Z 45



# LBNAARDIBHN

## COUNHEHUS



Гвиччардини (1483—1540)— крупнейший историк начальной эпохи торгового капитала, самый последовательный идсолог крупной буржуазии и один из наиболее ярких общественных деятелей итальянского Ренессанса.

Его сочинения никогла переводились на русский Настоящая язык. KHILIA начало знакомству клалет с Гвиччардини русского читателя. Для нее выбраны наиболее корошкие, наиболее острые и наиболее типичные веши Гвиччардини, особенно интересные для современного советского чилателя.

> Цена Р. 8.00 Переплет Р. 2.00



#### ИТАЛЬЯНСКАЯ ЛИТЕРАТУРА

Под общей редакцией А. К. Дживелегова

## ФРАНЧЕСКО ГВИЧЧАРДИНИ (1483—1540)

ACADEMIA



#### ФРАНЧЕСКО ГВИЧЧАРДИНИ

# сочинения

Вступительная статья и редакция А. К. Аживелегова

> Перевод и примечания М. С. Фельдитейна

A C A D E M I A 1934

#### Opere scelte

#### FRANCESCO GUICCIARDINI

Фронтисние, заставки, концовки, переплет и супер-обложка В. А. Милашевского





#### Предисловие

Для русского читателя Гвиччардини — незнакомец. Из его произведений не было до сих
пор переведено ничего. Между тем среди мыслителей итальянского Ренессанса мало таких, которые могли бы с ним равняться. Конечно,
Макиавелли крупнее, чем он, но некоторыми
особенностями своего ума Гвиччардини гораздо
типичнее. А в настоящий момент произведения
Гвиччардини песут в себе острый аромат злободневности в такой мере, что, читая их, иной
раз кажется, что читаешь статью в каком-нибудь
толстом американском или французском журпале. Только ни одно из высказываний современных буржуазных публицистов пе может равняться но силе и оригинальности, по уменью
проникать в самый корень изучаемого явления
и по искрепности формулировок — с тем, что
говорил Гвиччардини.
Гвиччардини — мыслитель, отразивший в себе
первый большой кризис, который переживала

европейская буржуазия: крушение ее власти в Италии к концу Возрождения. Именно это делает его мысли и «заметки» такими злободневными в настоящий момент. Они освещают и помогают понять тот великий кризис,—конечно, иного происхождения и иного масштаба, чем в Италии XVI века,— который в наши дни переживает канитализм в Европе и Америкс. Тот моральный и пителлектуальный упадок буржуазии, который как в зеркале отразился в писаниях Гвиччардини, воспроизводится на наших глазах в размерах неизмеримо более крупных. Но культурные последствия кризиса теперь приблизительно одинаковы с теми, которые переживала Италия. И Гвиччардини поможет советскому читателю осмыслить и уяснить моральный и интеллектуальный унадок современной буржуазии лучше, чем кто-пибудь. Одно это, не говоря о другом, может оправдать появление перевода Гвиччардини в наши дни.

В этой книге собраны такие произведения Гвиччардини, которые знакомят с культурой последних стадий Возрождения и с мировоззрением той части итальянской буржуазии—ее верхушки, которая больше всего теряла от победоносного наступления феодальной реакции: его замечательные «Заметки политические и гражданские», которые были евангелием итальянской буржуазии в течение всего времени господства феодальной реакции и чтились ею как «золотые предписания». О том, чтобы дать неревод большой (в носледнем издании—пять тол-

стых томов) «Истории Италии», сейчас рано думать, но издательство надеется в недалеком будущем дать неревод маленькой «Истории Флоренции» и диалога «О флорентийской конституции», столь же, хотя и по-другому, типичных для Гвиччардини и представляющих собою яркую иллюстрацию эпохи, в которой он жил.

Academia



#### Франческо Гвиччардини

1483 - 1540

«Гвиччардини — подлый негодий», сказал как-то Стендаль 1: мимоходом, пебрежно и беззаботно, как говорят, что снег белый, а трава зеленая. Эдгар Кине на пяти страницах «Итальянских революций» собрал против Гвиччардини столько обвинений и таких. что, если бы половина была правдою, ни один итальянец пикогда не произпосил бы его имени без гримасы отвращения. «Когда будет Италия. она золотыми буквами начертает имя этого чудесного гения

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Guichardin est un vil coquin, — «Promenades dans Rome», II, 114 (1829).

на позорном столбе», восклицал буйный друг тянувшейся к единству Италин  $^{1}$ .

Стендаль и Кине были друзьями «Молодой Италип». союзниками итальянского Risorgimento. А оно, одушевленное идеями свободы и единства. ненавидело Гвиччардини так же сильно, как любило Макиавелли. Вель Гвиччардини был противником единства, служил пане Клименту VII. Алессандро и Козимо Меличи и дезертировал из Флоренции, боровшейся за свою свободу. Все эти факты расценивались как тягчайшие преступления против Родины (люди Risorgimento любили писать это слово с заглавной буквы). Оценки Стендаля и Кине - отголоски оценок итальянских патриотов XIX века.

Человеку, которого преследовали такие приговоры, трудно было поправить свою репутацию. Восстановление се далось не легко. Стендаль и Кине едва лизиали из сочинений Гвиччардини что-либо, кроме «Истории Италии», хотя в разное время частично нечатались его «Заметки политические и гражданские». Поэтому, когда появились десять томов «Неизданных сочинений», очень насиех, без серьезной научной подготовительной работы, в большом беспорядке напечатанных Джузение Канестриии 2, вопрос о нересмотре старых оценок встал сам собою. Но, во-первых, к этому времени были опубликованы свидстельства современников, часто враждебные Гвиччардини, а вовторых, в нервом же томе Канестрини появились полностью «Заметки», которые послужили

<sup>2</sup> «Opere inedite di Frances" o Guicciardini, illustrate da G. Canestrini», 1857 u.c.s.

<sup>1 «</sup>Les Révolutions d'Italie», П. 151. Писано в 1847 г., в экстазе революционных предчувствий.

поводом для нападок. На этот раз судьею Гвиччардини, строгим и красноречивым, выступил Франческо де Санктис, влиятельнейший из историков итальянской литературы, страстный герольд рисорджиментных настроений. Он нарисовал такой отталкивающий его портрет и притом с такой убедительностью, что его взгляд на Гвиччардини сделался на долгое время как бы обязательным. Отголоски его можно найти в таких сравнительно недавних работах, как монография о Макнавелли Оресте Томмазини:

Но трезвые слова о Гвиччардини начали прокладывать себе дорогу, как только объединение завершилось и его злободневные задачи перестали направлять критический апализ проилого. И как бы для того, чтобы искупить несправедливые оценки Стецдаля и Кине, нервым спокойно, хотя и без большого сочувствия, заговорил о Гвиччардини француз Эжен Бенуа<sup>2</sup>, использовавший первые три тома публикаций Канестрини. А когда инсания и действия Гвиччардини подверт объективному анализу в книге о Макцавелли крупнейший историк современной Италии Паскуале Виллари, ставший на защиту его не только как историка, но и как человека, в литературе о Гвиччардини наступил поворот. По следам Виллари ношли другие, а в самое последнее время, в связи с послевоенными фаннистскими настроениями, прежнее отрицательное отношение начинает уступать место чуть ли не апологетическому, и если бы в наши лип

<sup>1 «</sup>Nuovi Saggi», 201, и потом в «Storia della letteratura italiana», II, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Guichardin, historien et komme d'Etat italien», 1882.

кто-нибудь вздумал повторить отзыв Стендаля, его стали бы обвинять в кошунстве 1.

Чем объясняются такие огромные колебания в оценке человека и писателя?

Гвиччардини ппшет — и действует — так, что пе всегда легко добраться до настоящих его мыслей. Такова, как мы увидим, его натура. Поэтому словам — и делам — его нетрудпо дать неправильное истолкование. Если не иметь твердого критерия для суждений п оценок, легко внасть в ошибку. Прежние безоговорочные обвинения и новейшие, порою восторжештые, апологии тем и грешат, что под ними, обыкновенно, пет твердой почвы.

Почву эту пужно искать в среде и в эпохе.

#### I

Франческо был мальчиком 2. когда умер Лоренцо Медичи и кончились времена пышного, безмятежного благополучия Флоренции. Он едва вступал в юношеский возраст, когда на площади Синьории сожгли недавнего властителя дум Джироламо Савонаролу. Блеск медичейского правления не мог запечат-

<sup>1</sup> Из новейшей литературы можно назвать еще одну французскую работу Otetea, «Guichardini, sa vie publique et sa pensée politique» (1926) и ряд итальянских: Benassi «Rileggendo la storia d'Italia del Guicciardini» («Nuova rivista storica», 1923, 5), A. Luzio, «La storia d'Italia del Guicciardini» («Atti dell'Academia delle Scienze», vol. 65, 1930), Treves, «Il realismo politico del Guicciardini» (1931), Francesco Ercole, «Da Carlo VIII a Carlo V» (1932)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Родился 6 марта 1483 г. и был, следовательно, на 14 лет моложе Макнавелли.

леться в его душе. Напряженный, так трагически разрешившийся кризис аскетического народолюбия, едва им чувствовался. Потом он уехал учиться. Когда вернулся, не гремели бои, не бушевала буря, потухли и праздиичные огии, медичейские, и очистительные, савонароловские. Были будии.

Гвиччардини вышел совсем из другой среды, чем Макиавелли. Он никогда не знал нужды, которая была такой частой гостьей в разные периоды жизии его друга. Семья его пользовалась большим достатком. Отец принадлежал к числу образованнейших людей в городе и гордился дружбою с Марсилио Фичино. Глава платоновской Академии держал у купели Сап Джованни маленького Франческо. Был еще на заднем плане богатый и беспутный дядя енископ, которому очень хотелось вовлечь даровитого племяпника в перковную карьеру. Образование юноша получил хорошее - и общее, гуманистическое, и специальное, юридическое. В жизнь вступил великоленно вооруженный, счастливо начал карьеру и, не достигнув законного тридцатилетиего возраста, был облечен почетным и ответственным званием посла Флорентийской республики при испанском дворе.

Это было в 1511 году. У него уже была написана «История Флоренции». В этой книге он понемногу націунывал ту политическую почву, на которую вскоре должен был стать твердою погой. Каковы его нервые высказывания?

«История Флорендии» писалась (1508—1509), когда во главо республики с титулом ножизненного гонфалоньера стоял Пьеро Содерини, а власть принадлежала промышленным и торговым группам. К ним она перешла носле того, как рушилась савопаро-

ловская «лемократия», сменившая в 1494 году медичейскую тиранию. Обломки той социальной группы, которая подлерживала Меличи, рантьерской буржуазии, извлекавшей свои доходы не только из торговли и промышленности, но в значительной мере и из земельной репты.- притаились и проявляли величайшую лопяльность. Они лишились своих лидеров, казненных после неудачного заговора в пользу Медичв в 1497 году, и очень страдали от прогрессивного подоходного налога (la decima scalata, «ступенчатая лесятина»), введенного в 1500 году. Чтобы поправить свои дела, именно они выдвинули в 1502 году кандидатуру Пьеро Содерини. Содерини были фабрикантами шелка, имели конторы в Лионе и Антверпене и принадлежали к числу самых богатых людей во Флоренции. Пьеро был близок к рантьерской группе, что и давало ей надежду приобин**ться к** власти после его избрания. Но Содерини делал карьеру при народном правлении, никогда не имел связей с Медичи и понимал, что уделить рантьерской группе значительное влияние, - зпачит, поставить Флоренцию под риск медичейской реставрации. Поэтому после избрания он круго порвал с рантьерской групною и честно отдал свои силы и способности не очень блестящие - укреплению народного правления. В частности, финансовая политика осталась тою же, какой была: ее основами продолжали быть бережливость, честная и выдержанная администрация но делам государственных долгов и налоговая политика, особенно тяжело давившая на земельных магнатов. Купеческая группа, интересам которой эта лиотвечала вполне, деятельно его поддерживала. RHH Ремесленники и мелкие торговцы, поставлявшие Савонароле двет его гвардии, і ріадпопі, и следовавшие слено за Франческо Валори, убитым в день ареста Савонаролы, набирали силы и соблюдали по отношению к Содерини доброжелательный нейтралитет. На чьей стороне были симпатии Гвиччардини?

Во Флоренции было явлением обычным, что члены олной и той же семьи в политических вопросах иидентацио іїоволанико азисьтации на протяжении многих поколений. Объясняется это тем, что в деловой практике - в торговле, промышленности, бапковом деле, земельном хозяйстве — из рода в род передавались и капиталы, и связи. Коммандитные товарищества, или товарищества на вере, широко эксплоатировавние заграничную клиентуру, сплачивали членов семьи привязывали их друг к другу крепкими узами крупных дивидендов. Держаться вместе, не распанеразрывную группу, как даться, являть в крешкую кучку миогочисленные члены семьи Торнабуони на известной фреске Гирландайо, было удобно и, что важнее, выгодно. А так как в течение всего XV века благоприятная конъюнктура нарушалась редко, и никаких больших потрясений ни республика, ни Италия не испытывали, то и политинастроения членов одной семьи мало. Эти настроения закренлялись в партийных группировках, и стало некоторым образом традицией, что младшее поколение в партийных групппровках шло за старшим.

Семья Гвичардини не принадлежала к самым богатым во Флоренции, по уже издавна, с 80-х годов, когда Лоренцо Медичи стал вкладывать большие капиталы в землю, Гвичардини вместе с пекоторыми другими семьями последовали его примеру.

Это была перестраховка в предвидении кризиса, предвестника приближавшейся феодальной реакции 1.

Интересы семьи вложениями капиталов в землю определялись вполпе, и ими же определялась ее партийная позиция. Гвиччардини был в числе тех семей, на которые оппрадся Лореппо, которые оп выдвигал и приобщал к власти. После изгнания Медичи Пьеро Гвиччардини, отец Франческо, остался сторонинком Медичи, потому что так называемая демократическая фискальная политика била его по карману. Но он не был в числе активных медичистов, paleschi, которые шли за Бернардо Неро и за Лоренцо Торнабуони. Он группировал около себя умеренное их крыло. После того, как Бернардо и Лоренцо погибли на плахе, Пьеро стал держаться выжидательной политики. Он был среди тех, кто выдвигал Иверо Содерини, и почти совсем отошел от дел. когда Содерини обманул ожидания рантьерской группы. Однажды, правда, он попробовал подсказать Содерини шаг, который оп – искрепне или притворно - считал верной гарантией против Медичи: вернуть их во Флоренцию и поставить под неусыпный надзор: как простых граждан. Это, по его мнению, должно было лишить их всякого политического веса в Италии и обезопасить от их происков Флоренцию. Содерини не новерил в спасительность

<sup>1</sup> См. Anzilotti, «La crisi costituzionale della Repubblica», 8. Автор перечисляет фамилии, вложившие большие капиталы в вемлю: Каппопи, Пуччи, Ручеллаи, Валори, Гвиччардини, Веттори, Пекори. Но едва ли это были единственные, потому что их он нашел, обследовав инвентари всего только двух крупных торговых фирм во флорентийском архиве.

этого рецента и не принял его <sup>1</sup>. Пьеро Гвиччардини продолжал после этого глухо будировать против правительства, резко отклоняя предлагавшиеся ему должности и почетные миссии, как бы выгодны они ни были.

Такова была политическая позиция семьи, когда Франческо в 1505 году вступил в жизпь. Занимаясь адвокатурой, оп готовился к политической деятельности и эпергично старался найти себе место в той политической системе, которая установилась во Флоренции. И первый, новидимому, вопрос, который стал перед ним, был: насколько режим пожизненного гонфалопьерата—здоровый режим, а если оп плох, то в чем его педостатки? С этим был тесно связан более узкий, но для него лично очень важный другой вопрос: должен ли он следовать той политической линии, которую представлял его отец или нет? К 1509 году, когда он кончил свою «Историю Флоренции», Франческо кое-что себе уже уяснил.

#### П

Прочность семейных политических традиций во Флоренции к этому времени сильно поколебалась. Основным условием этой прочности были, мы это знаем, стойкая экономическая конъюшктура и спокойная нолитическая ситуация. То и другое за пятнадцать лет очень изменилось. Внешняя политика давила на внутреннюю, обе вместе предъявляли большие требования к финансам республики, финансовые тяготы под-

<sup>1</sup> F. Guicciardini, «Ricordi politici e civili», 334.

рывали экономику, круппые фирмы теряли свою устойчивость, перспективы длительного, из поколения в поколение передававшегося благосостояния слабели все больше. Ведь неудачи под Пизою, из-за которых отрубили голову Паоло Вителли, были причиною введения decima scalata, а захват Ареццо отрядом Вителлоццо Вителли, заставивший обратиться за помощью к Людовику XII, сделал невозможным какое бы то пи было облегчение фискального гнета. Страдала же от него особенио сильно рантьерская крупная буржуазия, и семья Гвиччардини в том числе.

Франческо все это учитывал. Учитывал он и то, что дележ отповского имущества, подвергинегося серьезному ущербу, между или и четырьмя братьями едва ли сделает его богатым человеком, раз будет продолжаться покровительство торгово-промышленной группе и эксилоа гация рантьерской. Эти соображения дали ему сознание внутренней свободы и некоторой эмансипации от родительского влияния. Он показал это женитьбою на дочери Аламапно Сальвиати, одного из решительцейших противников Содерини. Для него не было инкакого сомпения, что Пьеро не одобрит этого шага. Но это его не остановило. На брак с Марией Сальвиати толкала его не пылкая страсть он смолоду ничего не делал под влиянием страсти -и даже не материальные мотивы, потому что приданое было небольшое. Он просто прокладывал себе пути для самостоятельной карьеры, которая соответствовала бы существовавшим политическим условиям и которую не очень бы путали семейные традиции. Но, как всегда очень осторожный, Франческо не порывал с семьею и не думал ссориться с отцом,паоборот, был полон к цему любви и уважения.

«История Флорендии» отразила все эти колеблющиеся настроения. Книга не была, подобно паписанной через пятнадать слишком лет «Истории Флорендии» Макнавелли, повествованием о судьбах его родного города от древнейших времен. Древнейшие времена Франческо не интересовали. Древнейшие времена не давали повода сделать предметом пристальпого обсуждения главную теоретическую и практическую контроверзу в политике сегодияшиего дия, т. е. именно то, что интересовало Франческо. И он начал свою историю с восстания Чомпи в 1378 году, т. е. с канупа медичейского принцината. Это дало ему возможность сравнительно скоро добраться до тех времен, когда основная проблема могла быть поставлена на обсуждение.

Проблема эта заключалась в том, какому правлению быть во Флоренции: «народному», как прв Савонароле и Содерини, или одигархически-оптиматскому как при Медичи и сейчас же после изгнания Пьеро в 1494 году, до вмешательства Савонаролы. На языке того времени пародное правление называлось stato largo, а олигархически-оптаматское stato ristretto, или просто stretto, т. е. одно «шпроким», другое «узким» государственным порядком. Это было самое общее разграничение, которое никаких оттенков не предусматривало, отбрасывало самые необходимые критерии, разбивавшие , эмнчик в д па очень резко расходившиеся виды как «широкое», так и «узкое» правление, по было очень удобно в качестве политического лозунга. Гвиччардини хотел попробовать разобраться в проблеме, взвесить все «за» и все «против», не упуская из вида никаких Именно анализ исторической эволюции флорентийской коммуны, достигшей полной политической эрелости, давал для такого рассмотрения необходимую почву. «Историю Флоренции» точнее нужно было бы озаглавить «История Флорентийской конституции».

В знаменитой главе ХХУ 1 Гвиччардини останавливается на государственном устройстве Флоренции момент, предшествовавший установлению пожизгонфалоньерата (1502), и вот каковы результаты его анализа. Там, говорит оп, где нет доверил к гражданам мудрым и опытным (savii ed esperti), или, что то же,- к первым гражданам (primi cittadini), и где дела вершатся людьми слабыми (deboli), худородными и неопытными (di poca qualita ed esperientia), - там государство немипуемо будет обречено на гибель. Во Флоренции в это время наиболее мудрых (savii) и богатых (ricchi) граждан душили принудительными займами и оттесняли от всякого политического влияния, боясь, чтобы они не способствовали реставрации Медичи. Это приводило их в отчаяние, и они готовы были принять какой угодно режим, лишь бы их пе разоряли. Свое отношение к существующему порядку «богатые», «мудрые», «первые» выражали тем, что отказывались принять почетные, но мало влиятельные миссии по внешним сношениям. Франческо перечисляет виднейших из «мудрых». Это Гвидантонно Веспуччи, Джованбаттиста Ридольфи, Пьеро Гвиччардини, Ручеллан. Последний, муж сестры Лорендо Медичи, после смерти Бернардо дель Неро был главою непримиримых медичистов, «паллесков», и вскоре эмигрировал. Паллесками, - кто больше, кто меньше, -

<sup>1 «</sup>Opere inedite», III, 272 u ca.

были и трое остальных и, как все паллески, особенно страдали от финансовой политики «широкого» режима. Но большинству граждан — конечно, полноправных — был мил тот строй, который «не делал различия между людьми и семьями» 1, и лишь финансовая депрессия (пеуплата процентов по государственным займам), затрудиявиля торговлю, и неудачи во внешних делах, временная потеря Ареццо и угрозы со стороны Цезаря Борджа, заставили это большинство пойти на меру, которую они считали нарушением «широкого» режима: на создание должности пожизненного гонфалоньерата.

Рисуя этот строй, Франческо не скрывает своих симпатий к «мудрым», в числе которых был и его отец. Мотивов симпатии он не сообщает, но их нетрудно вычитать между строк — там, где он излагает основы новой конституции и с.неодобрением говорит о ее чересчур «широком» характере. Он боится, что без ближайшего участия «мудрых» и «богатых» во Флоренции не установится кренкая и хорошо организованная власть. Рассказав затем об учреждении гонфалоньерата, об избрании Содерини, о надеждах, возлагавшихся на него «мудрыми», Гвиччардини меланхолически сообщает, что Содерини этих надежд не оправдал и не захотел приобщить к власти «дучших людей» (цотіпі da bene), боясь, что они будут стараться «сузить» социальную базу республики «геst-

<sup>1</sup> Различия, разумеется, существовали, и очень большие, но равенство проводилось в конституции только среди полиоправных, так называемые benefiziati, которых из девяноста тысяч человек насчитывалось три тысячи с неблышим. Эти цифры дают представление о «широте» в «демократизме» режима.

rignere uno stato» <sup>1</sup>. Политика Содерини не вызывает у Франческо никакого сочувствия, ибо она совершенно разоряет «лучших людей» и продолжает преграждать им доступ к активной, руководящей политической леятельности.

Кто эти «мудрые», «богатые», «дучшие» — совершенно ясно. Это — представители рантьерской группы. Франческо не формулировал еще для себя с нолной ясностью, какую роль должны они играть в политической системе Флоренции. Но он вполие определенно считает, что отгеснение их пеправильно, а разорение несправедливо. Голос класса уже говорит в нем, и уже шевелится эгопстическое опасение, что, если налоговая политика Содерини будет продолжаться, она нанесет ущерб его личному благосостояпию. Это чувствуется по тону, каким оп критикует фискальную систему республики.

«История Флоренции» опубликована не была. Все, что в ней написано, Франческо писал для себя, чтобы дать себе ясный отчет в положении дел. Выступать открыто против Солерини он не собирадся. Не в его характере было лезть на рожон. Наоборот, честолюбие, пробудившееся так же рано, как и политическая осторожность, заставляло ero искать снособностям нения СВОИМ при госполстве OTOT самого режима, который был так мало ему прия-Когда в октябре 1511 года ему быд республики Испании нэжог посла В HDU Фердинанде Католике, Франческо его принял: нужно было думать о карьере и о заработке. Отец на этот раз не возражал.

<sup>1 «</sup>Opere inedite», III, 311 u ca,

Миссия была трудная, и трудности обусловливались разными причинами. Прежде всего в 1511 году мощь Флоренция была далеко не та, что в 1492. Поход Карла VIII панес ей такой удар, от которого она уже никогда не могда оправиться вполне. Она потеряла свои северные крепости, переданные Пьеро Медичи французам и обратно не полученные. Она потеряла Пизу, отложившуюся с помощью французов, защищавшуюся 14 лет с помощью Вепеции и покоренную только после Аньяделло в 1509 году. Походы против Пизы поглощали много денег, и это отражалось пе только на финансах, но и на всей экономике. А затем от экспедиции Карла VIII осталась дружба с Францией, которая должна была стать для Флоренции гибельной. Эта дружба и делала миссию всякого «оратора» Флоренции при Арагонском дворе такой деликатной.

Франция и Испания, пачиная с того же похода Карла VIII, враждовали почти пепрерывно. Карл ставил себе целью завоевание Неаполя, а завоевание Неаполя, ставило под угрозу Спцилию, житницу Испании. С этим Испания примириться не могла. Опарешила захватить Неаполь сама и с этих пор сделалась пепременным членом всякой коалиции, направленной против Франции. Но это было не все. Так как Флорентийская республика вела дружбу с Францией, то Медичи искали поддержки у пспанцев. Испанцы, чтобы обеспечить себе обладание югом, протягивали щушальцы во все углы итальянской земли, слушали Медичи, шентались с Орсипи, заперывали с Колонна. Но думали по-пастоящему только о Неа-

поле и Сицилии. Пока был жив напа Александр VI, испанец сам и пасажавший кучу испанских кардиналов 1, Испания могла рассчитывать на дружбу с Римом. Но когда в августе 1503 года Александр умер, а Цезарь Борджа, его сын, оказался тяжко больным, испанским динломатам пришлось заботиться о создании там опоры. Это сделалось особенно важным, когда еще в том же году умер и Пий III и самым верным кандидатом па тиару оказался кардинал делла Ровере, у которого были какие-то никому не ясные связи с Францией. Иснаицы стали спешно мирить Колопна с Орсини, роднею Медичи, добиваясь, чтобы опи сообща помогали им против французов, и обещая за это после войны водворить Медичи во Флоренции 2. Это было в конце 1503 года.

Во Флоренции, конечно, знали, что симпатии Испании на стороне Медичи, а не на стороне республики. Хотя с 1503 года испанцы на юге добились своей цели и твердой погой стояли в Неаполе,— вражда с Францией не кончилась. Только яблоком раздора был уже Милаи. И в момент, когда Гвиччардини отправился в Испанию, решительное столкновение было совсем близко.

11 апреля 1512 года французы под Равенной наголову разбили соединенную армию цапы, Испании и инвейдарцев, по оказались совершенно неспособны использовать свою победу. Они не только не могли удержать за собою Ломбардию, но были совсем вытеснены из Италии. Швейдарцы завладели частью герцогства Миланского,— Лугано и Локарно с тех пор

<sup>2</sup> Guistinian, «Dispacci», II, 238.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На конклаве Ппя III (1503) из тридцати восьми кардиналов испонцев было одиннадцать.

так и остались в их руках,—а герцогом стал сып Моро, Массимилиано Сфорца, парядная и безвольная марионетка в их кренких мужицких руках. Испанцы стали укрепляться в Тоскане и первым делом водворили во Флоренции Медичи, сокрушив одним ударом республику (сентябрь 1512).

Возможность этого переворота была ясна задолго до сентября испытанным политикам рантьерской группы, бойкотировавшим Содерини. Флоренция ведь оставалась верна союзу с Францией, и победа при Равение вызвала в городе величаниее ликование. Тем более, что кардинал Джовании Медичи, папский легат при союзном войске и самый опасный из всей семьи. попал в плен к французам. А 13 мая 1512 года Пьеро Гвиччардини писал Франческо в Испанию, что существование союза с Францией не должно мещать заключению такого же союза с Испанией 1. Это было через месяц после Равенны. Содерини, конечно, пе мог решиться на такой шаг ввиду известных всем в Италии взапиных обязательств между испанцами и Медичи. Он оставался верси союзу с Францией, и этим толкиул рантьерскую групну на активные действия. Она стала вести подкон под республику с одной определенной целью: реставрации Медичи.

Франческо едва ли был посвящен в эти планы. И едва ли принимал участие в пропсках против республики. Но, сидя в Испании и не будучи обременен своей должностью, он очень серьезно думал над тем, как нужно реформировать флорентийскую конституцию, чтобы, не изменяя расстановки общественных сил, ею санкционированной, дать песколько

<sup>1 «</sup>Opere inedite», VI, 69.

больше простора тому классу, к которому принадлежал он сам. Такой компромисс был для него очень желателен теперь, когда интересы службы связали его с правящей группой, а интересы семьи не сделались и не могли сделаться для него окончательно безразличны. Обоснованию этого компромисса посвящено рассуждение, написанное в Испании, законченное в городке Логроньо 27 августа 1512 года и для краткости всюду называемое «Discorso Logrogno» 1.

Основные мысли этого рассуждения таковы. Большой совет,— правящий орган Флоренции, придававший ее конституции демократическую видимость,— должен быть сохранен. Должны быть сохранены также пожизненный гонфалоньерат и синьория. Но права всех этих трех органов должны быть ограничены. А между синьорией и Большим советом должен быть создан новый орган, который Гвиччардиии называет спачала «промежуточным советом», а нотом просто сенатом 2. Сенат, в состав которого синьория должна входить целиком, ипогда вместе с другими собраниями, должен на будущее время решать некоторые из важнейших дел, принадлежащих теперь к комистенции Большого совета. В нем должны заседать люди «с головой и с влиянием (che hanno cervello е

<sup>2</sup> Consiglio di mezzo, che per lo avvenire chiameremo Senato («Opere inedite», II, 296).

<sup>1</sup> Пометка Франческо в начале «Рассуждения» о том, что он закончил его, уже получив известие о реставрации Медичи, очевидно сделана много позлнее и является илолом запамятования. Медичи вступили во Флоренцию 16 сентября, а Гвичарлини в Испании узнаоб этом 25-го, т. е. почти через месяц после того, как был кончен «Discorso». См. Barkhausen, «Guicciardinis politische Theorien» (1908), 24.

reputazione)». Нетрудно понять, что это те самые uomini da bene, о которых речь шла в «Истории Флоренции» и которые как-то пезаметно отождествлялись там с нанболее богатыми (i più ricchi). Компетенция сената вкупе с спньорпей должна быть очень велика. Все внесенные синьорией законопроекты могут поступать в Большой совет только после одобрения их сенатом. Сенат - все время пераздельно с синьорией - должен ведать внешними делами. Им же совместно должно принадлежать право распределения н раскладки налогов, ибо в Большом совете, которому это право принадлежало со времен Савопаролы, «бедных больше, чем богатых, и они распределяют налоги не сообразно имуществу каждого, а хотят, чтобы богатые платили все, а сами бы они даже и не чувствовали». «Это, - поучает Франческо, - несправедливо н невыгодно, ибо, если богатые должны помогать государству, то нужно их беречь, потому что они краса и честь его, и для того, чтобы они могли притти ему на помощь и в другой раз» 1.

В «Discorso Logrogno» Гвиччардини сделал попытку построить такую конституцию для Флоренции, которая не только покончила бы с финансовым угнетением рантьерской группы, но и вернула бы ей влияние. Здесь Франческо вступается за свой класс с большей решительностью, чем в «Истории Флоренции». Это понятно. События в Италии развертывались так, что оп рассчитывал встретить у Содерини и его сторонников больше уступчивости. Недаром полное заглавие «Discorso» гласит: «О способах сохранить шародное правление с Большим советом после того,

<sup>1 «</sup>Opere incdite, II, 279.

как на Мантуанском сейме импердами, испандами и папою решено вернуть Медичи во Флорендию». Мантуанский сейм, где было принято это постановление, происходил в августе. Месяд спустя слово стало делом. Медичи вернулись. «Народное» правление, Большой совет и пожизненный гонфалопьерат были ликвидированы. «Богатым» не приходилось больше плакать.

А так как взгляды молодого «оратора» республики в Испании новым хозяевам Флоренции были хорошо известны, то его карьера пе потерпела никакого ущерба.

#### IV

Когда Франческо в 1513 году вернулся на родину, он, несмотря на свою молодость, был человеком вполие сложившимся и самостоятельным. Пьеро, его отец, умер во время его отсутствия, и, поделив наследство, каждый из пяти его сыновей получил движимостью и недвижимостью около четырех тысяч дукатов. «Народное» правление, несмотря на все налоговые меры, направленные против рантьеров, все-таки кое-что семейству Гвиччардини оставило. Франческо уже окончательно не нуждался ни в каком менторе. Пребывание при испанском дворе сформировало его виолне.

Едва ли человек с такими предрасположениями, как он, мог пайти во всей Европе более подходящее место для обучения жизненной и политической мудрости, чем двор Фердипанда Католика, и лучшего профессора, чем арагопский король.

Среди крупных хищинков, рыскавших по арене европейской политики в эпоху кровавых дебютов торгового капитала, Фердинанд Арагонский был самым ловким, самым беззастепчивым и самым удач-

ливым. Богатый на выдумку, совершенно не обременешный совестью, настойчивый и унорный, он с редким совершенством владел искусством прельщения, умел впушать доверие, быть обходительным и обаятельным. И никто не мог похвалиться, что разгадал его мысли и его планы, раньше чем он их обнаружил. Кто только пе становился жертвою его лукавства! Про Людовика XII, простодущного и тяжелодумного, Фердинанд сам говорил: я обманул его двенадцать раз. Но и Генрих VIII английский, совсем непростодушный и умевший думать, попадался на его удочку. Итальянцев - князей, пап, кондотьеров, дипломатов - он довил широкой сетью. Пока люди были ему нужны, он их держал около себя, даскал и осыцал милостями. Когда они становились либо не очень нужны, либо слишком влиятельны, звезда их внезапно закатывалась. Так было с Колумбом, подарившим испанской короне Гонсало Кордовским, создавшим военную мощь Испании, с кардипалом Хименесом, укрепившим ее внутрение. Привязанность, благодарпость, великодушие, совесть, простой стыд пе произрастали в груди Фердинанда: один сухой, точный расчет.

При таком государе придворная атмосфера легко насыщается соответствующими настроениями. Франческо дышал ими долго. И восхищался. Через много лет все вспоминал он, с какой гениальной простотой «король доп Феррандо Арагонский, государь мудрый и славный», умел обманывать всех окружавших и как, несмотря на многократные обманы, умел при каждом новом заставлять себе верить 1. Философия

<sup>1 «</sup>Ricordi politici e civili», 105 и 273.

притворства, которую Франческо будет развивать потом, изучена им при испапском дворе, как и многие другие родственные дисциплины. И были в нем самом задатки, заставлявшие его особенно интересоваться этими вещами. Они вполне созрели в Испании.

Франческо смолоду был человек очень рассудительный. Чувство редко выходило у него из подчинения разуму. Увлечение не было его стихней никогда. Воображение он крепко держал на привизи. Страсти над ним не властвовали. Для порывов чувствительности оп был непроницаем. Один из немногих в то буйное и жаркое время он не навлек на себя обвинений в распутстве, и взирал, не приходя в негодование, слегка посменваясь, как мудрец, стоящий выше таких вещей, на грешки приятелей: Макиавелли, Веттори, Филиппо Строщи или брата Лупджи. Он был способен даже слегка содействовать Макиавелли в его ухаживаниях за Барберою, актрисою не очень строгих правов. Ему был доступен иной раз и юмор. Тому же Макиавелли он охотно помогал дурачить каршийских монахов и с удовольствием читал отчеты своего друга о том, как попадались на его удочку жирные отцы доминиканцы. И сам умел, когда хотел, тонким юмором пропитывать письма.

Но это было не всегдашнее его лицо, а праздничное. Всегданнее было другое. В нем сидело гордое сознание своих достопиств. Он не любил подпускать никого на близкое расстояние. Короткость претила его натуре. Он был почти со всеми важен и строг — и находил, что так нужно. Рано попав в положение большого барина, он остался большим барином до конда. Ему нетрудно было настранвать себя внутрепие соответствующим образом, потому что в нем была

всегда жесткость и расчетливость, холодная и спокойная. И когда расчет велел, он напускал на себя высокомерие и надменность, особенно на высоких административных должностях. Когда он был президентом, т. е. генерал-губернатором Романьи с властью почти неограниченной, он действовал и говорил, как король. И это ему доставляло огромное удовлетворение, потому что честолюбие, мучившее его уже в молодые годы, превратилось в неутолимое ничем властолюбие. «Высокое положение в государстве, - говорит он, - связано, несомненно, с опасностями, неуверенностью, с тысячами мук и трудов. Но к нему стремятся иногда и чистые души: потому что в каждом живет стремление быть выше других людей и особенно потому, что ничто другое не делает нас полобными богу» 1.

Честолюбие, мы видели, заставило его мириться с правительством Содерини. Честолюбие, мы увидим, быстро повернуло его лицом к Медичи и побудило добиваться при их содействии высокого положения в государстве, la grandezza di stato. И все-таки даже такое острое чувство, как честолюбие, не владело им целиком. Он позволял ему вести себя, когда находил это нужным и возможным, и никогда не ставил больших ставок, не стремился к своим честолюбивым замыслам во что бы то ни стало. Если он встречался с крупными препятствиями, хотя и одолимыми при большом напряжении, по трудными, оп отступал. Итти напролом он не умел. Не победные порывы, а размеренные усилия были его орудием. Он скорее принимал жизнь, чем направлял ее. И легко при-

<sup>1 «</sup>Ricordi», 282.

мирялся с совершившимся, когда для изменения того, что произошло, требовались героические размахито, что он полупренебрежительно-полузавистливо называл безумием. Он был фаталист и «мудрец», не герой и не «безумец». Потом он найдет формулу своим фаталистическим настроепиям: «Ни безумный, ин мудрый не могут противостоять тому, чему суждено быть» 1.

Такие, как оп, не бывают творцами на широких путях истории. Опи не создают ничего большого, хотя иногда и оставляют за собою глубокие борозды. И именно потому, что Гвиччардини не был ни творцом, ни героем, ни «безумцем», в его характере было много такого, что типично скорее для среднего, чем для круппого человека.

Господствующей его особенностью, его faculté maitresse, была рассулительность, la discrezione. И он был прекрасно вооружен для тех умственных операций, которые совершаются с помощью рассудительности. Он был образован, превосходно знал классиков и умел извлекать из них практически нужное, был богат опытом, знал, как с толком копить его и не растрачивать. Так как рассудительность была его второй натурой, оп терпеть не мог безрассудства и легкомыслия. «Не думаю, чтобы на свете было чтопибудь хуже легкомыслия. Легкомысленные люди способны на всякую затею, как бы дурна, опасна и гибельпа ни была опа. Поэтому берегитесь их огня» 2. Рассудительностью обусловливалось нем эотони многое.

<sup>1 «</sup>Ricordi», 138.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Ricordi», 167.

Негорондивый в действиях, осторожный в словах, Франческо был весь полон тонких изворотов. Он нелюбил высказываться без оговорок по сколько-нибудь серьезному вопросу и неспособен был принять скольконибуль важное решение, не оставив пути для отступления. У него были всегла припасены обходные мысли, хитроумные резервы, окольные тропинки. Понятиями он предпочитал оперировать пе очень точными, а приблизительными, слова выбирал скользкие, не любил «крайностей», считая их порочными, избегал слова «никогда», как «выражения слишком решительного». И даже, когда был уверен, что у него наготове дазейка, старался укрыть ее получше, слелать незаметной. А если обеспечил себе задний ход, силился сделать его еще более извивчатым. Когда ему нужно было что-инбудь утверждать, он охотнее говорил в форме авойного отринания и еще усложиял свою фразу кучею условных предложений: прямота и категоричность в суждениях были ему непавистны не меньше, чем народные волнения. Он очень любил риторически вывернуть то или ниое положение, перебрать сначала все аргументы за, а потом столь же обстоятельно все, что против; это он очень охотно делал просто для себя, и в письменной форме. Когда он писал, «он мучил свои писания поправками и поправками к ноправкам, вставками, поправками и вставками ко вставкам» 1: все для того, чтобы нужная степень утверждения достигалась с наименьшей утвердительностью.

<sup>1</sup> Компетептное замечачие одного из потомков, хорошо изучившего рукописи Франческо в семейном архиве. См. «Ricordanze di F. Guicciardini, pubblicate ed illustrate da Paolo Guicciardini» (1930—VIII), 16.

Происходило все это вовсе не оттого, что у Франческо была туманная голова. Наоборот, голова была великолепная, одна из лучших, какие появились в Италии в то время, богатое хорошими головами. Он всегда отлично знал, чего хотел, и отлично умел сказать, что думал. Но в нем сидел прирожденный дипломат, считавший, что осторожность есть мать успеха. Он хотя и не догадался сказать, что язык дан человеку, чтобы скрывать мысли, но несомпенно был в этом убежден. II он отнюдь не был лишен характера. Где находил пужным, он умел действовать с большой решительностью. В Романье с именитыми бандитами он не церемонился, а рубил им головы. Во время Коньякской Лиги трудно было развернуть большую энергию и пастойчивость. Но у Франческо все такие действия были обдуманы до мельчайших деталей, прежде чем он к иим приступал, а пунктики отступления и объясияющие, оправдывающие, извиняющие мотивы были готовы в ведичайшем изобилии.

Франческо был политик-«мудрец», иото savio. И в теории, и на практике. Так же, как легкомыслия, терпеть не мог он общих суждений: общие суждения бывают ведь иной раз слишком радикальны и опасны. Все индивидуально: люди и факты. Ко всему и ко всем нужно подходить со своими мерками, без предвзятых положений, с яспой головой. Только этим путем возможно практическое, т. е. едииственно полезное и пужное познание. Не требуется никакой теории, потому что она пичего пе дает и не имеет пичего общего с практикой: «Сколько есть людей, отлично все понимающих, которые либо забывают, либо не умеют претворить в дело то, что знают! Для таких ум их бесполезен. Это все равпо, что хранить клад

в сундуке и обязаться пикогда не вынимать его оттуда» 1. Только жизненный опыт, только практика оплодотворяют знания. А опыт учит тому, что пикогда ни в частной жизни, ни в политике не следует ставить себе цели отвлеченно. Цели должны быть таковы, чтобы их осуществление не было невозможно. Они доджны быть реальны. Только «безумцы» ставят себе цели нереальные. И если такие цели иной раз оказываются осуществимыми, то это результат либо случайности, либо слепого счастья. Когда сам Франческо ставил себе цели и добивался их осуществления, он шел к ним внолне практически, со всей эпергией, на какую был способен, отбросив все соображения, не только мешающие, но просто бессильные помочь ему, выключив страсти и чувства, не смущаемый ни велениями морали, ни голосом совести, ни предписаниями религии. Хотя по постоянной своей привычке все время взвешивал все, тщательно осматривался по сторонам и оглядывался назад. Одно лишь волновало его в такие моменты: не допустить чего-нибудь такого, что набросит на него тень, ибо это впесет затруднение в его дела на будущее время. Моралью можно пренебрегать, по так, чтобы это не сделалось ясно для всех. Жить приходится среди людей, и мнения людей не безразличны практически. Хорошая слава помогает, дурная - мешает.

Гвиччардини был настоящим сыном Возрождения. по не героических его времен, а упадочных. Героические времена Возрождения были порою расцвета буржуазной культуры, пбо базою Возрождения был торговый капитал. Закат Возрождения был порою

<sup>1 «</sup>Ricordi», 35.

разложения буржуазной культуры и натиска на нее феодальной реакции. От встречи двух социальных течений поднялся и закружился в моральной атмосфере Италии некий вихрь, тлетворному влиянию которого поддавались пной раз даже лучшие натуры. Результатом его был аморализм, но иной, чем аморализм эпохи подъема, менее хищный, чем тот, и более пришибленный; он пе чувствовался в народной гуще, в массах, которые меньше были задеты совершавппеюся сменою хозяйственной базы. Но верхи - буржуазия и цвет буржуазии, интеллигенция - испытывали его лействие очень долго. Это и есть то, что зовется обыкновенно упадком правственности итальянского Возрождения и вызывает то сокрушенные, то возмущенные ламентации у историков. Гвиччардини понал в эту полосу. Большой ум и больное самообладание не сделали его такой легкою жертвою поветрия, как очень многих, но задет им был несомненно и он. Тактика сугубой осторожности стала руководящей липией его жизни, ослабевала, когда ему везло, укреплялась, когда ему приходилось илохо, учила его говорить два раза «нет» вместо однократного «да», обеспечивать себе безопасное отступление при всяком шаге, в уклончивости и проволочках искать ноправок к гримасам фортуны.

С годами, особенно под конец, когда на него обрушилось так много бедствий, защитная реакция у него стала особенно резкой. Но характер его сложился вполне уже к моменту возвращения из Испании. Перед ним открывалось блестящее будущее. Оп был молод, образован, знал свет, видел кругом влиятельную и богатую родию. И был богат сам. Отцовское наследство и испанские сбережения внолне его обеспечивали. Он был расчетлив, любил жизнь простую, це пышную, и, хотя семья все прибывала, разумное помещение денег и доходы с капитала обещали в будущем полное благополучие. А самое главное — отлично пошла карьера.

Едва Медичи утвердились во Флоренции, как Гвиччардини— несколько более поспешно, чем это подобало «мудрому» человеку,— вступил с пими в сношения. А когда несколько месяцев спустя Джовании Медичи, освобожденный из плена, превратился в напу Льва X, ухаживания Франческо за Медичи сделались еще более настойчивыми. Были, правда, вначале кое-какие легкие недоразумения с новым правителем Флоренции, Лоренцо Урбинским, по потом все потекло вполне гладко: как будто сама фортуна вела его под руку. В 1516 году Лев дал ему губернаторство в Модене, год спустя—и в Реджо, а в 1523 году—и в Парме.

Свое губернаторство он сохранил и при Адриане VI, хотя тот не любил слуг своего предшественника, особенно если они были флорентинцами. При Клименте VII, тоже Медичи, Гвиччардини будет сначала президентом Романьи, потом особоуполномоченным комиссаром папы при ярмин Коньякской Лиги. И будет еще играть роль во Флоренции носле падения республики: при Алессандро и при вступлении во власть Козимо.

Политические взгляды Франческо к моменту возвращения из Испании тоже сложились вполне. «История Флоренции» и «Discorso Logrogno» тем и ценны, что из них мы узнаем не только существо его взглядов, но и классовую их подкладку.

Дальше это стаповится все более ясно.

Реставрация Медичи перевернула во Флоренции все, и притом так, что по первоначалу трудно было установить сколько-нибудь отчетливо новую руководящую классовую группировку. Своим возвращением Медичи были обязаны не перевороту внутри города, а испанским войскам. Во Флоренции ни одна группа в этот момент не поддержала их с оружием в руках. И они не чувствовали необходимости опереться на какие-пибудь общественные силы в городе: испанский отряд защищал их совершенно достаточно. Естественно, однако, что рантьерская буржуазия, та группа, которая была опорою Медичи до 1494 года, рассчитывала, что переворот принесет ей серьезные выгоды. Она многое перенесла при «народном» правлении и многим пожертвовала. Но Медичи и ей не очень доверяли. Они боялись, что в случае новых осложпений, опа их предаст так же, как и в 1494 году. Линия Медичи была яспа. Раз спла, которая их зашищает, не контролируется внутри города никакой влиятельной группой, опи не станут делиться властью пи с одной и будут править вполне самостоятельно: пока можно.

Потом это изменплось. Когда во главе флорентинского правительства окончательно стал Лоренцо Урбинский, сын Пьеро и впук Великолепного, а министром его в звании секретаря сделался Горо Гери, все вошло в порму. Испанцы не могли вечно сидеть во Флоренции и ушли, а опору Лоренцо с Гери нашли опять-таки в верхушке круппой буржуазни. Но связь теперь памечалась иная, чем прежде. Лоренцо и Гери ставили себе определенную цель: уста-

новление личного правления, оппрающегося на «правительственную партию». Другими словами, раптье рская группа уже будет лишена возможности диктовать власти свою волю, а во имя своих интересов, которые власть берется охранять, должна подчиниться ей. Это прямой путь к припцинату, который установится с Алессандро и утвердится окончательно с герцогом Козимо 1.

Для Гвиччардини планы Лоренцо были, повидимому, ясны, и он им не очень сочувствовал. Он хотел для своей группы не подчинения, а доли во власти-Как только, еще будучи в Испании, он получил из Флоренции сведения, приоткрывине планы дичи, - это было в октябре 1512 года, - он написал еще одно «рассуждение», очень коротенькое и сильное. В нем он указывал, что во Флоренции все общественные группы, кроме рантьерской буржуазни, враждебны Медичи, и те, чтобы удержать власть, должны неизбежно опереться именно па рантьерскую буржуваню и оплатить ее поддержку разными выгодами. Он говорит совершенно откровенно: раз у Медичи столько врагов, непримиримых и готовых подняться по первому поводу, они вынуждены поступать двояко: во-первых, сокрушать их и ослаблять экономически (batterli e dimagrarli), чтобы они вредили а, во-вторых, противопоставить им значительное количество друзей, которых им нужно привязать к себе, влить в них мужество и дать им силу, «укрепив их экономически и обогатив» 2. А четыре года спустя (1516), когда замыслы Лоренцо и Гери уже были

<sup>1</sup> См. Anzilotti, указ. соч., стр. 93 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Opere inedite». II, 323.

ясны даже для наиболее недальновидных, Франческо панисал обстоятельное новое «рассуждение», в котором уговаривает Медичи не относиться с недоверием к рантьерской группе. И уже причисляет себя к этой группе 1. Его советы Медичи — сохранить конституционную видимость и не обессиливать город налогами — являются поэтому как бы программою его и его друзей.

Вся эта критика, - «Рассуждения» писались им для себя и едва ли сделались известными Меличи, - не помещала Франческо - мы это зпаси - с 1516 года поступить на службу спачала к одному папе Меличи. потом к другому и служить им с перерывами почти восемналиать дет. Подитические его высказывания в том, что в них было наиболее существенным, за это время не изменились. Наиболее полно формулированы они в общирном диалоге «О форме правления во Флоренции» 2. Диалог написан во второй половине дваднатых годов, но до второго изгнания Медичи (мая 1527), вероятнее всего в 1526 и в самом начале 1527 года. В нем идут и теоретические споры о дучшей форме правления, и разговоры о том, какая форма наиболее подходит для Флоренции. Дпалог приурочен к 1494 году, к моменту, когда Медичи только что были изгнаны в первый раз, и, следовательно, в идее наилучшая форма ищется для «народного» правления. Ho так как диалог фактически написан при го-

<sup>2</sup> «Del reggimento di Firenze libri due», «')pere inedite»

II, 1—223.

<sup>1 «</sup>Opere inedite», II, 333: «non hanno [Меличи] fede in noi, nè credono, che noi gli amiamo. Questa opinione, è la morte nostra, perche la non li lascia conferire non allargarsi, non si dimestucare con noi».

сподстве Медичи, то речь идет о преобразовании такого строя, который откровенно превращался в принципат. Программа Гвиччардини теперь, столько было пережито и им лично, и Флорепцией, и Италией, осталась та же, что и в 1512 году. Это программа преобразования государственного устройства Флоренции по венецианскому образцу. Большой совет, пожизненный гонфалоньерат, синьория, сенат продолжают оставаться главными основами государственного строя. Но разница между «Рассуждением в Логроньо» и «Диалогом» та, что теперь венедианские учреждения копируются с большей точностью. В частности, что особенно важно для раскрытия классовой точки эрения Франческо, сенат, учреждение, в котором должны заседать uomini da bene, получает такие же широкие полномочия, как венепианский совет прегадов, твердыня патриппанской власти. В 1512 году Франческо требовал, чтобы «народное» правление дало выход влиянию рантьерской группы. Перед двойной катастрофой Медичи в 1527 году он настанвал на том, чтобы влиянию той же группы был дап выход при медичейской тирании.

Что Гвиччардини думает именно о рантъерской группе, не подлежит никакому сомнению. Это совершению ясно вытекает из одного места во втором испанском «Рассуждении» (октябрь 1512), на которое инкто до сих пор не обращал внимания, ибо все интересовались не социальными, а политическими взглядами Франческо.

Мы знаем, что в этом «Рассуждении» он говорит о том, какие группы будут враждебны Медичи и на какие они могут оппраться. Оппраться — мы тоже знаем — он рекомендует им на свою группу. рантьер-

скую, а враждебно им, как он предполагает, будет lo universale della citta, т. е. полноправные граждане. имевшие право заседать в Большом совете. Он перепричин такой враждебности, общих лля всего lo universale. А потом указывает специальную причину для одной только группы, входящей в его состав. «Боятся, - говорит он, - больше всего владеющие капиталами и торгующие (danarosi e mercatanti), чтобы их не задавили налогами и не подвергли пмущественному умадению» 1. Речь идет, разумеется, о торгово-промышленной буржуазии, которая при «народном» правлении ни большому налоговому ущемлению, ни другим экспериментам фискального характера, угнетавшим рантьерскую буржуазию. не подвергалась. Это - та группа, на которую опирался Пьеро Содерини и идеологом которой был Никколо Макиавелли <sup>2</sup>. При «пародном» правлен**ип о ней** волноваться не приходилось: ей принадлежала власть. При Медичи Гвиччардини ни одной минуты не думал сделать ее опорою власти, ибо определенно причислял ее к lo universale, враждебному Медичи.

Размышляя и «рассуждая» о реформах государственного устройства во Флорендии между 1512 и 1527 годами, Гвиччардини все интпадцать лет думал об интересах того класса, к которому принадлежал. Венецианские образцы, вообще приобретавние в это время популярность среди политических мыслителей 3, помогали ему лишь оформить то, что подсказывалось

1 «Opere inedite», II, 321.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. мою статью «Никколо Макивелли», предпосланную Собранию со инений его, изд. Academia. 1933.

<sup>3</sup> См. G. Toffanin, «Machiavelli e il Tacitismo» (1920), 4 и сл.

этими интересами. Чтобы это стало совсем ясно, надо проследить, каково было его отношение к различным группам флорентийского общества.

## VI

Когда Гвичардини в 1529 или 1530 году стал набрасывать свои «соображения» по поводу «Discorsi» Макнавелли, ему пришлось вернуться к вопросу о наилучшей форме правления, на котором он с такой обстоятельностью останавливался в «Диалоге». Как известно, Макнавелли высказывается за смешанную форму, в которую входят элементы и мопархии, и аристократии, и демократии 1. Гвичардини с ним согласен: «Несомпенно, что правление, смешанное из трех форм — монархии, аристократии и демократии — лучшее и более устойчивое, чем правление одной какой-нибудь формы из трех, особенно когда при смешении из каждой формы взято хорошее и отброшено дурное» 2. Что означает такое согласие и насколько оно показательно?

Оно пичего не означает и ни в какой мере пе показательно. Все этого рода формальные рассуждения, отталкивающиеся от Аристотеля и иногда от Платона у гуманистов, от Фомы Аквипского у Савонаролы, повторяющиеся с пезначительными разногласиями у Марсилио Фичино, у Бартоломмео Кавальканти, у Макиавелли, Гвиччардини, Джапотти, совершенно не отражают самого существенного во взглядах каждого. 1160 не дают представления о социальных

<sup>1</sup> Cm. aDiscorsi», I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Considerazioni intorno ai Discorsi del Machiavelli sopra la prima deca di Tito Livio», «Opere inedite», I, 5.

предпосылках их теорий. А как только мы начинаем допскиваться до этих предпосылок, как только начием вскрывать классовую сердцевину политических теорий, сходство во взглядах сейчас же кончается и становится яспо, что il governo misto — смещанное правление — не более как форма, условная дань радионалистическим конструкциям, ставшим некоторым образом обязательными. Какие же классовые предпосылки лежат под подлинными политическими взглядами Гвиччардини?

Прежде всего в сочинениях Франческо, в обенх «Историях», в «Диалоге», в многочисленных рассуждениях и «заметках», в грудах писем мы нигде не найдем резких вынадов против дворянства, против феодального класса, против землевладения, как нолитической организации, таких, например, как у Ма-«Рассуждениях на Тита Ливия» «Рассуждении о реформе государственного строя Флоренции». У Макнавелли зато мы нигде не найдем резких выпадов против «народа» (il popolo), и даже его отрицательному отношению к инзшим классам (la plebe) приходится подыскивать доказательства. Для него опасность всегда справа. Для Гвиччардини она всегда слева. Вот как обстоит дело с народому Гвиччардини: «Не без причины толиу сравинвают с волнами морскими, которые, смотря по тому, куда дует ветер, несутся то туда, то сюда, без всякого правила, без всякой устойчивости... Нельзя отрицать, что народ' сам по себе - ковчег невежества и путаницы...» 1. И лальше: «Сказать народ, зпачит поистине назвать бешеное животное (animale pazzo), полное ты-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Considerazioni sui Discorsi del Machiavelli», «Op. inedite», I, 53.

сячи заблуждений, тысячи путании, лишенное вкуса. привязанности, устойчивости». Или — для разнообразия: «Сказать народ, поистине значит сказать бешеный. Ибо это чудовище, полное путаницы и заблуждений, а его пустые мнения так же далеки от истины, как по Птоломею Испания от Индии» (140 и 345) 1. Это далеко пе одпа теория. Гвиччардини не просто не любит народ. Он относится к нему с резким раздражением и страхом. Народ - классовый враг. Классовый враг — в обличьи непонятной стихийной силы. Это главное. Оттого Гвиччардини так резко разошелся с Макиавелли в оценке социальной борьбы,борьбы между высшими и низшими классами (divisioni). Спор между ними идет о борьбе патришев и плебеев в древнем Риме, которую Макиавелли считает благотворным фактором истории. Гвиччардини, возражая Макнавелли, все время думает не только о Риме и даже думает преимущественно не о Риме. Это видно по тому, что дважды на странице он повторяет одну и ту же мысль, которая очевидно заботит его больше всего: что в другой республике, «менее доблестной» (manco virtuosa), или «во многих других городах-государствах» (città) социальная борьба — факт еще более гибельный (dannosa), чем в Риме. А общая его опенка сопиальной борьбы выражена в таких словах: «Хвалить социальную борьбу то же, что хвалить болезнь у недужного из-за хороших качеств декарства, данного Tak emy». как доблестная республика» как две капли волы по-

<sup>1</sup> Цифра в скобках при цитате элесь и впредь означает порядковый номер «Ricordi politici e civili» в «Opere inedite», т. I, и в переводе настоящего издания.

хожа на Флоренцию, а во Флоренции сопиальная борьба — борьба низов против богатых и против него самого, то исихологические предпосылки всего рассуждения становятся совершенно понятны 1.

Страх перед народом Гвиччардини прячет под высокомерным аристократическим презрением к «черии». анэро по импешенто моде похож Кастильоне. У обоих это - чисто классовое чувство, обострившееся в атмосфере социальной борьбы. Достаточно познакомиться с письмами Гвиччардини, написанными после сдачи Флоренции в 1530 году, чтобы это стало ясно как день. Когда республика была нобеждена и Франческо не приходилось уже опасаться инчего, он в письмах перестал скрывать свое настроение. Народ там называется questi ribaldi - разбойниками - и удостанвается многих, столь же сердитых эшитетов 2. А о том, как он относился к живым представителям народа в спокойное время, может дать представление следующий факт, который рассказывает он сам со спокойной совестью, внолне безмятежно. Один из его слуг умер от чумы в его вилле. Компату продезинфицировали по всем правилам тогдашией сапитарии. Но когда Гвиччардини понадобилось переехать с семьей в эту виллу, он для большей уверенности приказал поселить в подозрительном помещении одну за другой три смены людей 3. Эксперимент прошел благополучно, но Фран-

1 Cm. «Considerazioni sui Discorsi del Machiavelli», «Opere inedite», I, 12, passim.

<sup>2</sup> См. собенно в письмах к Лапфредини, цитированных в больном количестве Otetea, указ. соч., стр. 277 и др. Под пиника у меня в руках не было. <sup>3</sup> «Opere inedite», IX, 124, 127—128, 132.

ческо получил возможность продемонстрировать свое отношение к малым сим. Не умерли — хорошо: умерли бы — тоже не беда. Какие-то простые люди!

В выборе между аристократическим и демократическим правлением Гвиччарлини не колеблется нв одной минуты. «Если бы было пеобходимо водворить каком-пибудь государстве-городе (in una правление чисто аристократическое (di nobili) или правление народное (di plebe), я бы думал, что мы меньше ошибемся, если выберем арпстократическое. Ибо, так как ему свойственно большее благоразумие и больше высоких качеств, то можно надеяться, что будет создана какая-нибудь приемлемая форма. Наоборот, с народом, который полоп невежества и путаницы и многих дурных свойств, только и можно ожидать, что он приведет все к потрясению и гибели» 1. Поддерживать свободу (sostenere la liberta della città) способен только богатый парод, потому что, если народ беден, как, по мнепию Фрапческо, во Флоренции, то каждый будет стремиться разбогатеть и не будет думать ни о славе, ни о чести государства (241). Нет ничего странного, что Гвиччардини самым беспомощным образом останавливается перед успехами народпого правления. Если что-нибудь «пароду» удается, особенно если ему что-нибудь удается там, где ов принял счастливое решение вопреки воле классов, - это повергает Франческо в великое изумление. Например, продолжительное сопротивление флорентийского народа подавляющим силам императора и папы в 1529-и 1530 годах (1 и 136).

<sup>1 «</sup>Considerazioni sui Discorsi del Machiavelli», «Opere inedite», I, 13.

Способы управления «пародом», которые рекомендует Гвиччардини,- те же, что и рекомендуемые Макиавелли. «Кто хочет в настоящее время управлять владениями и государством, должен, где можно, проявлять сострадательность и доброту. А там, где нельзя поступать по другому, необходимо прибегать к мерам жестоким и бессовестным (necessario che usi la crudelta e la poca conscienza)... 1160 невозможно руководить правительством и государством, желая оставаться при существующих ныне способах, сообразуясь с предписаниями христианской веры... Поэтому, когда я советовал предавать смерти или держать в заклюпизаниев, я говорил не по-христиански, но зато говорил согласно духу и обычаям государства (seconda la raggione e uso degli Stati)» 1. Эти правила подходят к любому «смешанному правлению».

Макнавелли боится землевладельческих классов и феодального дворянства и не боится народа. Гвиччардини наоборот. Поэтому в «смещанном правлении» у первого Больной совет, включающий в себя народ и облагающий почти пепосильным налогом земельную ренту, пользуется суверенными правами, а у второго в таком же «смещанном правлении» ои лишен права вести внешнюю политику и раскладывать налоги, а рядом с ими существует сенат. твердыня рантьеров, орган настоящей власти.

Причина различия взглядов яспа. Макнавелли представляет интересы торгово-промышленной буржуазии, которая страдает от надвигающейся все грознее феодальной реакции. Гвиччардини представляет интересы

<sup>1</sup> A rant' «Del reggimento di Firenza», «Opere inelite», II, 210-211.

рантъерской группы, которой пужен такой порядок, где землевладение пользуется большими политическими преимуществами перед торговлей промышленностью.

Та же разница во взглядах обоих на общентальянские вопросы. Макиавелли - страстный пророк единства Италии. Он не представляет себе для нее счастливого будущего без объединения. Италия должна быть единым национальным государством с единой государственной властью, как Иснапия или Франция. Гвиччардини согласен с Макнавелли B TOM. папа и его государство являются причиною, что Италия не стала единой. Но прибавляет: «Я не знаю, однако, было ли отсутствие единства счастьем или несчастьем для пашей страны... нбо если Италия, разбитая на многие государства, в разные времена перенесла столько бедствий, сколько не перенесла бы, будучи едицой, - зато все это время она имела своей территории столько цветущих сколько, будучи единой, пе могла бы иметь. Мне поэтому кажется, что единство было бы для нее скорее несчастьем, чем счастьем... Притом судьба ли Италип такова или ее жители слишком обильно наделены умом и способностями, - пикогда не было легко подчинить ее единой власти, даже когда и не было церкви. Наоборот, опа всегда стремилась к свободе» 1.

Гвиччардини страстио хотел, чтобы были изгнаны из Италин «варвары», терзавшие ее с двух копцов. Недаром он был, можно сказать, создателем и глав-

<sup>1 «</sup>Considerazioni sui Discorsi del Machiavelli», «Opere inedite», 1, 27—28. Я сгладил, чтобы не пришлось долго комментировать, разграничение между монархией и республикой, проводимое здесь Гвиччардини и не имеющее значения для его основной мысли.

ным деятелем Коньякской Лиги 1. И педаром самым пламенным его сотрудником по работе в Лиге был Макиавелли. Оба они одинаково ненавидели «варваещино икажаж орядог и эниэримово искрение и горячо жаждали очищения от них итальянской земли 2. Но Макпавелли считал освобождение от чужеземцев лишь первой стадней, за которой должно было носледовать объединение. А Гвиччардини думал только о том, что после освобождения от чужеземного ига итальянское государство заживет попрежиему полной жизнью при прочном равновесии сил и в глубоком мире, как при Лоренцо Медичи. Франческо не мог подняться до общентальянского натриотизма, который был второй душою Никколо. Он любил свою родную Флоренцию, любил флорентийский строй со «смешанным правлением», но при непременном условии господства uomini da bene. И больше ему инчего не было пужно. Он боялся единства потому, что в единой Италии Флоренция утратила бы свой суверенитет, а ее свобода и ее «смешанное правление» при этих условиях перестали бы быть для него привычной рамкой для подитической деятельности. Притом неизвестно было, что станет с земельной рентой при единстве. Наоборот, для торговли и промышленности ломка княжеских торговых монополий в Мантуе, Неаполе и сиятие таможенных барьеров были насущио между итальянскими государствами необходимы. Они дади бы ей возможность подняться

<sup>1</sup> Лига, образовавшаяся по инициативе паны из Венедии, Флоренции, Франции, Півейдарии и Айглии, против Испапии (1525—1527).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> О деятельности Гвиччарлипи в Коньякской Лиге см. упомянутую мою статью о Макилвелли.

вновь и включиться при несравненно более благоприятных условиях, чем раньше, в общеевропейскую хозяйственную жизнь. Это понимала торгово-промышленная групна во Флоренции, и этого добивался Макильелли.

## VII

В конне конпов со своей классовой политической идеологией Франческо оказался в тупике. Надеяться на то, что Италия избавится от чужеземного ярма после крушения Коньякской Лиги было уже нельзя. Нельзя было, следовательно, думать, что Флоренция, как государство самостоятельное, займет место в системе внутринтальянского политического равновесия. А после вторичного изгнания Медичи из Флоренцив (1527) и в самой Флоренции пельзя было ожидать установления такого порядка, при котором рантьерская группа могла бы быть приобщена к власти и не страдала бы от фискального угнетения. Ибо. если удержится «народное» правление, уже при Никколо Каннони более радикальное, чем при Содерини, а со сменою Капиони лидером демократов Франческо Кардуччи оставивнее за собою и савонароловские масштабы, - то раптьерская группа будет задушена налогами и принудительными займами. Если же, что было более вероятно, республика будет уничтожена, то власть попадет в руки Медичи при таких условиях, при которых ии о каком «смешаниом правлении» невозможно будет мечтать: установится принципат. Как песладок был для рантьеров демократический режим, особенно для тех, кто был близок к Медичи, Франческо испробовал на своей шкуре уже в 1527 году. А как несладок будет для нее медичейский деспотизм, ему предстояло убедиться песколько позднее. В 1527—1530 годах, до сдачи Флоренции, ов подводил грустные итоги и суммировал столь же грустные предвидения. Результаты этой работы раскрываются в его замечательных «Ricordi politici е civili», которые сравнивали, и не совсем без основания, с «Il Principe» Макиавелли, несмотря на огромные различия между двумя кпигами.

«Ricordi» Гвиччардини — высшее выражение разочарования, охватившего флорентийскую крушную буржуазию под градом тех ударов, которые на нее обрушились. Эти четыре сотии коротеньких «заметок», с которыми читатель ниже познакомится полностью, распадаются, грубо говоря, на две групны. Одна — размышления о том, почему в области политики все пошло прахом и нет выхода из тисков, один конец которых представляет «бессмысленную» демократию, а другой — мрачную и беспросветную тиранию. Вторая — размышления о том, как устроить свое существование и как наладить свой образ действий отдельному человеку в эту тяжелую годину.

Мысли первой группы знакомы нам по другим сочинениям Франческо. Он перебирает их снова, то детализпрует, то придает им характер более общий, независимый от флорентийских его планов и ограниет стилистически, готовясь рассынать их как цветы по просторному полю— по страницам зреющей в его мыслях «Истории Италии». Здесь мы не будем говорить о них. Тем более внимательно необходимо остановиться на заметках, относящихся к категории civili— гражданских,— определяющих поведение отдельного человека, как члена общественного коллектива. Основная мысль этой группы такова: так как

цолитическая обстановка представляет трудности совершенно исключительные, то нужно стараться выйтв из них с наименьшим уроном. Какой должен царить при этом категорический императив?

Однажды кардинал Гаспаро Контарини, один из немногих чистых людей в курии, напомиил Клименту VII об обязанностях главы христпанства. Выслушав его, напа сказал: «Вы правы... Но я вижу — мир пришел в такое состояние, что, кто более лукав (astuto) и более изворотливо (con maggior trama) обделывает свои дела. того больше хвалят, считают более достойным человеком (рій valente uomo) и больше прославляют, а кто поступает наоборот, про того говорят, что хотя он человек хороший, а цена ему грош (non val niente) 1.

«Мпр пришел в такое состояние»... Это оправдывает все, и папа, признанный высший судья в вопросах совести, самым недвусмысленным образом заявляет, что тот, кто хочет жить по евангельским заветам,— круглый дурак... Кагегорические императивы — тоже порождение социальных условий.

Когда линия индивидуального поведения и, больше того, кодекс личной морали устанавливаются в ситуации почти катастрофической, альтруистические мотпвы безмолвствуют: люди думают о собственном спасении. А Франческо кончал «Заметки» под грохот пушек, паливших по Флоренции, в зареве ножаров, ножиравших села и города ее окрестностей.

То, что формулировать линию индивидуального поведения взялся Франческо, было совершение есте-

<sup>1</sup> Cm. De Leva, «Storia documentata di Carlo V., II, 505.

ственно. Упрекать его за это - значит не понимать ни политики эпохи, ип ее культуры. Требовалось соединение нескольких данных в одном человеке, чтобы могла быть выполнена. Нужпо во-первых, чтобы это был человек богатый, припадлежащий к верхушке буржуазии и в данный момент особенно сильно ущемленный матерпально. Нужно было, во-вторых, чтобы это был политик, и теоретически и практически способный оценить и общентальяпскую, и флорентийскую государственную конъюнктуру. В-третьих, нужно было, чтобы это был яркий и последовательный представитель Возрождения, плоть от плоти его культуры. И нужно было, наконец, чтобы это был мыслитель смелый, способный не устрашиться собственных выводов и не отступить перед ними. Гвиччардини удовлетворял всем этим условиям. И едва ли даже в той илеяде людей, которые блистали вместе с имм в первых рядах итальянской интеллигенции, был другой, в ком эти условия соединялись бы с такой полнотой. То, что Гвиччардини сказал в «Ricordi», должно было быть сказано. Без этого культура Возрождения не договорила бы своего последнего слова.

Непосредственно перед ним очередной идеологический этап был формулирован Макнавелли. Но Макнавелли выдвигал свои положеник при коньюнктуре, безнадежность которой еще не стала ясна для всех. В частности, для Макнавелли, в котором были непсерпаемые залежи веры в итальянский парод и в его эпергию, конъюнктура была далеко не безпадежной. Он уповал на силу сопротивнения итальянской буржуазии, подстрекаемой своим интересом, и на то, что в итальяндах воскреснет боевал доблесть

древнего Рима. Поэтому вопросы реформы общества и государства играли для него первенствующую роль. Поэтому в его руках доктрина Возрождения неуклонпо эволюционировала в одном направлении: от индивидуального к социальному и от этики к социологии 1.

Гвиччардини знает все то, что знает Макиавелли, к чему Макнавелли пришел в процессе построения своей политической теории. Он повторяет социологические формулы Макиавелли, как нечто давно известное и не вызывающее споров. Он прекрасно знает, что людьми в их поступках больше всего двигает интерес, l'appetito della roba, и что это неизбежно в классово-расчлененном, «испорчениом» обществе (363). Ему прекрасно известно, что люди больше подчиинтересу, чем долгу (351), что личные мотивы (il particolare mio) заставляют менять заветнейшие убеждения (28), что самые горячие партизаны свободы «бросятся на почтовых» в одигархическое государство, если будут надеяться, что там ждет их лучтее; ибо «почти все без исключения действуют под влиянием интереса (interesse suo)» (328). Тот же интерес толкает на воровство служащих, так «деньги годятся на все, а в современном обществе богатого чтут больше, чем порядочного» (204). Деньги царят не только в частной жизни, но и в политике, где опи решают все: уверял же Франческо папу Климента в 1529 году, что Флоренция недолго выдержит осаду — «вследствие недостатка денег» 2. Так обстоит

<sup>1</sup> См. упомянутую выше мою статью о Макпавелли.
2 В нисьме к Занге, одному из напских приближенных, от 30 септября 1529 г. См. Agostino Rossi.
«F. Guicciardini e il governo Fiorentino», т. I, append, III, 288.

дело теперь; так было всегда. Общественные группировки уже в древием Риме происходили не только на почве сословной борьбы, а и потому еще, что низшие классы (la gente bassa) подинмались против более богатых и более сильных (рій гісскі е рій роtenti) 1.

Из этого следует, как нечто подразумевающееся само собой, что государство основывается путем насилия (317), а управляется в интересах господствующей групны<sup>2</sup>. Гвиччардини многое еще мог бы скавопросам государственного устройства и управления, по вопросам внутренней жизни государства, социальной борьбы и классовых группировок. Он все это знает. Но теперь ему этого не хочется У него нет того увлечения этими проблемами, которое водило его пером в «Истории Флоренции» и в «Discorso Logrogno» и так его одушевляло, сравнительно еще недавно, при писании «Диалога». Теперь для таких рассуждений он не видит практической цели. Он вериется к ним в последний раз после взятия Флоренции и окончательного восстановления медичейской деспотии в 1530 году, потому что от него будут требовать соображений по этому поводу и для него самого политические вопросы сделаются вновь вопросами самыми жизненными. Во время осады они

1 «Considerazioni sui Discorsi del Machiavelli», «Opere inclite», I, 16-17.

<sup>2 «</sup>Giuistizia fussi inequale in favore di quella perte che aveva in mano tutta la autorita». «Considerazioni вчі Disporsi lel «Примата Ії», «Прета inelite», І. 16. Ср. также «Discorso Logrogno». «Ореге inelite, ІІ, 267. «Государство и власть не что иное, как насили над подданными, у не оторых при рытое кое-какол видимостью (qualche titolo) честности».

не были для него интересны. Во время осады разочарование и пессимизм дошли в нем до высших пределов, и он весь целиком отдался обсуждению вопросов личного новедения. Ясно, что размышления его, вращающиеся в этом кругу, оказались пропитаны эгоизмом и практицизмом, сложились в целую систему мелкой и скрупулезной философии самосохранения.

Когда такой первоклассный ум, как Гвиччардини, берется за эти задачи, он говорит вещи незаурядные. По «Ricordi» рассынано столько нерлов наблюдательности и проницательности, как редко книге афоризмов. Эпиктет и Марк Аврелий, Ларошфуко и Вовенарт кажутел пресными и лишенными остроты по сравнению с Гвиччардини. И разве один только Ницше со своей критикой морали альтруизма, хотя проведенной совсем на других началах, не побледнеет с ним рядом. Формулировки Гвиччардини по прямоте и откровенности нередко граничат с бессовестностью, и современного читателя они иной раз будут коробить: он очень часто будет по-настоящему заиться, путаясь в извилистых аргументациях Гвиччардини и безуспению порою отыскивая в них начала и концы. Эти вещи бросаются в глаза, п было бы смешно их скрывать. Но после всего, что сказано, едва ди нужно повторять еще раз, что опи легко находят свое объяснение.

У Гвичардини доктрипа Возрождения развивается с тенденцией, прямо противоположной тенденции Макиавелли. И мы знаем, ночему. Главные сочинения Макиавелли паписаны до переломного момента, а главные сочинения Гвичардини — после. Когда безпадежность, подобно густому липкому туману, стала обволакивать все — с конда 1526 года, — Макиавелли

не писал уже инчего, кроме писем. А Гвиччардини писал много. Быть может, вера Макпавелли в свой класс и в его способность справиться с трудностями положения помогли бы ему удержаться и дальше на его точке зрения. До конца своей жизии он на ней удержался. Основная тенденция Макиавелли — от личного к общественному и от этики к социологии и политике — не была сломана. А у Гвиччардини она пошла по-другому: от общественного к личному от политики и социологии к этике. Больше того, — от этики философской к обывательской морали. И если когда-нибудь обывательская мораль облекалась в гениальные формулы, то это именно в «Ricordi» Франческо Гвиччардини.

Так, принадлежность к двум разным группам буржуазного общества, хотя и близким, но в обстановке того времени не находившим примирения, сделала то, что два генпальнейших политических мыслителя Италии, тесно связанные личной дружбой и одно время даже общей работою, оказались представителями противоноложных доктрии, каждая из которых знаменует этап в эволюции культуры Возрождения.

Каково же содержание доктрины Гвиччардини?

## VIII

Человеку приходится иметь дело с себе подобными. Поэтому прежде всего падо установить каждому для себя, что такое люди и как к ним относиться 1.

1 Чтобы читатель имел некоторые ориентировочные указания относительно различных частей «Ricordi», нужно номнить, что из 403 «Заметок» раньше всего, до 1525 год 1, записаны те, когорые идут под номерами

Гвиччардини уверяет, что люди более паклонны к добру, чем ко злу, и что если кго-инбудь обнаруживает «от природы» противоположную наклонность, тот — «не человек, а зверь или чудовище», ибо ему нехватает того, что «свойствению природе всех людей» (135).

Это очень оптимистическое положение прямо противоположно основной исихологической посылке Макнавелли. Выражает ли опо подлинное убеждение Франческо? Едва ли. Оно принадлежит к числу ходячих формул буржуазной житейской морали, всеми повторяемых, никем не чувствуемых. Оно было пастолько распространено, что Франческо Берни внес его в число тех морализирующих заставок, которыми он любил начинать каждую новую песнь переделанного им «Влюбленного Роланда». В первой октаве XIV песни мы находим такие стихи:

...Ogni uomo e inclinato a ben volere Ed a far bene all'altro: e se fa male, Esce dal proprio corso neturale 1.

222—393. Следующими, после апреля 1527 года, записаны номера 394—403. А те, которые печатаются первыми, т. е. номера 1—221, записаны позже всех, в 1529—1530 годах, во время осады Флоренции и частью, возможно, и реработаны после 1530 года. Читатель увидит, что некоторые мысли повторяются дважды не только по солержанию, но и по форме. — признак, что Гвиччардили придавал им большое значение и снова к ним возвращался.

1 «В каждом человеке внедрена наклопность любить другого и делать ему добро; если же он делает зло, то изменяет своей природе». И едва ли Берни заимствовал эту мысль у Гънчардини или Гвоччардини у Берни. «Влюбленный Роданд» Берни был окончен

Афоризм этот пикак не гармонирует с остальными «Ricordi». И никак не вяжется с духом нессимизма, который пропитывает «Ricordi» насквозь. Мыслей, ему противоречащих п его ограничивающих, много, что от него в конде концов ничего не остается. Прежде всего в одном месте говорится прямо, что «...ык одик, димукран одик онтранительной иконър (19), а в другом — что «дурных людей больше, чем хороших» (201). Достаточно этих двух афоризмов, чтобы лишить смысла основное положение 1. И есть пелый ряд оговорок, сводящих его на-иет едва ли не окончательно (134 и 225). Но едва ли Франческо серьезно думал, что опо чему-пибудь помогает, потому что все его практические советы составлены в расчете на то, что приходится иметь дело с людьми, либо просто дурными, либо в лучшем случае недостаточно хорошими (265 и 24). Эти мысли мы встречаем не только в «Ricordi». «Люди больше любят самих себя, чем других» 2. «Пикакая дружба в наши дни не стоит ничего, если она не сопровождается вытодой: где нет выгоды, нельзя придавать дружбе никакой веры» 3. Друзей, конечно, надо ценить, - но

в 1531 году, а 135-й ricorlo принадлежит к чизу тех, которые напослы около 1530 года и не 6 лли опубликован л. Просто — это были очень распространенные процизные мысли.

<sup>1</sup> Хотя Geffroy в известной статье о Гвичардини «Etudes italiennes», 1898, стр. 186—187) помещает его среди небольшого количества «очень благородных выражений, изущих от величия души и от голоса совеств», Франческо, вероятно, усмехнулся бы, услышав тагой отзыв.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Discorso ottavo» (15.1), Opere inedite», II, 364.

<sup>8 «</sup>Discorso ottobre 1512», «Opere inedite», II, 323.

почему? Потому, что они могут пригодиться. «Друзья помогают, а враги вредят тогда и там, где меньше всего ожидаешь» (14). Точка зрения — чисто утилитарная. Гуманисты XV века, которые, рассуждая о дружбе, новторяли положения Цицеронова «Лелия», восстали бы против тезисов Гвиччардиии самым решительным образом. Они писали свои датинские трактаты в спокойные времена, и им не приходилось бороться за существование в таких исключительно тяжелых условиях, как людям, пережившим разгром Рима и осаду Флоренции.

Тем пе менее интеалигентские традиции заставляли, говоря о человеке, поминть веления гуманистического канона. Франческо не мог от них уклониться Но он повторяет гуманистические славословия индивидууму как-то удивительно пехотя, без малейшего подъема и всегда с оговорочками. «Опибается тот, кто говорит, что образование портит человеческие головы. Может быть, это и верио, если у кого голова слабая. По если образование встречает хорошую голову, человек становится совершенным. Ибо хорошие природные качества, соединенные с хорошими приобретенными, создают благородиейшее (313). И нужно ценить не только образование, но в копце концов и светский лоск. «Светский лоск и уменье делать все как следует дают достопиство и хорошую репутацию даже одаренным людям, и можно сказать, что если у кого этого нет, тому нехва-Не говорю уже о том, что изобилие тает чего-то. светских способностей открывает нуть к государей, кладет иногда начало и становится причиною больной пользы и возвышения. Ибо свет и государи теперь не таковы, какими они должны быть, а таковы, какими мы их видим» (179). Балдессар Кастильоне подписался бы под основной мыслыю целиком, но, как истый придворный, с негодованием отверг бы заключительный афоризм и протестовал бы против утилитарной тенденции всего рассуждения. А для Гвиччардини в ней было главное. Польза па первом месте. Из этого вытекает все.

Одно пз основных жизненных правил его — быть на-чеку, всегда с трезвой головой, всегда готовым все взвесить, обстоятельно, со всех стороп, и не раз и пе два; никогда не забывать ин одной предосторожности. И прежде всего — обдумывать как следует свои решения: «Чем больше п лучше думаеть о чемнибудь, тем лучше понимаеть это и делаеть» (83). Вот этому искусству лучше думать Франческо и хочет научить тех, для кого он набрасывает свои заметки. Наука тяжелая и путаная. Пусть кто-пибудь прочтет стогото 156 и попробует проделать умственную процедуру, в нем изложенную!

Чтобы не ошибиться при обдумывании, не пужно обладать большим умом. Нужно только уметь рассуждать: хорошее суждение поэтому нужно цепить больше, чем хороший ум (232), а ум серьезный и зрелый — больше, чем живой и острый (403). Вот на этот ум, серьезный, но не живой, зрелый, но не острый, и на способность рассуждать возлагается задача: все взвешивать, все принимать во внимание и — надо думать — не приходить в смущение, читая его длинные радеи.

Фрапческо не жалеет совстов, чтобы помочь человеку, лишенному острого и живого ума, по готовому думать и рассуждать сколько угодно. «В важных вопросах пельзя судить правильно, если не знать

хорошо всех подробностей. ибо часто незначительное обстоятельство меняет все дело, по я нередко видех что иной судит правильно, будучи знаком только с общим положением, а зная все частности, судит хуже. Ибо кто не обладает умом очень совершенным и вполне свободным от страстей, узнав много подробностей, легко путается и ошибается» (393). Особенно трудно судить о будущем (304, 23 и 318). Для правильного предвидения нужны особые качества. «Прошлое светит будущему, ибо мир был всегда одинаков. Все, что есть и будет, было в другие времена; одни и те же факты возвращаются, только под другими именами и иначе окрашенные. Но узнает их не всякий, а лишь, тот, кто обладает мудростью, кто прилежно наблюдает их и изучает» (336).

Гвиччардини вполне отчетливо формулировал здесь не только социологическую проблему, но и социологический закон. Настолько отчетливо, что хочется задать себе вопрос, не были ли известны Вико 1 Гвиччардиниевы «Ricordi». Ведь вся теория круговорота, «corsi e ricorsi» в зародыше скрыта в афоризме: «Одни и те же факты возвращаются только под другими именами и иначе окрашенные». Правда, рядом с этим афоризмом мы находим у Гвиччардини и другой, в котором он, повидимому, намекает на учение Макнавелли: «Как сильно ошибаются те, кто на каждом слове ссылается на римлян. Нужно иметь

<sup>1</sup> Вико, несомненно, знал большую «Историю Италии» Гвиччардини; он называл его «безусловно первым историном из пишущих на итальянском языке» («italicae linguae historicus omnium facile primus). См. «De mente heroica», пит. у Treves, «Il realismo politico di F. Guicciardini» (1931), 122.

государство, находящееся в таких условиях, как Рим, и уже потом устанавливать правление по римскому образцу. Хотеть следовать примеру римлян при различии условий — то же, что требовать, чтобы осел мог бежать со скоростью кона» (110). Как будто Макиавелли учил кого-пибудь слепо подражать римским государственным порядкам, а не доказывал, анализируя римские отношения, что «факты возвращаются, но только под другими именами и иначе окрашенные». Он был лишь более последователен в своем соцпологизме, чем Гвиччардини, и не сбивался как он, на каждом шагу в практицизм в вульгарный утилитаризм.

Что интересует Франческо, когда он возвращается к вопросу о предвидении? Прежде всего, как предохранить себя от ошибок (81). Но трудности, предвидения не должны приводить в отчаяние и заставлять сотдаваться на волю судьбы, подобно животному: наоборот, надо работать головой, как подобает человеку» (382). И здесь, как во многих других вопросах, Гвиччардини быстро покинул научную почву и сподз на гладкую дорожку дешевой обывательской морали. На ней он чувствует себя особенно легко и уверенно и не скрывает этого. Знать и действоватьвещи разные. Знать всегда полезно, а действовать следует смотря по обстоятельствам, т. е. как нужно и как выгодно (322). Больше, чем изучать, нужно думать. Глупо поступают те, кто тратит на чтение книг время, которое могло бы быть использовано для обдумывания. «Чтение утомляет и духовно и физически; опо похоже скорее на труд чернорабочего, чем учепого» (208). Что же раскрывается неред человеком, когда он много думает? Разпые вещи:

во-первых, очень важное паблюдение об отпосительности всего.

«Ни одна вещь не благоустроена так, чтобы ее не сопровождало пекоторое неустройство. Ни одна вешь не бывает так плоха, чтобы в ней не было чего-нибудь хорошего, и ни одна вещь - так хороша, чтобы в ней не было чего-инбудь плохого». Такова посылка, в бесчисленных отрицаниях которой ум, если он не очень «серьезный и зредый», разберется тоже не без труда (213). Но этим не исчерпывается теория относительности Гвиччардини. Помнить о том. что все относительно, нужно всегда. «Большая ошибка говорить о чем-нибудь без разбора и без оговорок, indistintamente e assolutamente, так сказать, по правилам. Все заключает в себе различия и исключения, так как разнообразны обстоятельства, которых нельзя мерить одной меркой. А различия и исключения не описаны в книгах. Нужно, чтобы им научил опыт» (6). Опыт в глазах Гвиччардини повидимому, главным руководителем дебрях относительности, и он не раз возвращается к этой мысли. «Пусть верят молодые, что опыт учит многому, и в дороших головах больше, чем в плохих» (292). «Невозможно, хотя бы и с самыми совершенными природными задатками, понимать хорошо и разбираться в известных подробностях без помощи опыта, который один этому учит» (293). А нока не научил опыт, не нужно ослеплять себя излишним оцтимизмом. «Лучше надеяться мало, чем много, ибо чрезмерная надежда отнимает усердие и приносит больше огорчений, когда желаемое не осуществляется» (299). Другое правило, столь же необходимое в жизни, подсказывается поговоркою: пужно

ваться выгодами времени (79 и 298). Это значит, что, если тебе представляется случай, которого ты ждал и желал, не теряй его: действуй быстро и решительно. А когда случай трудный и решение для тебя тягостно, оттягивай как можно больше, потому что время будет работать за тебя (54). Но раз решение принято, сколько бы времени на него ни ушло,—обсуждать лучше долго, чем мало,—действовать нужно тоже быстро и энергично (191). И, раз вы начали дело, педостаточно дать ему движение, а нужно упорно вести его до самого конца, ибо по своей природе всякое дело трудно (192).

В жизии важно выбирать момент. «Те же веци, если их предпринять во-время, легко удаются и осуществляются как бы сами собою, а если предпринять их раньше времени, не только не удаются в тот момент, но затрудняют часто их осуществление в момент надлежащий. Поэтому не бросайтесь в дело очертя голову, не ускоряйте его, ждите, пока опо созреет и дойдет до своего срока» (78 и 339). Не следует пренебрегать незначительными фактами. «Малые, едва заметные начала часто являются причинами и больших катастроф, и большого благополучия. Поэтому признак величайшего благоразумия — заранее замечать и взисицивать каждое событие, хотя бы и самое малое» (82).

К поучениям этого рода надо отнести и несколько запутанных моральных афоризмов, целиком или отчасти скрывающих свой практический нормативный характер под отвлеченной формулой. Вот несколько образцов: «Не следует ставить себе в похвалу, когда делаешь или не делаешь что-пибудь, что, будучи сделано не так или не сделано соисем.

вызвало бы порицание» (350). Та же мысль, выраженная несколько по-иному: «Многое, что делается, вызывает у людей порицание или похвалу, а заслуживало бы противоположного суждения, когда бы было известно, что бы вышло, если бы это было сделано наоборот или не сделано вовсе» (284).

Эти очень извилистые рассуждения с многоэтажмоникотарицаниями, из которых в окончательном итоге никак не может получиться утверждения, с изобилием условных предложений, ограничивающих основные мысли, служат переходом к серии других, где Гвиччардини поучает, как обставлять себя в жизни, чтобы не быть застигнутым врасплох. Сначала он напоминает о некоторых правилах, элементарных и нейтральных. Не пужно доверять письмам опасные сообщения (193). Не нужно без нужды говорить плохо о других (7 и 310), а уж если без этого нельзя обойтись, то пусть сказанное задевает только одного, нотому что «великое безумие, желая оскорбить одного, обидеть многих» (8). Если же ты не желаеть, чтобы о чем-пибудь знали, то не говори втого совсем никому, ибо «люди болтают по разным побужденням: кто для выгоды, кто просто зря, чтобы показать, что он что-то знает» (49) н, хотя облегчить душу (sfogarsi), ноделившись с кем-нибудь горем или радостью, иной раз и приятно, но вредно. Умнее, хотя и трудно, воздержаться от этого (272).

Дальше начинается менее нейтральное и более острое. В тех же целях осторожности бывает полезно притворство, «хотя оно вызывает презрение и ненависть» (267). Если у тебя просят чего-инбудь, не отказывай прямо, а отделывайся инчего не значащими словами, иотому что прямой отказ вызывает

неудовольствие, а обстоятельства часто помогут потом уклониться от исполнения просьбы (36). «Очень полезно умело показать, что то, что ты делаешь в своих интересах, делается во имя общественного блага» (142). А иногда просто нужно лгать: «Отрицай, если не хочешь, чтобы что-нибудь знали, и утверждай, если хочешь, чтобы чему-нибудь верили, ибо, хотя за обратное будет говорить многое и оно будет почти несомненно, все-таки смелое отрицание или утверждение часто склонит на твою сторону слушающего» (37). Польза притворства или обмана еще больше, если у человека репутация правдивого (104 и 267), по если даже он известен как притворцик, ему все-таки нередко верят: верили же величайшему на свете обманщику Фердинанду Католику (105). В частности, не следует показывать, что ты на кого-нибудь в претензпи, потому что в будущем этот человек может тебе пригодиться, а если он будет знать, что ты что-то против него имеень, с него ничего не возьметь (113). Особенно глупо выражать негодование против таких людей, которым по высокому их положению невозможно отомстить. Тут нужно «притворяться и терпеть» (249). Если приходится действовать на высоких постах, нужно «скрывать все неприятное, раздувать все благоприятное». Это, конечно, своего рода надувательство (ciurmeria), но опо необходимо: образ действия стоящих еще выше больше зависит от их мнения о людях, чем от дела (86).

Если моральный кодекс Гвиччардини оказался недалек от того, чтобы превратиться в катехизис лицемерия, не его вина. Вина в соднальной обстановке и его классовом положении в ней. Вспомним еще раз слова Климента VII: «Мир пришел в такое состояпие, что ...» Для Гвиччардини и тех, кого оп представляет, по-другому нельзя. Нужно думать о себе. Жизнь таит в себе трудности и опасности огромные. Кризис давит на все и истощает все ресурсы. И самое главное: нет защиты. Нужно защищаться самому. Этому должно служить все: напряжение всех ресурсов ума и рассудительности, апализ моральных дабиринтов, способность не теряться никогда, не обольщаться и не ослепляться ничем, разбираться в настоящем, искать просветов в тумане будущего и, если без этого нельзя, твердо занять позицию по ту сторону добра и зла.

## IX

Особую группу изречений составляют мысли, посвященные вопросам хозяйственным. Они говорят больше всего о бережливости - «один дукат в кошельке делает тебе больше чести, чем десять, из него истраченных» (45 и 386), - об экономии, о необходимости соразмерять расходы с доходами. «Не трать за счет будущих доходов, потому что они нередко оказываются меньше, чем ты думал, или их не оказывается совсем. А расходы, наоборот, всегда увеличиваются. В этом заключается ошибка, из-за которой разоряются многие куппы»: они входят в долги, а потом, когда дела пойдут не так хорошо, запутываются (55 и 278). Тот, кто зарабатывает, конечно, может тратить больше, чем тот, кто не зарабатывает. Но тратить широко, полагаясь на заработки и не составив себе рапьше хорошего капитала, -- безумие, ибо заработки могут кончиться в любой момент (385). Вообще экономия вовсе не в

том, чтобы воздерживаться от трат, а в том, чтобы гратить с толком (56 и 384).

Все это — медкие советы и советики, которых сколько угодно в старых купеческих записных тетрадях, i zibaldoni, и которым уже за сто лет до Гвиччардини Леон Баттиста Альберти придал классическую форму в «Трактате о семье».

В XVI веке последняя давочница во Флоренпии знала такие правила на-зубок. Почему Франческо вздумалось записывать именно их, когда из хозяйственного опыта мог полелиться OH чем-нибудь гораздо более интересным? С педавних пор мы можем говорить об этом с нолной уверенностью, пбо в 1930 году один из его нотомков, Паоло Гвиччардини, издал хранившиеся в семейном архиве «Воспомипания» («Ricordanze»), посвященные различным эпизодам деловой жизни Франческо 1. Зациси эти сделаны во второй 1527 года, во время вынужденного бездействия в деревенской тиши. Они дают нам полное представление о денежных делах Франческо.

Гвиччардини были членами Шелкового цеха (seta) г и имели мануфактуру (la bottega), передававшуюся из рода в род. Франческо уже в 1506 году внес в это дело из приданого жены 600 дукатов. В 1513 году умер его отец, оставив, как мы знаем, каждому из пяти сыновей по четыре тысячи дукатов движимостью и недвижимостью. Франческо достались, между прочим, два имения. Он вступил — уже лично — в круг

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Ricordanze incdite di F. Guicciardini pubblicate ed illustrate da Paolo Guicciardini», 1930, VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сам Франческо был членом цеха Калимала, древнейшего и самого важного из семи старших.

флорентийской рантьерской буржуазпп. Год спустя он вложил в новое шелковое дело две тысячи четы-реста дукатов, частью из отповского наследства, частью из экономий, сделанных в Испании. В 1516 году эта компания, в которой участвовали все его братья, была преобразована, и пай Франческо увеличился до трех тысяч дукатов.

году он кунил за левятьсот лукатов новое имение у Галилео Галилеи. лела великого 1519 году вложил тысячу фловиюв во Фландрии, в товарищество, ведущее дела 1520 году купил за нятьсот шестьлесят еще одно имение, и в том же году, после преобразования шелкового дела, пай его в нем вырос до трех тысяч пятисот дукатов. В 1519 году он одолжил тысячу флоринов жениным братьям, Сальвиати, в 1522 году за две тысячи восемьсот дукатов куппа четвертое имение, Финоккиетто, которое потом оппсывал Макнавелли в известном письме к нему, а год спустя приобред пятое имение, Поджо, в Понтиано тысячу восемьсот дукатов. В 1524 году оп вложил еще в одно предприятие во Фландрии полторы тысячи дукатов, и в том же году его вклад в шелковое дело, которое вел его брат Джироламо, дошел до девяти тысяч девятисот тридцати шести дукатов. В 1527 году он купил еще два имения, - одно Арчетри, в Санта Маргарита а Монтичи, за три тысячи сто дукатов, славное вдвойне: тем, что там в 1530 году была ставка принца Оранского, и тем, что позднее там была написана «Пстория Италии», и другое, маленькое, счетом седьмое, Пулика в Муджелло, за четыреста дукатов. Все это, не считая огромпого количества серебра, подробно описанного таредка за таредкой в «Воспоминаниях», и всякой другой драгоденной движимости 1.

Все эти крупные вложения в землю, все вклады в торговые и промышленные предприятия Гвиччардини мог делать только благодаря большим окладам, нолучаемым в качестве губернатора Пармы, Реджо и Модены, потом президента Романьи и папского уполномоченного при армии Коньякской Лиги 2. Потом на покупку земель стали обращаться, повидимому, и доходы с предприятий. А когда подросли дочери,—у Франческо, страстно желавшего иметь сына, были одни дочери, числом восемь, из которых четыре выросли и были выданы замуж,— Гвиччардини для каждой приготовил приданое, которое безболезненно могло быть извлечено из находившихся в обороте капиталов.

Таким образом, хотя Франческо сам не вел ин торговых дел, ни хозяйства на земле, деньги свои пристраивать он умел совсем не плохо. А трое из его братьев были настоящими и удачливыми купдами. Правда, 3 февраля 1523 года Франческо сделал следующую запись: «До сегодняшнего дня во мпогих де-

<sup>1</sup> Все имения были у него конфискованы народным правительством в 1529 году, но возвращены после окончательной реставрании Меличи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Когда он был вызвын Климентом VII в Рим, чтобы принять на себя руководство иностранною политикою курии (1526), он оставил своим заместителем брата Якопо с условием, что тот из жалования и доходов будет платить ему две тысячи дукатов в год, а все, что окажется сверх четырех тысяч, будет делиться нополам. Первый год дал каждому по две тысячи сто двадцать флоринов. См. «Ricordanze», 32, стр. 35.

лах мие очень везло, но никогда не везло в делах коммерческих» (360), но эту жалобу нужно, очевидно, понимать так, что панская служба и земля давали ему больше, чем вклады в торговые и промышленные предприятия. И совершенно ясно, что, если бы он хотел давать настоящие хозяйственные наставления деловым людям, ему инчего не стоило придумать советы, слегка поднимающиеся пад старушечьей хозяйственной мудростью, учившей не зарываться в расходах. А братья его Луиджи и Джироламо - настоящие дельны, - вероятно, нашли бы чересчур напвными и такие экономические максимы, как выпад против торговых монополий в Ферраре (316) и совет вкладывать капиталы в такие дела, за которыми еще не установилась репутация прибыльных и где, следовательно, меньше конкуренции (178).

Франческо, когда было нужно, умел с полной ясностью и исчерпывающей убедительностью дать анализ чрезвычайно сложного хозяйственного положения Флоренции после надения республики, очень отчетдиво раскрыть связь промышленности и торговли с финансами 1. Способность дать такой анализ доказывает одно: что Франческо совершенно свободно разбирался в самых трудных вопросах экономики, а в «Ricordi» не касался их умышленно. Если бы Зомбарт в своем исследовании о происхождении и росте «буржуазного духа» имел перед глазами высказывания Гвиччарлини, они позволили бы обогатить книгу материалом чрезвычайно красноречивым 2.

<sup>1</sup> В письмах 1530 и 1531 годов к Ланфредини, см. Otelea, указ. соч., стр. 281—282. 2 См. «Der Bourgeois», 137 и сл.

Все дело в том, что в «Ricordi» Франческо вовсе не хотел учить настоящих деловых людей, а давал, как всегда, практические советы, преследующие моральную цель: бережливость лучше защищает человека в жизни, чем расточительность, так же, как и уменье избегать конкуренции 1. Береждивость так же помогает не захлебнуться в смутное время, когда «мир пришел в такое состояние...», как и жизненный опыт, как и хорошее суждение, как и уменье предвидеть. как и искусство во время солгать или одурачить наивного человека (uomini grossi, 36). Вообще, чтобы не захлебнуться, годится все. Ни к чему только широкие душевные жесты, норывы великодушия, зовы благородства, идеалистические взлеты. Это пусть остается безумцам, т. е. идеалистам.

Конечно, иной раз случается, что «безумды» «свершают деяния более круппые», чем люди «умные», но это только потому, что они больше доверяются счастью, чем разуму, а счастье иной раз может наделать невероятно много. Например, в 1529 году «умпые во Флоренции склонились бы перед грозою, а безумцы, желая, рассудку вопреки, устоять перед нею, свершили до сих пор <sup>2</sup> то, что пикто не счел бы наш город способным» (136). Франческо констатирует эти вещи с удивлением, считает их прраднопальными и отнюдь не рекомендует сделать методы действия «безумных» максимою всеобщего поведения: не как Макиа-

<sup>1</sup> Протесты против монополий Альфонсо д'Эсте объясняются, почидимому, тем, что Гвиччардини со времен Коньякской Лиги ненавидел герцога элой ненавистью и не унускал случая обвинить его в тирании.

<sup>2</sup> Писалось, когда исход осады был еще неизвестен.

ведли в 1527 году. Гвиччардини стоит за контроль холодного рассудка над всем, и над «безумием» в особенности.

## X

Благородные слова и благородные мысли хороши только тогда, когда они пи к чему не обязывают. Как только они пачинают обусловливать какое-нибудь действие, благородство сейчас же призывается к порядку, а власть переходит к эгонзму и к философии мелких дел. Вот, например, размышление, в котором эта борьба идеализма с практицизмом разыгрывается, можно сказать, на глазах у читателя. «Кто наделен умом более положительным, тому несомненно больше везет, и живет он дольше, и в известном смысле более счастлив, чем тот, кто наделен умом возвышенным; ибо благородный ум чаще всего мучит терзает своего обладателя. Зато один ближе к грубому животному, чем к человеку, а другой подпимается над человеческим уровнем и приближается к небесным созданиям» (337 и 60).

У Франческо, который вспомнил тут, вероятно, известное рассуждение «О достоинстве человека» Пико делла Мирандола, очень мало веры в то, что ктонибудь захочет «приблизиться к небесным созданиям», подвергаться за это «мукам и терзаниям», терпеть горе от ума. Не для возвышенных натур его поучения, а для тех, кто предпочитает быть счастливым и жить без мук, долго и хорошо. Да и сам он едва ли выбрал бы жизпенную долю «ума возвышенного». Он не может уклониться от его апологии: этого гребует ренессансный канон, как требует признания человеческой природы, наклонной к добру. У Франческо

нехватает смелости Макнавелли, который не бонтся домать капон. Но, восхваляя человека идеализованного, крестник Марсилио Фичино, мистика и идеалиста, практически считается только с человеком реальным.

Эту двойственность, которая так понятна в эшигонах Возрождения, нужно всегда иметь в виду. Иначе трудно понять Гвиччардини<sup>1</sup>. Мы будем встречаться с нею всякий раз, когда ему придется высказываться по аналогичным вопросам. Мы видели ее образцы и раньше: когда рядом с признанием человеческой принаклонной к добру, встретили совершенно противоположные положения и рядом с высокой отвлеченной оценкой дружбы вполне утилитарную ее нереоденку. И видели, что для практических выводов посылками служат не отвлеченные декларации в духе требований канона, а все то, что им противоречит и их ограничивает. Вот еще примеры того же ряда. Честь. Деликатный сюжет, в котором Гвиччардини всегда проявляет больную щенетильность. Но мысли его текут и в нем извилисто. «Кто высоко ценит честь, тому все удается, потому что такой человек ставит ин во что труды, опасности, деньги. Я испытал это на себе и потому могу говорить и писать: мертвы и пусты деяния людей, лишенные этого пламенного побуждения» (118). II еще: «Нельзя осуждать честолюбие и нельзи поридать честолюбивого человека. который ищет славы средствами честными и почетными. Именно такие люди творят дела

<sup>1</sup> Я боюсь, что ее упустих из виду Франческо Эрколе в своей последней книге «Da Carlo VIII a Carlo V» (1932), в которой он дал очень витересную, но спорную сравнит дыную характеристику Макиавелли и Гвиччардини. См. стр. 303—309.

великие и громкие. В ком нет этого стремления, тот человек холодный, наклонный больше к покою, чем к деятельности» (32). Это — теоретическая декларация, составленная по канону и согласпо канону идеализирующая человеческую природу. Но она так и остается декларацией, ибо пребывает вне действия катехипрактического поведения, который составляет сущность «Ricordi», и во всяком случае противоречит тем размышлениям, которые практическим умам отдают предпочтение перед возвышенными. К этой декларации имеется непосредственная утилитарная поправка (15 и 16): всякий стремится к величию и к почестям, ибо все хорошее, что с ними связано, бросается в глаза и привлекает, а труды, опаспости, неприятности, неизбежно их сопровождающие, остаются скрытыми; если бы и они были столь же явны, стимулы честолюбия безмолествовали бы, за исключением одного: «Чем больше люди окружены почетом, уважением и обожанием, тем больше они приближаются к богу и становятся на него похожи. А кто не захочет быть подобным богу?» Тут две мысли: заключение – дань неизбежному канону в дух пого, Марсилио, и начало - осторожное одергивание человека, преиснолненного честолюбивыми стремлениями, и толкание его к тому «покою», который только что осуждался. Совсем плохо приходилось «чести», когда она в пылу классовой борьбы нопадалась под ноги проповеднику истип по идеалистическим канонам. В 1531 году в одном из рассуждений он говорит о том, как выйти из финансового кризиса, и между другими возможностями предлагает объявить мораторий по старым долгам всех категорий. Он, конечно, знает, что это разорит многих мелких держатедей государственных бумаг, и поэтому сухо прибавляет: «А о том, честно это или нет, я предоставлю судить другим» 1.

Та же половинчатость в вопросе о патриотизме. Весь «Диалог» полон патриотическими изъявлениями. А вот что говорится в «Ricordi» (189): «Все города, государства и королевства смертны... Поэтому гражданин, присутствующий при гибели своего отечества, должен жалеть не столько о его несчасты и называть его злополучным, сколько о своем собственном. Потому что с отечеством случилось неизбежное, а беда постигла того, кому пришлось родиться во время такого несчастия». Лоренцо Валла за сто лет до Франческо говорил - и это было вполне в духе эвдемонистического индивидуализма, составлявінего сущность его доктрины: глуно умирать за родину, ибо если ты умер, то умерла и родина. Доктрина Валлы мало влияла на канон Возрождения. Но Гвиччардини многим ей обязан, хотя берет от нее только выводы, а не обоснование.

И в вопросе о религии Франческо высказывается по-разному, смотря по обстоятельствам. Канон в этом вопросе скорее поощрял критику и свободный анализ, но Гвиччардини с 1516 года служил папам, а служба папам была несовместима с резко вольно-думными мыслями. По существу Гвиччардини, конечно, был к религии равнодушен: слишком холодный и острый был у него ум, чтобы с ним могла совмещаться настоящая религиозность. Но высказывать это равнодушие ему было нельзя. Когда он высказывался, он говорил другое. «Я не хочу отступать от

<sup>1 «</sup>Discorso ottavo», «Opere inedite», II, 365.

христианской веры и от божественного культа, - наоборот, я готов укренаять его и усиливать, отметая лишнее, удерживая нужное и побуждая умы хорошенько осмыслить, с чем нужно считаться и что можно смело отбросить» (251). Это — идеология чистой воды, а тут же рядом политика, в основном - мысль Макпавелли: «Никогда не боритесь с реангией и вообще с тем, чему приписывается божественное происхождение, ибо все эти вещи слишком сильно укоренены в умах глупцов» (253). Сопоставляя два изречения, естественно притти к выводу, что умеренно скептический конец первого афоризма дань канону, его начало — подачка «положительным умам», которые, поскольку дело касается религии, в другом афоризме без всяких деремоний обозваны дураками. Скептическая линия в оцепке религии укрепляется, когда Франческо приходится говорить о чудесах. «Во всякое время чудесами люди считали вещи, которые даже близки к чудесам не были. Свои чудеса были у всякой религии. Это совершенцо несомиенио. Поэтому чудеса являются слабым доказательством истинности одной веры больше, чем другой. Чудеса, быть может, свидетельствуют о могуществе бога, но столько же языческого, сколько христианского. И, может быть, пе будет грехом сказать, что чудеса, как и пророчества, - тайны природы, смысл которых непостижим для человеческого ума» (123). Если святой или святая помогают людям, как думают, дождем или хорошей погодой, то оказывается, что разные святые действуют одинаково, и значит это, что божья милость помогает всем. «А, быть может, эти вещи больше коренятся в человеческих мнениях, чем в том, что происходит в действительности» (124). Все время скептицизм борется с обывательским легковерием, и ии на минуту не чувствуется, что в пишущем говорит что-то большее, чем равнодушие.

Равнодушие Франческо к редигии кончалось, когда она из вопроса личной совести превращалась в объект политики. Тут интерес к религии и вере сразу полнимался. В дни осады Флоренции, в полуизгнации на своей вилле. Франческо размышлял о том, что помогает его согражданам держаться против соединенной армии напы и императора целых семь месяцев, когда «никто бы не поверил, что они продержатся семь дней». Он задавал себе вопрос, не следует ли приписать это вере в пророчества Савонаролы, и задумывался о том, что такое вера. И вот какое чеканное ее определение вышло из-под его «Вера – не что иное, как твердое и почти уверенное упование на что-то такое, что для разума непостижимо, а если и постижимо, то упование с большей решительностью, чем в том убеждают разумные доводы. Поэтому тот, кто верит, становится упорен в том, во что верит, и идет по своему пути бесстрашно и решительно, презирая трудности и опаспости, готовый терцеть последние крайности» (1). Эта формула далась Франческо потому, что он задумался, как политик и человек действия, о причинах уснешной обороны Флоренции. Ибо если вера – такое могучее орудие, если она может перевернуть психику целого народа, то политик не имеет права ею не интересоваться. Совершенно так же, как не имеет права не считаться с тем, что «слишком сильно укоренено в умах глупцов». Франческо липпий раз мог убедиться в том, насколько был прав Макнавелли.

посвятивший вопросам веры и религии — рассматриваемым именно социологически, не исихологически — столько глав в «Discorsi». Продолжая свои размышлеления о религии, Франческо прямо присоединяется к одному из выводов Макнавелли, не называя его: что религия (разумеется, конечно, христианская, потому что о языческой религии Макнавелли говорил совсем другое) портит мир, ибо «размягчает дух, ввергает людей в тысячи заблуждений и отвлекает их от многих задач благородных и мужественных» (254).

Передвижение религии в область кругозора политики ставит под анализ вопросы о перкви и духовенстве. Тут Гвиччардини высказывается более определенно, а пногда, против обыкновения, и совсем определенно. Естественно, что папа и Рим попадают ему под перо первыми; они и в жизни были ему близки. Он ведь служил им много лет. «Нельзя наговорить о римской курии столько дурного, чтобы она не заслуживала еще больше. Это позор, это образец всех пороков и всякой скверны на свете» 1. «Три вещи хотел бы я видеть раньше чем умру, но боюсь, что, если даже проживу еще долго, не увижу ни одпой: благоустроенную республику в нашем городе, Италию, освобожденную от всех варваров, и мир, избавленный от тирании этих преступных попов» (236). «Не знаю, кому больше, чем мне. противны властолюбие, жадность и изнеженная жизнь духовенства... Тем не менее высокое положение, запимаемое мною при нескольких папах, заставляло меня любить по личным моим мотивам (per il parti-

<sup>1 «</sup>Cońsiderazioni sui Discorsi del Machiavelli», «Opere inedite», I, 26-27.

colare mio) их величие. Не будь этого, я бы любил Мартина Лютера как самого себя: не для того, чтобы отказаться от предписаний христианской религии так, как она попимается и истолковывается всеми, а для того, чтобы видеть эту шайку преступников водворенной в должные границы, т. е. чтобы им пришлось или очиститься от пороков, или лишиться власти» (28 и 346). Словом, даже здесь, в высказываниях уже не мыслителя, а политика - та же двойственность. Разум говорит одно и повторяет то, что велит канон Возрождения. Интерес толкает на другое. Ибо ин разу в жизни Гвиччардини не выступпл против поповской шайки, которая - он это знал так же хорошо, как Макнавелли - мешала и созданию благоустроенной республики во Флоренции, и изгнанию «варваров» из Италии. Наоборот, он служил этой найке не за страх, а за совесть. Потому что интерес, связывавший Франческо с Римом и напами, был не только личный, но и классовый. Он был функцией факта более общего, отголоском резкого упадка флорептийской крупной буржуазии за 1526 — 1530 годы.

Закат флорентийской буржуазии начался с Коньякской Лиги. Расходы на войну поглотили около восьмисот тысяч дукатов. Климент выжал их из города. Приблизительно столько же погибло у флорентийцев в товарах, имуществе и наличными при разгроме Рима 7 мая 1527 года <sup>1</sup>. Над Флоренцией разразился хозяйственный кризис, и такой, что справиться с ним казалось невозможным. Вихрь, закруживший все, расшатывавший все устои, достиг высшего напряжения. И пе только во Флоренции. Кроме Ве-

<sup>1</sup> Cm. Otetea 259.

неции, где буржуваня устояла, хотя и сильно потрепанная, всюду в Италии она билась в агонии. Именно кризис питал безнадежное настроепие, порождал пессимизм и моральный скептицизм. Рушплись старые кумиры. Гуманистический канон потерял весь смысл. Все, что прежде казалось пезыблемо, потрясалось в жесточайших судорогах.

Гвиччардини все это изобразил. Быть может, он исходил из той точки зрения, которую формулировал, говоря о старых историках. Он ведь упрекал их в том, что они не записывали многое, что при жизни было всем известно, и именно потому не записывали, что это было всем известно. А отдаленные потомки из-за этого не знают пной раз очень важных вещей, которые могли бы знать, если бы историки записывали все (143). «Ricordi» - история того, как нала морально флорентийская крупная буржуазия. И пе только флорентийская. «Ricordi» в течение XVI века переиздавались несколько раз; очень плохо, по переиздавались. Их читали и ими восторгались. Они получили название aurei avvertimenti, золотых поучений. Значит, следовать им считалось не только полезным или удобным, по и достойным. И хотя Гвиччардини не был уверен, что всю глубину мысли, которую он вложил в «Ricordi», сумеет оценить любой читатель,читали их наперебой. Что это значит?

Это значит, что философия бесприпципности и эгоизма продолжала долго еще царить над умами и сопровождала все углублявшийся упадок буржуазии в
эпоху феодальной реакции. Людям нашего поколения
петрудио понять, почему это происходило. Стоит
только припомиить многочисленные факты, ежедиевно регистрируемые газетами в наши дии. Разве

не свидетельствуют они о сграшных опустошениях в области интеллектуальных и моральных ценностей, произвеченнях великий экономический кризисом, в тисках которого бьется буржуазия всего капиталистического мира? Одинаковые факты дают одинаковый результат. Нынешпий мировой кризис гораздо глубже, ибо источник его - не временная победа реакционных сил, как во Флоренции, а внутренний процесс, диалектически приводящий к разложению капиталистический строй, и, конечно, по сравнению с нынешним мировым кризисом канитализма то, что переживала 1530 годом Флоренция, было ничтожно. Но тогда все масштабы были неизмеримо меньше. Флорентийская буржуазия задыхалась и, задыхаясь, деградировала во всех отношениях. •Гвиччардини имел смелость воздвигнуть намятник ее деградации.

## ΧI

Правила Франческо сложились у него в настоящую защитную философию, за параграфами которой «умный» человек, казалось, может сидеть и чувствовать себя в такой же безопасности, как Альфонсо д'Эсте за бастионами и оконами своей Феррары. Но так только казалось. Франческо, очевидно, все-таки чего-то не додумал. Потому что его собственная карьера карьера самого профессора житейской мудрости, всетаки была разбита. Ни в республике, ни в монархии, ее сменившей, не нашлось места мессеру Франческо Гвиччардини, самому умному из итальянских политиков. Как это случилось?

Когда Гвиччардини приехал во Флоренцию после разгрома Рима и распадения Коньякской Лиги, новые

хозяева города встретили его с недоверием. Он был близким человеком паны Климента и последовательным pallesco. И не скрывал своих антипатий к демократическому, по-тогдашнему, образу правления. Однако до тех пор, пока во главе правления стоял личный друг и единомышлениик Франческо, оппортунист Никколо Каппони, его пе очень беспокоили. Правда, радикалы — arrabiati — не оставляли его в нокое, но покровительство гонфалоньера оберегало его в достаточной мере. Опо не спасло его, конечно. от денежных тягот. Как очень богатый человек и сторонник Медичи, он попал под основательный финансовый пресс, притом в числе первых. В пюне 1527 года его в принудительном порядке заставили полинсаться на заем в сумме тысячи дукатов. В октябре он выпужден был повторить этот взнос и боялся, что в третий раз придется уплатить столько же в мае 1528 года. Свободных денег у него после всех этих платежей не оказалось, и оп должен был прибегнуть к кредиту. Этого мало: на него взвели обвинение чисто демагогическое, в растрате в поощрении солдатского грабежа и тормозили ему попытки устроиться на службу республике 1. Естественно, что при таких условиях ов старадся 'не мозолить глаза радикалам и все почти время между июнем 1527 и сентябрем 1529 года предпочитал жить не во Флоренции, а в своей вилле Финокиетто; лишь изредка, иной раз даже тайком, наезжал в город по приглашению Каппони. В де-

<sup>1</sup> См. A. Rossi, указ. соч., I, 67-68, 82-86, 90-94, и Cecil Roth, «L'ultima Repubblica Fiorentina» (1929), 100-101 и 136.

ревне он, как Макпавелли, после отставки занимался инсением. «Замечания на Макнавелли», «Ricordanze» и значительная часть «Ricordi» появились там. Но какую-то политическую роль он все-таки играл. Каннони очень прислушивался к его мнению, а мнение его было, как мы знаем, неизменно. Он хотел, чтобы во Флорендии власть принадлежала людям его группы К этому клонились его советы. Было ли это возможно при тех условиях, в которых находилась Флорендия? Теперь мы видим очень хорошо, что мысль эта представляла чистейшую утопию. Но Гвиччардини не терял надежды, пока гонфалоивером был Каппони, и, повидимому, не вел никаких политических интриг, клонившихся к реставрации Медичи 1.

По мере того, однако, как усиливалось влияние радикалов, положение Капиони становилось все более шатким. Его политическая программа, воспроизводившая программу Гвиччардини, не составляла тайны ни для кого и подвергалась с каждым днем все более резким нападкам со стороны радикалов. А когда гонфалоньер был уличен в тайных спошениях с Климентом, его положению был нанесен окончательный удар. 16 апреля 1529 года Канпони был низложен и заменен одним из вождей arrabiati, Франческо Кардуччи. Это изменило и позицию Гвиччардини. Он понял, что при новом режиме ему не приходится ждать пичего хорошего. Наоборот, реставрация обещала вернуть ему его положение и, быть может, с лихвою. Тут он мог потерять все, там - все выпграть. Выбор был нетруден, и Франческо вместе в целым рядом своих друзей, Роберто Аччайоли,

<sup>1</sup> См. А. Rossi, указ. соч., 1, 99 и сл.

Франческо Веттори, Баччо Валори, Алессандро Паппи. Паллой Ручеллаи в разное время покинули Флоренпию, к стенам которой уже подступал враг, и присоединились к нане. В это время (сентябрь - октябрь 1529) Климент цереехал из Рима в Болонью, гле он должен был короновать императорской Карла V. Гвиччардини спова, как во времеца Коньякской Лиги, стал ему близок. Естественно, флорентийское правительство призвало его к ответу. Франческо попробовал по своему обыкновению пустить в ход проволочки, написал длиниое письмо (декабрь 1529 года) в ответ на первый вызов, но уже в марте следующего года после новторного вызова был объявлен государственным изменником (rubello) и имущество его конфисковано без остатка 1. Это была самая настояціая катастрофа. Франческо сделался нищим и должен был обратиться к напе с просьбою дать ему какую-нибудь службу. Теперь он вынужден был добиваться активно, всеми силами, чтобы республика во Флоренции была сокрушена. Если бы она победила, ему пришлось бы сызнова пачинать борьбу если не за существование, то за достаток. А это было уже не так дегко, как в молодые годы. Связь его с Медичи, в частности с Климентом, стала поэтому еще теснее. Все его надежды были в лагере армии, обложившей Флоренцию. Едва ли он повторил бы теперь с чистым сердцем свои три заветных желания 2: видеть благоустроенную республику во Фло-

<sup>1</sup> См. С. Roth, указ. соч., стр. 348, гле приводится текст постановления, оставшийся неизвестным Агостино Росси.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Опи бы и формулированы в числе наиболее ранних между 1525 и 1527 годами.

ренции, видеть Италию освобожденной от «варваров» и видеть мир свободным от тирании преступных понов. Ибо он боролся против своей родины, хотевшей создать у себя благоустроенную республику, номогал, чем мог, и желал победы «варварам», блокировавшим Флоренцию, и с упоением деловал святейшую туфлю атамана «преступной» поповской шайки. Зато внолие оправдывался на нем самом другой его афоризм: что интерес сплыее долга.

Судьба уберегла Франческо от дальнейших потрясений. Флоренция сдалась, подавленная превосходными силами врага, измученная голодом и чумой, преданная своим главнокомандующим (август 1530). Республика была ликвидирована, Климент вновь вступил во владение городом и областью, эмигранты вернулись, белый террор, разнуздался, как обычно при реставрациях, и результатом всего для Гвиччардини было то, что он снова стал богат и славен.

С первых же дней реставрации оп вместе с Франческо Веттори и Роберто Аччайоли помогал панскому комиссару Баччо Валори восстанавливать в городе порядок и старый строй. Оказавшись спова на высоком посту, имея возможность влиять на характер булущей конституции, Франческо верпулся к своей заветной мысли: дать Флоренции такое «смешанное правление», при котором власть принадлежала бы рантьерской группе. Интерес к политике пробудился снова, как в дни «Discorso Logrogno», и к Клименту, торопившему его, летели один за другим его проекты 1. Франческо было известно желание

<sup>1</sup> Это — четыре «Рассуждения», от седьмого до десятого, последние в томе II «Opere inedite».

папы: чтобы Алессандро Медичи, который оффициально считался его илемяником, сыном Лоренцо Урбинского, а на самом деле, быть может, был его сыном,— принадлежала абсолютная власть. Но он старался доказать Клименту, что для этого. еще не приспело время. Он боялся, как и все флорентийские богачи, бывшие ярыми паллесками и эмигрантами при республике. что доля рантьерской группы во власти будет очень невелика, если Алессандро получит принципат. В записках Франческо старался втолковать напе свою точку зрения.

В чем же его взглялы, высказываемые тенерь, отличались от тех, которые были пзложены в «Discorso Lorgogno» и в «Диалоге»? Ведь между теми и другими была эпопея осады Флоренции и радикальнейших по тому времени эполитических и социальных опытов республики. Отличия больщие, хотя классовое существо взглядов Гвиччардини осталось то же. Господствовать должна его группа, но уже без всякого содействия со стороны lo universale, которому в прежних проектах оставлялся, хотя и с ограниченными правами, Большой совет. Теперь Гвиччардини говорит прямо и резко: «Правление должно быть таково, чтобы должности и выгоды (onori e utili) распределялись между друзьями, а тем, кто не сочувствует, хватит, что их не будут теснить несправедливо» (II, 363). Мало того: если бы не необходимость сохранять lo universale, чтобы не оставить город без промыслов и без доходов, стоило бы взгреть его как следует (batterlo gagliardamente, II, 363). Haнужно предоставить возможность заниматься делами, но давать за это нужно ровно столько, чтобы в городе не прекратилась хозяйственная жизнь (П.

371). Устанавливать неограниченную власть в данный момент не следует. Ее время придет через пятьдесят или сто лет. Теперь такая крутая перемена может вызвать папику, а паника парализует хозяйственную предприимчивость (serra la industria), пбо не нравится инкому. Осуществлять эту перемену нужно постепенно, а не сразу (II, 373—374). Итак, «самое важное — создать партию, сторонничество людей лучших и наиболее достойных, которые таковыми считаются и таковыми являются, чтобы все говорили: партия Медичи — это знать (la nobilità — дворянство), противоположная правлению толпы и черни» (II, 375).

Что народ еще раз удостоился презрительной клички, неудивительно,— у Гвиччардини никогда не бывало по-другому. Удивительно— и симитоматично,— что, протестуя против немедленного учреждения неограниченной власти во Флоренции, он ту группу, которая будет поддерживать Медичи, называет знатью или дворянством, т. е. предвидит уже, что землевладение в новых условиях установившейся феодальной реакции будет главной основой медичейского принцината. Это именно то, чего так опасался Макиавелли.

Климент, как и следовало ожидать, не внял голосу Гвиччардини. Пока город «оздоровлялся» путем террора, он предоставлял своим друзьям, бывшим эмигрантам, полную свободу. Он не имел ничего против того, чтобы ужас кровавого усмирения, казней, изгваний, конфискаций пал на Баччо Валори, решительного и буйного, но недалекого человека и на тех, кто разделял его власть. Сам он умывал руки с незуитскими гримасами и со словами смирения.

Рантьерская группа приняла на себя горькую ответственность за террор, поссорившую ее надолго с остальной частью буржуазин; по, когда она потребовала за это расплаты в виле лоди во власти и в ее выгодах, Климент все с теми же незунтскими ужимками и липемерными словами дал им понять, что это невозможно и что его решение создать во Флоренции припципат неизменно. Кое-что он готов был дать каждому из руководящих деятелей реставрации, но - индивидуально. Считаться с ними, как с политической группою, стоявшей на пути его заветных планов, он не желал ни в каком случае. Настал ведь момент, когда он должен был если не лля себя, то для своей линастии вкусить плоды бесконечных унижений, бед и несчастий, которые оп пережил. Как мог он позволить, чтобы какая-нибудь группа вырвала у него из рук эти плоды?

Он рассудил верно, что если уступить крупной буржуазии, то будет упущен момент, наиболее подходящий для установления принцината. Напа знал не хуже Гвиччардини, что когда обстоятельства благоприятствуют чему-нибудь, то медлить не следует, а нужно действовать круто и решительно. И понимал, что даже крупная буржуазия, не говоря уже о других группах флорентийского общества, сопротивляться ему не в состоянии. Обусловливалось это, конечно, тем, что Флоренция осталась совершению без денежных ресурсов, и сам Франческо в письмах к Ланфредини раскрыл этот факт с непререкаемой убедительностью.

Мы видели, какие потери понесла флорентийская буржуазия в дии Коньякской Лиги и при разгроме Рима. Осада стоила еще дороже, ибо, если

даже не считать разрушений, произведенных самими гражданами в окрестностях города и имевших стратегические цели, и не принимать во виимание колоссальных прямых расходов на жалованье войскам (оно во время блокады тратилось почти целиком в городе), - осада нанесла смертельный удар самому основному источнику флорентийского богатства: крушной промышленности. Пока она оставалась в неприкосновенности, пока не были уничтожены орудия производства, город мог быстро оправиться от любых денежных нотерь. После осады это уже стало невозможным. Флоренция обеднела, а бедная Флоренция не могла сопротивляться наступлению принцината в защищать республиканский строй. Самые убедительпые доводы Гвиччардини в глазах папы были не более как беллетристикой, интересной, но бессильной. Республика была осуждена, и самостоятельная политическая роль крупной буржуазии во Флоренции была кончена.

Когда это выяспилось окончательно, Франческо нечего стало делать во Флоренции. В июне 1531 года он отправился папским вице-легатом в Болонью: нужно было немного поправить расстроенные дела, опогі е utili становились недоступны 1. В Болонье ов оставался до смерти Климента (сентябрь 1534). За это время герцог Алессандро осуществил программу папы. Преобразование государственного строя Флоренции в направлении от коммуны к бюрократическому принципату, начатое при Лоренцо Урбинском Горо Гери, продолжалось с возраставшей эпергией. Раптьерской буржуазии приходилось мириться с тем, что

<sup>1</sup> См. А. Rossi, указ. соч., I, 257 и 269 -275.

же нет у правительства «друзей» и «несочувствующих», что onori е utili не идут в дележку «друзьям», что на долю остальных приходится кое-что побольше, чем свобода от несправедливых — только несправедливых — утеснений. При помощи нового чиновничества — идея Горо Гери — секретарей и аудиторов власть добилась, что судопроизводство перестало быть откровенно партийным и появилась некоторая более беспристрастная линия в обложении. Чиновпичество в отличие от прежнего не было связано с общественными группами и целиком зависело от герцога 1. Лоренцо в 1516 году еще нуждался в поддержке раптьерской буржуазии для осуществления своих планов. Алессандро обходился без нее.

Преемник Климента, Павел III Фарнезе, не был другом Гвиччардини; он дал ему нонять, что курия не нуждается больше в его услугах. Франческо приилось покинуть Болонью с некоторым скандалом. То, что он нашел во Флоренции, было совсем не похоже на то, что он проектировал в записках 1531 года Наоборот, это было как раз то, против чего он предостерегал Климента. Но не в его правилах было протестовать и противодействовать. Он примирился, стал помогать Алессандро, нолучил ряд должностей доходных, но не влиятельных. П писал друзьям: «Меня удовлетворит всякая (форма правления), лишь бы она обеспечивала власть и величие Медичи. Многие из нас отныне зависят от них в такой мере, что было бы безумием, если бы кто не сумел воспользоваться этим счастьем» 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. Ап:ilotti, указ. соч., стр. 122—125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> К. Ланфредини, цит. у Rossi, II. 40.

Алессандро ценил Гвиччардини, как человека больших счособностей и очень сговорчивого. Он осынал его ласковыми словами и в самый трудный момент своей карьеры, когда ему пришлось оправдываться перед императором в обвинениях, выдвинутых против него эмигрантами — в Неаполе, в январе 1536 года,— он поручил написать свою защиту именно ему, и Франческо написал: умно и убедительно, как умел он один. Эмигранты тяжбу проиграли, и едва ли не в этом была главная причина ненависти, преследовавшей Гвиччардини в писаниях современников. Ибо защита Алессандро толковалась, как защита тирании и как новая измена родине.

Франческо понимал, что милости Алессандро уже не прежине милости, которые добывались политической борьбой и победою партий, а самые настоящие подачки государя придворному. Это сознание должно было быть ему очень тягостно. Поэтому, когда год с небольшим спустя носле неаполитанского судьбища Алессандро пал под кинжалом Лоренцино Медичи, Франческо, как и его друзья, воспрянул духом и решил, что можно еще повернуть конститупионную эволюцию Флоренции на старые пути. Ему принадлежала мысль предложить наследие Алессапдро юному Козимо Медичи, сыну Джовании, ставремен Коньякской Лиги. соратника определенных условиях. Мысль была правильная. Сив 1537 году была совершенно иная, туация ведь чем в 1530 году. Не было папы Медичи, воля которого решала тогда все. У. Козимо не было никаких прав, пбо у Алессандро был прямой наследник. Все говорило, за то, что он должен был принять предлагавшуюся ему избирательную капитуляцию. И Ко-

прицял: ведь престол свалился ему с неба. Он обещал все, чего от него требовали, лишь бы получить власть. Он не настанвал на герцогском титуле, которого не хотели ему давать. Он соглашался вернуть эмигрантов, в которых Гвиччардини правильно ожидал встретить поддержку своим конституционным замыслам. Он не противился удержанию во власти Флоренции крепостей, которые, согласно тайному договору между Карлом V и Алессандро, должны были быть переданы Испании в случае смерти герцога. Он даже готов был жеинться на одной из многочисленных дочерей Гвиччардини. А когда власть оказалась в его Козимо одним довким ходом опрокипул всю хитроумную махинацию умнейшего из итальянских политиков. Он целиком оперся на императора, который тоже целиком стал на его сторону, так как видел в затеях старых политиков тенденцию ослабить зависимость от него Флоренции.

Картина мгновенно перемепилась. Крепости остались в руках у испанцев. Эмигрантам было отказано в аминстии, а когда они попытались верпуться силою, их отряд был уничтожен при Монтемурло. Кто не погиб, был взят в илен; несколько дней спустя были обезглавлены Баччо Валори, организатор белого террора в 1530 году, с сыпом и тремя друзьями, а нозднее умер в тюрьме Филиппо Строцци и едва ли собственной смертью. Герцогский титул Козимо получил. Конституционные ограничения так и не вошли в жизнь.

Одним из результатов этого поворота было то, что Гвиччардини понал в полную немилость. Не только не было уже вопроса, что Козимо женится на его

дочери, но положение создалось такое, что самое пребывание во Флоренции стало для Гвиччардини нестернимо. Он уехал в деревню, в свою виллу в Арчетри, и там почти безвыездно провел последние три года своей жизни. В мае 1540 года он умер, причем подозревали отравление.

## XII

Петрудно представить себе, в каком состоянии провел Франческо эти последние годы. Политические идеалы его рушились. Мечты разлетелись. Больше уже не за что было ухватиться. Ни во Флоренции, ни в Риме и пигде вообще в Италии места в общественной работе для него не было. Он был выбит из жизни, и на этот раз окончательно. Теперь было гораздо хуже. чем в 1529 году. Правда, теперь он был обеспеченным человеком, по обеспеченность была единственным из благ, которое ему удалось спасти. И оно казалось таким инчтожным по сравнению с тем, что было утрачено.

Франческо весь ушел в работу. Оп думал о прошлом, о прожитой жизни, о первых усиехах, о дворе Фердинанда Католика. о пышном генерал-губернаторстве в Романы, о Коньякской Лиге, которую он создавал. о походах и о друзьях, с которыми вместе дразся за свободу и независимость Италии: о Джовании Медичи, погибшем в бою, о Никколо Макиавелли. который умел зажигать его своим внутренним иламенем и своей энергней. Их было так немного, друзей И никого не осталось. Не у кого было зачеринуть немного бодрости и хоть канлю веры в будущее. Все было темно, кругом и внереди.

11 Франческо работал. Он писал «Историю Италии». Когда Монтэнь нознакомился с этой огромной кингой, он записал свое впечатление 1: «Говоря о стольких дюдях и о стольких действиях, о стольких движениях и решениях (conseils), оп (Гвиччардини) ин одного не относит на долю добродетели, веры и совести, как будто эти веціп исчезли со света. И как бы ни казались сами по себе прекрасны некоторые действия, причины их он ищет в какой-нибудь порочной случайности или в каком-нибудь утплитарпом соображении. Невозможно представить себе, чтобы среди бесконечного количества поступков, которые оп судит, не наплось ил одного, в основе которого лежало бы хорошее побуждение (la raison). Никакое правственное разложение не может охватить людей так безраздельно, чтобы хоть кто-нибудь не спасся от заразы. Все это заставляет меня думать, что в нем был какойто изъян в его собственном вкусе (qu'il y aye un peu du vice de son goust) и что, быть может, он судил о других по самому себе».

Франческо был человеком вполпе нормальным, и о других он не судил по себе: такой чести он человечеству не оказывал. Он просто был весь охвачен нессимизмом, самым мрачным и беспросветным Только теперь но-пастоящему переживал он горе от ума. Люди, не обладавшие его огромным умом, жили и не приходили в отчаяние, а он, который всю жизнь был уверен, что со своими правилами он пристанет к счастливому берегу, оп, который так верил в силу рассудка, в чудеса жизненного оныта, в практичность, тонкость, удовчивость, такое потериел крушейие!

<sup>1 «</sup>Ess 1ys», II, 10.

«История Италии» была местью родине, его отвергшей, судьбе, ему изменившей, счастью, от него отвернувшемуся. В годы невольного сидения в Финокиетто в 1529 году, когда он писал последние свои «Ricordi» 1, он не потерял еще всех надежд, что-то еще светилось впереди. Теперь все погасло. И когда пессимистические мысли «Ricordi» стали распределяться по страницам «Истории Италии», ему уже казалось, что в них чересчур много идеализма и веры в людей. Поэтому, если извлечь из «Истории» все моральные афоризмы и вытянуть их в ряд, как в «Ricordi», то такое их дополненное издание будет еще более мрачным, чем то, которое мы знаем.

Пессимизм и ощущение безнадежности, в котором умер Франческо, были уделом не его одного. Они были уделом всей крупной итальянской буржуазии. Как был выбит из жизни Франческо, так была выбита она вся. Она, создавшая цветущие коммуны в Средние века, наконившая столько богатств, подарившая миру и человечеству неисчислимые сокровища культуры и творчества в эпоху Возрождения, -- осталась не у дел и лишь в Венеции продолжала существовать приобретенным раньше. Феодальная реакция задушила ее, напесла ей удар, от которого опа так и не оправилась. Ибо там, где она сумела сохранить часть своих прежних капиталов, она должна была -Гвиччардини сказал это, мы знаем – превратиться в знать, т. е. в сословие, прикованное короткой ценью к трону государя, лишенное свободы жить, богатеть и биться за право политического властвования. которан принадлежала ей до тех пор.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Те, которые изут первыми по порадку: 1-221.

Гвиччардини был самым блестящим ее представителем. Оттого так тяжело переживал он ее конец. И его собственное жизненное крушение было окутано в его глазах такой черной безнадежностью оттого. что он сознавал его, как эпизод крушения всего своего класса.

Только этим и можно объяснить те особенности «Истории Италии», которые так беспощадно верно отметил Монтэнь 1.

1. Дживелегов

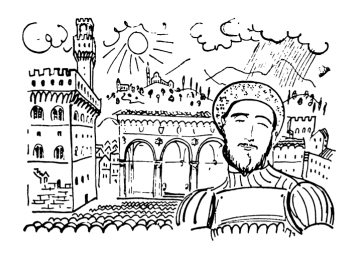


1 Перевод огрывков из «За етох» во вступительной статье и в тексте не вполне совпадает только потому, что автор статьи и переводчик работали одновременно, а приволить к единству цитаты потом потребовал бы очень большой и мало продуктивной работы. У читателя будут талим оброзом перед глазами пебесполезные в трианты:



ФРАНЧЕСКО ГВИЧЧАРДИНИ

## ЗАМЕТКИ О ДЕЛАХ ПОЛИТИЧЕСКИХ И ГРАЖДАНСКИХ



1. Если люди благочестивые говорят, что кто имеет веру творит великие дела; и если сказано в евангелии,— кто имеет веру, тот может двигать горы и т. д., то это потому, что вера дает упорство. Верить — значит не что иное, как иметь твердое мнение и даже уверенность в вещах внеразумных, а если вещи эти постигаются разумом, то верить в них с большей решительностью, чем разум в том убеждает. Итак, кто имеет веру, тот в ней упорен, оп вступает на путь свой бесстранно и решительно, презирает трудности и опасности и готов терпеть до последней крайности. Так как дела мира подвержены тысячам случайностей, то

благодаря долгому течению времени, может притти неожиданная помощь тому, кто упорствовал до конца; причиной этого упорства была вера, и потому справедливо говорится: кто имеет веру, творит дела великие. Пример этого в наши дни — величайнее упорство флорентийщев, которые, ожидая вопреки всякому рассудку, войны между императором и напой, без надежды на чью-нибудь помощь, разъединенные, среди тысячи трудностей, — семь месяцев выдержали за стенами натиск войск, когда никто бы не поверил, что они выдержат семь дней 1; если бы дела обернулись так, что флорентийцы победили бы, никто бы уже не удивился, а впачале все считали их погибшими; причиной упорства их была во многом вера в предсказание Фра Джироламо из Феррары, что они погибнуть не могут 2.

не могут<sup>2</sup>.

2. Некоторые князья, отправляя послов, полностью сообщают им свою тайну и желанную цель переговоров с другим князем, к которому послы направляются. Другие считают за лучшее открыть послам только то, в чем посол, по желанию их, должен убедить другого князя; если они хотят его обмануть, им кажется необходимым обмануть сперва собственного посла, который служит им средством и орудпем как переговоров, так и убеждения другого князя. И то, и другое мнение по-своему справедливо. С одной стороны, послу, знающему, что его князь хочет обмануть другого, как будто трудно говорить с тем же жаром и твердостью, как если бы он верил, что переговоры ведутся иск-

рение и без притворства,— не говоря уже о том. что он может по легкомыслию или лукавству открыть замыслы своего князя; если бы он ничего о них пе знал, это было бы немыслимо. С другой стороны, если сделка притворная, а посол верит, что она настоящая, он часто идет гораздо дальше, чем это нужно по делу. Когда посол верит, что его князь действительно хочет достигнуть известной цели, он часто пренебрегает в переговорах теми доводами и уступками, на которые он мог бы пойти, если уступками, на которые он мог бы пойти, если бы знал действительную суть дела. Почти невозможно дать послам такие точные указания, которые вводили бы их во все подробности, и если осторожность не научит их приспособляться к цели, поставленной им вообще, то человек, которому не все известно, сделать этого не может, и таким образом ему легко тысячу раз ошибиться. Мое мнение, что килзь, имеющий послов разумных и преданных, зависящих от него настолько, что им незачем зависящих от легона следает, от дохиму дучие следает, от покраст. сящих от него настолько, что им незачем зависеть от других, лучше сделает, если раскроет им свой замысел; если же князь не уверен, что послы вполне таковы, то менее опасно не всегда им открываться и поступать так, чтобы, убеждая в чем-либо других, начать с того, чтобы убедить в этом собственного посла.

3. Известно по оныту, что даже могучие князья испытывают великую нужду в хорошо подгольненых советниках: никто не станет

3. Известно по оныту, что даже могучие князья испытывают великую нужду в хорошо подготовленных советниках; никто пе станет этому удивляться, если это бывает с князьями, не настолько рассудительными, чтобы уметь распознавать людей, или настолько скупыми,

что не желают их вознаграждать. По вполне можно удивляться, когда это случается с князьями, не имеющими этих двух недостатков; ибо все видят, как много людей всякого рода хотят им служить и как просто князьям этих людей облагодетельствовать.

Все это, однако, не должно особенно удивлять того, кто посмотрит на дело глубже; ведь советник князя,— я говорю о тех, которые должны вершить большие дела,— должен отличаться необыкновенными способностями, а тачаться необыкновенными способностями, а такие люди — величайшая редкость; кроме того, он должен быть человеком необычайной верности и честности, а это качество, может быть, еще реже, чем первое. Таким образом, если не легко находятся люди, наделенные одним из этих двух свойств, то насколько реже находятся люди, обладающие ими обоими. Князь, разумный и не ограничивающийся только будничными мыслями о необходимом, мог бы уменьшить эту трудность; зная все наперед, он выбирал бы советников, еще не вполне подготовленных, которые на опыте учились бы от случая к случаю, воспитывались бы на этом, привыкли бы таким образом к делам и целиком отдавали бы себя его службе; ведь трудно сразу найти людей того склада, о котором говорилось выше, но можно вполне надеяться, что со временем удастся их выработать. работать.

Хорошо известно, что светские князья, когда они об этом должным образом постараются, скорее находят советников, чем паны; происхо-

дит это от большего уважения к светскому князю и от надежды, что на службе его можно пробыть долго, так как правление светского киязя обычно продолжительнее, чем папское, а наследник его - это почти то же, что он сам; наследник может легко ввериться тем, кто ра-ботал или начал работать при его предшественнике. К тому же эти люди, как советники светского князя, как подданные его или по крайней мере взысканные его милостями, должны, чтобы существовать, всегда считаться с ним, бояться как самих князей, так и преемников их; этих причин при папском правлении не существует, так как паны властвуют, обычно, недолго и у них нехватает времени, чтобы выводить новых людей; нет здесь и тех причин, которые позволяют вверяться людям, окружавшим предшественника; советники пап - это выходцы из разных стран, не связанные с пап-ским престолом; выгоды их от князя и преем-ников его не зависят; они пе боятся нового первосвященника и не надеются продолжать при нем свою службу: таким образом, если подойдет опасность, можно опасаться, что они окажутся более неверными и менее приверженными к своему господину, чем люди, служащие светскому князю.

4. Если князья, когда им вздумается, не считаются с своими слугами и во имя самого мелкого интереса своего показывают им презрение или прогоняют их, то может ли гневаться или жаловаться господин, что слуги нокидают его или выбирают себе то, что им

выгоднее, лишь бы они не изменяли долгу верности и чести.

- 5. Если бы люди были достаточно благора-зумны и преданы, то господии должен был бы пользоваться всяким случаем, чтобы оказывать своим слугам всякое благодеяние, какое только возможно; однако опыт показывает, и я испытал это с момми слугами на себе, что когда все у это с моими слугами на себе, что когда все у них есть или когда господину не представляется случая делать им то же добро, что и прежде, они его бросают. Кто думает о своей выгоде, у того рука должна быть жесткой, и со слугами своими он должен быть скорее скуп, чем щедр, удерживая их больше надеждой, чем делами; надежда может обмануть, поэтому необходимо изредка щедро одарять кого-инбудь из них и этого довольно; надежда в людях от природы много сильнее страха; людей больше утешает и укрепляет пример одного облагодетельствованного, чем устращает пример многих, с которыми обращаются дурно.

  6. Великая ошибка говорить о делах человеческих, не делая ни различий, ни оговорок и рассуждая, так сказать, правилами; ведь почти во всех делах благодаря изменчивости условий существуют различия и псключения, так что пельзя мерить их одной и той же мерой; в книгах эти различия и исключения не записань, но познанию их должна учить рассуди-
- саны, но познанию их должна учить рассудительность 3.
- 7. Будьте осторожны, чтобы не сказать в разговоре без нужды таких вещей, которые при передаче могут не поправиться другим; такие

слова, часто не продуманные во-время и должным образом, сильно вредят вам же; говорю вам, будьте очень осторожны; ведь многие, даже мудрые люди, в этом ошибаются и трудно от этого удержаться; но чем трудности больше, тем богаче вознаграждается тот, кто знает, как поступать.

- 8. Если нужда или гнев заставит вас говорить оскорбительные вещи другому, остерегайтесь по крайней мере сказать что-нибудь обидное не только для него; например, если вы хотите оскорбить кого-нибудь, не говорите дурно о его земляках, семье и родных, ибо великое безумие оскорблять многих, когда хочешь обидеть одного.
- 9. Читайте эти заметки часто и обдумывайте их как следует, потому что познать и понять их легче, чем следовать им; это облегчается, если свыкнуться с ними настолько, чтобы они всегда свежи были в памяти.
- 10. Не полагайтесь всецело на природный 10. Не полагайтесь всецело на природный ум и не убеждайте себя, что достаточно его одного без участия опыта; ведь всякий, кто только соприкасается с делами. будь он умнейший человек в мире, мог познать, что опытом достигается многое, к чему пе могут привести одни только природные дары.

  11. Пусть неблагодарность многих не отпугивает вас от того, чтобы делать людям добро; ведь помимо того, что благотворение само по себе и без всякой другой цели — дело благородное и почти божественное, по, делая добро, встречаешь иной раз в ком-нибудь одном столь-

ко благодарности, что это вознаграждает за всю неблагодарность других.
12. У всех народов встречаются почти те же

- или схожие пословицы, только сказанные другими словами; причина этого в том, что пословицы рождаются из опыта или из верного наблюдения вещей, которые всюду одинаковы или схожи.
- схожи.

  13. Кто хочет узнать мысли тиранов, пусть читает у Корнелия Тацита рассказ о последних беседах умирающего Августа с Тиберием 4.

  14. Нет ничего драгоценнее друзей; не теряйте поэтому случая приобретать их, когда только можете; ибо встречаются люди часто, друзья полезны, а враги вредят там, где ты этого никогда бы не ждал, и в такие минуты, когда ты об этом и не думал.
- когда ты об этом и не думал.

  15. Как все люди, я хотел почета и выгоды; много раз достигал я даже большего, чем хотел или рассчитывал, и все же удовлетворения в той мере, как я себе это представлял, я не нашел в этом никогда; подумайте и вы поймете, что после этого нечего считаться с пустой человеческой алчностью.
- 16. Величия и почестей обычно желают все. то. Величия и почестен обычно желают все. ибо все, что есть в этом хорошего и привлекательного, предстает снаружи и бросается в глаза, а заботы, труды, тягости и опасности скрыты и незаметны; если бы они проявлялись, как проявляется добро, у нас не было бы никаких причин мечтать о величии, кроме одней. что чем больше окружены люди почестями. почитанием и поклонением, тем ближе опи ка-

жутся к богу и становятся как бы с ним сход-

ными, а кто же не хотел бы ему уподобиться 5. 17. Не верьте людям, которые говорят, что они добровольно, из любви к покою, отказались от дел и мирского величия, так как почти всегда это произошло по их легкомыслию или по необходимости; на опыте видпо, что почти все эти люди при первом намеке на возможность вернуться к прежней жизни, отказываются от прославленного покол и бросаются вперед с яростью огня, пожирающего сухие и густо смазанные вещи.

18. Корнелий Тацит очень хорошо учит людей, живущих под управлением тирана, как им жить и как осторожно надо себя вести,— самих же тиранов он учит, как основывать тиранию.

19. Заговоры невозможны без участия других,— следовательно, это дело опаснейшее; люди большей частью неосторожны или злы, а потому слишком страшно окружать себя подобными лицами.

добными лицами. 20. Для заговорщика, стремящегося к счастливому исходу своего дела, нет инчего более гибельного, чем стремление к чрезмерной безопасности и слишком большой расчет на успех; ведь тот, кто захочет вести дело таким образом, должен вовлечь в него больше людей, употребить больше времени, искать удобного случая, а все это ведет к тому, что заговор раскроется. Вы видите, как страшны заговоры, потому что здесь опасно все, что в других случаях предочращеет людей: поичина, как мне кажется, храняет людей; причина, как мне кажется,

в том, что судьба, столь могущественная в этих делах, гневается на тех, кто так старается

делах, гневается па тех, кто так старается укрыться от ее мощи.

21. Я не раз говорил и ипсал, что Медичи потому лишились власти в 1527 году, что во многих случаях пользовались приемами свободного правления; и допускал, что народ мог бы лишиться свободы, если бы он во многих случаях стал править, пользуясь приемами тирании 6. Заключения эти строятся на том, что если Медичи, правление которых было ненавистно всему городу, хотели удержаться, они должны были опираться на друзей им преданных, т. е. на людей, которым их правление приносило бы достаточную выгоду, а люди эти, с другой стороны, должны были бы знать. что они пропали и не могут оставаться во Флоренции, если только Медичи будут изгнаны. Этого не могло получиться, так как Медичи щедро раздавали почести и выгодные места, не желая делать из этого признак особенного благоволения друзьям и родне и стараясь показывать, что они обходятся со всеми одинаково. Крайность в таких делах заслуживала бы суровать, что они обходятся со всеми одинаково. Крайность в таких делах заслуживала бы сурового осуждения, но, даже избегая ее, Медичи ие создали для своей власти опоры в лице преданных им друзей; если они даже нравились всем, этого было достаточно, ибо, с другой стороны, так крепко засело в сердцах людей желание верпуться ко временам Большого совета 7, что вырвать его не могли никакая мягкость, никакая снисходительность, никакое угождение народу. О друзьях же можно сказать, что

если власть эта им нравилась, то все же не настолько, чтобы они согласились ради нее под-вергаться опасностям; надеясь на то, что при разумном поведении можно будет спастись по примеру 1494 года 8, они скорее готовы были предоставить вещам итти своим ходом, чем выдерживать бурю.

Совершенно обратно должна поступать власть народная. В общем ее во Флоренции любят, но это не машина, точно работающая по указанию одного или немногих, и она каждый день действует по-разному, вследствие многочисленности и невежества людей, участвующих в деле правления. Поэтому, если такая власть хочет удер-жаться, она должна быть приятной для всех и, насколько может, избегать раздоров между гра-жданами; если она не умеет или не в силах их заглушить, раздоры открывают дорогу переменам правления. Власть действительно должна соблюдать во всем справедливость и равенство; так создается безопасность, обеспечивается обтак создается безопасность, обеспечивается общая удовлетворенность и закладывается основа для сохранения народного правительства, опирающегося не на малочисленных приверженцев, с которыми оно не способно править, а на бесчисленных друзей; если народная власть начинает править как тиран, то удержать ее возможно, только превратив правление народа в другую форму власти; это не сохраняет свободу, а разрушает ее. 22. Сколько раз говорится: если бы было поступлено так или иначе, произошло бы то или другое; люди узнали бы, что подобные мне-

ния ложны, если бы можно было проверить их на деле.

- 23. Будущее так обманчиво и подвержено таким случайностям, что даже очень мудрые люди большей частью на этот счет ошибаются; если записать их суждения, в особенности суждения о подробностях, ибо общие черты событий схватываются чаще, окажется, что разница между ними и другими людьми, считающимися не столь мудрыми, очень мала. Поэтому упускать благо, которое у тебя в руках, из боязни будущего зла,— это большей частью безумие, если только зло не достоверно известно, или не близко, или по сравнению с благом не слишком велико; иначе ты очень часто теряещь возможное благо из страха, который потом оказывается пустым.
- можное благо из страха, который потом оказывается пустым.

  24. Ист ничего более преходящего, чем память об оказанных благодеяниях; поэтому рассчитывайте на тех, кто поставлен в такие условия, что не может отказать вам в благодарности, а не на тех, кого вы облагодетельствовали; ведь они часто или не помият об этих благодеяниях, или считают, что благодеяния были не так велики, или думают, что они были оказаны по обязанности.
- 25. Остерегайтесь делать людям приятное, если для этого пужно в равной мере причинить неприятное другим; ведь обиженный не забывает,— напротив, он преувеличивает обиду; облагодетельствованный не помнит, и ему кажется, что оп облагодетельствован меньше, чем на самом деле: поэтому, предполагая другие условия

равными, убыток оказывается гораздо больше прибыли.

26. . Іюди должны были бы считаться гораздо больше с существом и последствиями дела, чем с внешними формами, и тем не менее трудно поверить, до чего связывает каждое благосклонное или любезное слово; поэтому каждый считает себя достойным величайшего уважения и впадает в гнев, если ему кажется, что ты не отдаешь ему должное в той мере, в какой он, по убеждению своему, этого заслуживает.

27. Обезонасить себя по-настоящему от че-

ловека, в котором ты сомневаещься, можно лишь при таком положении вещей, чтобы он не мог тебе вредить, если бы даже и хотел; обманчива безопасность, которая зиждется на воле других, и это свидетельствует о том, как мало доброты и верности в людях.

28. Не знаю, кому больше, чем мне, противны честолюбие, жадность и изнеженная жизнь духовенства, как потому, что пороки эти отвратительны сами по себе, так и потому, что каждый из них в отдельности и все они вместе мало подходят к людям, жизнь которых, по словам их. отдана богу, и, наконец, потому, что все эти пороки до такой стенени противоположны, что совмещаться они могут разве лишь в очень странном человеке. Тем не менее, высокое положение, которое я занимал при нескольких панах, заставило меня любить их величие ради моего собственного интереса; не будь этого. я любил бы Мартина Лютера как самого себя, не для того, чтобы избавиться от правил христианской религии, как она обычно толкуется и понимается, а ради того, чтобы видеть, как скрутят эту шайку злодеев, т. е. как им придется или очиститься от пороков, или остаться без власти 8.

- 29. Я много раз говорил, и это несомиенней-шая правда, что флорентийцам труднее упра-вляться с своими небольшими владениями, чем вляться с своими небольшими владениями, чем венецианцам с обширными; происходит это от того, что флорентийцы живут в стране, где все более проникнуто свободой и очень трудно искоренить этот дух; поэтому нобеда дается лишь с величайшими усилиями и не менее трудно удержать побежденных в нокорности. Кроме того, с флорентийцами соседствует церковь, могучая и никогда не умирающая, и если ей иной раз приходится тяжко, она в копце концов идет к своей цели тверже, чем раньше. Венецианцам же достались земли, где все привыкли подчиняться, и не знают упорства ни в самозащите, ни в мятеже; к тому же соседями их были светские князья, которые не вечны ни сами по себе, ни в памяти людей. мяти людей.
- мяти людей.

  30. Кто всматривается в вещи как следует, не может отрицать величайшего могущества судьбы в делах человеческих, ибо мы видим, что обстоятельства случайные ежечасно дают им сильнейшие толчки, и не во власти людей предупредить или избежать их; правда, осторожность и старания людей могут многое смягчить, но одного этого все же мало, необходимо еще и счастье.

- 31. Даже те, кто приписывает все мудрости и дарованиям человека и, насколько возможно исключает силу судьбы, должны сознаться, что очень важно попасть или родиться в такое исключает силу судьбы, должны сознаться, что очень важно попасть или родиться в такое время, когда высоко ценятся дарования или качества, которыми ты в себе дорожишь; это видно по примеру Фабия Максима, которому природная медлительность потому и создала такую славу, что качество это проявилось в войне, где горячность была гибельна, а медленность полезна; в другое время могло бы случиться обратное. Значит, счастье его было в том, что в его времена требовались именно те качества, какие в нем были; кто мог бы, однако, менять природу свою по условиям времени, т. е. сделать самое трудное и почти невозможное, тот был бы тем менее подвластен судьбе.

  32. Нельзя осуждать честолюбие и порицать честолюбца, который жаждет достичь славы путями честными и достойными; напротив, все честолюбивы, кто творит дела великие и славные. У кого нет этого желания, тот человек духа холодного и склонен больше к праздности, чем к деятельности. Гадко то честолюбие, единственная цель которого — собственное величие, как обычно бывает у князей: создав себе этот кумир, они, ради приближения к цели, легко разделываются с совестью, честью, человечностью и всем прочим.

  33. Есть пословица. что богатство неправедное идет в прок только до третьего колена. Если это происходит оттого, что нечист источник богатства. казалось бы, еще менее должно бы

  - богатства, казалось бы, еще менее должно бы

оно итти впрок тому, кто его пеправедно пажил. Еще отец мой говорил мне, что, по словам блаженного Августина, нет такого злодея, который не сделал бы какое-нибудь добро, а потому бог, не оставляющий никакого добра без вознаграждения и никакого зла без паказания, позволяет такому человеку в воздаяние за его добро наслаждаться в этом мире, с тем, чтобы в зволяет такому человеку в воздаяние за его добро наслаждаться в этом мире, с тем, чтобы в полной мере наказать его за зло в мире ином. Непонятно все же, почему богатство неправедное должно быть искуплено и не сохраняться дальше третьего колена. Я отвечал отцу, что не знаю, верно ли это, ибо можно привести из опыта не мало случаев обратного; однако, если бы это даже было верно, можно найти здесь другую причину; ведь естественная изменчивость дел мира сего приводит к тому, что где богатство, там и бедность, и чаще бывает это у наследников, чем у хозяина, ибо чем больше проходит времени, тем легче такое превращение. Наконец, хозяин, т. е. тот, кто нажил богатство, больше его любит; раз он сумел его скопить, он знает, как его сохранять и, привыкнув жить на малое, не расточает его; у паследников же нет этой любви к тому, что досталось им дома без труда, они уже воспитаны в богатстве, не учились искусству копить, а потому что удивительного, если от расточительности или неумения вести дело они выпускают его из рук?

34. Все, что должно закончиться не одним ударом, а от истощения сил, длится гораздо дольше, чем человек обычно воображает. Посмотрите, например, на чахоточного, про кото-

рого думают, что он уже цри последнем из-дыхании, а он живет еще даже не дни, а недели и месяцы; так же и в городе, дове-денном до крайности осадой, каждый всегда обманывается насчет того, сколько осталось проловольствия.

- 35. Как отлична практика от теории! Как много людей, хорошо все понимающих, которые либо забывают, либо не умеют претворить в действие свое знание! Для таких людей ум их бесполезен; это все равно, что иметь в ларце клад и обязаться никогда его оттуда не вынимать.
- 36. Кто надеется приобрести расположение людей, пусть знает заранее, что никогда не следует прямо отказывать в просьбе, а надо отвечать общими словами; ведь тому, кто просит часто, уже не нужны твои услуги, а кроме часто, уже не нужны твои услуги, а кроме того являются препятствия, которые всегда тебя оправдают. Кроме того, люди так просты и так легко позволяют убаюкивать себя словами, что, даже не делая ничего для себя неудобного или невозможного, ты часто, благодаря одной только ловкости ответа, вполне удовлетворишь того, кто всегда остался бы тобой недоволен, если бы сразу получил отказ.

  37. Отрицай всегда то, что по-твоему не должно быть известно, и утверждай то, чему люди по-твоему должны верить; пусть многое тебя изобличает, пусть будет против тебя почти достоверность, по смелое утверждение или отрицание часто привлекает ум слушателя на твою сторону.
- твою сторону.

- 38. Могущественнейшему дому Медичи с его двукратным папством много труднее удержать власть над Флоренцией, чем это было простому гражданину Козимо; помимо его необычайного гражданину козимо; помимо его необычанного могущества, этому способствовали и условия времени, так как Козимо приходилось бороться за власть с могуществом немногих, не вызывая противодействия народа, не ведавшего свободы 9; наоборот, при всех распрях между знатными и при всех переменах выдвигались люди среднего и даже самого низкого состояния. среднего и даже самого низкого состояния. Теперь же, когда люди узнали, что такое Большой совет, речь идет не о том, чтобы взять или удержать власть, захваченную четырьмя, шестью, десятью или двадцатью гражданами, а о правлении всего народа, который так стремится к свободе, что никакая мягкость, никакое угождение, никакое превознесение народа со стороны Медичи или других властителей не позволяет надеяться, что он о ней забудет.

  З9. У нашего отца были такие удачные сыновья, что он в свое время считался всеми самым счастливым отцом во Флоренции, и все же я много раз говорил себе, что отец, если принять в расчет все, нолучил от нас больше огорчений, чем радостей; нодумайте только, что происходит, когда дети безумны, злы или подлы.

  40. Великое дело иметь власть над другими.
- 40. Великое дело иметь власть над другими. Кто умеет хорошто ею пользоваться, устрашает этим людей еще больше, чем своей силой; подданный, не зная, как велики эти силы, должен скорее решиться уступить, чем испытывать, можешь ты исполнить свои угрозы или нет.

41. Если бы люди были добры и разумны, то человек, поставленный над другими, должен был бы по справедливости применять мягкость, оыл оы по справедливости применять мягкость, а не суровость, но так как они большей частью и не очень добры, и не очень разумны, то приходится больше полагаться на суровость, и тот, кто думает иначе, обманывает себя сам. Охотпо признаю, что, если бы ктонибудь мог соединить как следует то и другое и смещать их вместе, он создал бы то удивительное созвучие и ту гармонию, нежнее которой нет ничего на свете; однако, это такая милость, которую небеса даруют немногим,

а, может быть, и никому.
42. Не дорожи приязнью людей больше, чем славой. Когда исчезает слава, исчезает и человеческое доброжелательство, а вместо этого тебя

ческое доброжелательство, а вместо этого тебя начинают презирать; наоборот, у человека, слава которого премит, никогда не будет недостатка в друзьях, в приязни и доброжелательстве людей. 43. Во время своего управления я заметил, что, когда мне хотелось довести до конца такое дело, как мирные договоры, гражданские соглашения и т. п., то раньше, чем вмешаться в пих самому, полезно было предоставить другим долго их обсуждать и вообще надо было действовать не торопясь; в конце концов партии, утомившись, начинают просить тебя уладить дело; когда тебя уже просят, то при влиятельности и бескорыстии ты можешь вести дело, за которое напрасно взялся бы вначале. 44. Делайте все, чтобы казаться добрыми,— это полезно в самых разнообразных случаях;

это полезно в самых разнообразных случаях;

но ложные мнения непрочны, и вам будет трудно надолго прослыть добрым, если вы в самом деле не добры; об этом напоминал мне еще мой отец.

- 45. Он же, восхваляя бережливость, обыкновенно говорил, что один дукат в кошельке делает тебе больше чести, чем десять из него истраченных.
- 46. Во время моих наместничеств мне всегда были не по душе жестокость и слишком строгие наказания, да они и ненужны; ведь, помимо отдельных случаев, когда надо показать пример, достаточно для устрашения наказывать за проступки, считая, так сказать, пятнадцать сольди за лиру, но должно быть правило, что проступки наказываются все без изъятий.
- 47. Если ум слаб, то наука его не укращает, а, может быть, даже портит, но если она случайно встречает природу благодарную, то делает людей совершенными и почти божественными.
- 48. Нельзя править государствами по совести; если вдуматься в их происхождение, окажется, что все они порождены насилием,— свободны от насилия только республики, да и то лишь в пределах родного города и пе дальше. Я не делаю из этого правила исключения для императора, а еще менее для духовенства, которое творит двойное насилие, так как принуждает и светским, и духовным оружием 10.
- 49. Не говори никому о вещах, которые хочеть скрыть, ибо причины, побуждающие людей болтать, разнообразны; один поступает так по глупости, другой из-за выгоды, третий —

из тщеславия, чтобы казаться всезнающим; и если ты без нужды сообщил другому свою тайну, не удивляйся, что тот, кто дорожит ее знанием меньше, чем ты, поступит точно так же.

- знанием меньше, чем ты, поступит точно так же.

  50. Не добивайтесь перемен, если при этом меняются не порядки, которые тебе не нравятся, а одни только люди; такие перемены не дают удовлетворения; например, какой прок в том, чтоб устранить мессера Джованни да Поппи, если место его займет мессер Бернардо да Сан Миниато, человек того же положения.

  51. Кто стремится во Флоренции к перемене правления и поступает так не по необходимости, а только потому, что ему запало в голову стать во главе правительства, поступает неразумно: ведь, если дело не удастся, он подвергает опасности себя и все, что у него есть; при успехе он получит разве малую долю того, на что надеялся. И какое безумне затевать игру, в которой можно неизмеримо больше пропграть, чем выиграть! Пожалуй, не менее важно и то, что перемена правления заставляет тебя вечно терзаться страхом новых изменений.

  52. Известно по опыту, что все, кто помогал другому возвыситься, почти никогла не бывают очень приближены к новому властителю. Причина, как говорят, в том, что новый князь, знающий себе цену, боится, как бы у него в один прекрасный день не отилли то, что ему было дано. Однако здесь возможно и другое, не менее важное именно, человек, которому кажется, что он заслужил многое, хочет боль-

шего, чем ему полагается; не получая этого, он становится недовольным; отсюда возникают между пим и князем элоба и подозрительность.

53. Если ты был виновником моего возвышения или помог мне стать князем, то ты сам уничтожаешь оказанную услугу, если хочешь, чтобы я правил по-твоему или согласился бы на такие вещи, которые умаляют мою власть, ибо ты стараешься целиком или частью отнять у меня плоды того, что сам помог мне приобрести.

54. Тот, кому приходится защищать города, должен поставить себе главной целью затянуть защиту насколько возможно, ибо, как говорит пословица,— у кого время, у того и жизнь; оттяжка приносит неисчислимые выгоды, на которые впачале никто не падеялся и даже пе

думал о них.

- 55. Не траться в расчете на будущие доходы, потому что часто их не бывает или они оказываются меньше, чем ты рассчитывал; расходы, напротив, всегда растут, и ошибка, которая губит многих кущов, состоит именно в том, что они берут деньги у ростовщиков в расчете на большие барыши, а, когда их не получается или они запаздывают, купцам этим грозит опасность разорения из-за процентов; проценты же никогда не приостанавливаются и не уменьшаются, а только нарастают и съедают все.
- 56. Разумность хозяйства состоит не столько в умении воздержаться от расходов, потому что расходы часто необходимы, сколько в уме-

нии тратить выгодио, т. е. купить на прош пятаков.

57. Насколько астрологи счастливее других людей. Солгав сто раз. онп раз скажут правду и приобретают такое доверие, что все верят их вздору; обыкновенный человек, солгавший один раз на сто. теряет доверие настолько, что ни-кто не верит его правде. Происходит это от любопытства людей, которым хочется знать бу-дущее, но средств для этого у них нет, и они готовы бежать вслед за всяким, кто обещает им его открыть.

его открыть.

58. Как хорошо говорит философ: De futuris contingentibus non est determinata veritas! Как ни вертись, а ты должен будешь признать, что вернее не скажешь.

59. Я говорил как-то папе Клименту, который пугался всякой опасности, что лучшее средство не бояться попустому— это помнить, сколько раз он в подобных случаях пугался напрасно; я вовсе не хочу, чтобы эти слова совсем отучили людей бояться, а только чтобы они приучили пх не бояться постоянно.

60. Ум выше среднего ластся дюлям на горе

60. Ум выше среднего дается людям на горе

60. Ум выше среднего дается людям на горе и муку; он оказывает им только ту услугу, что наполняет их жизиь тягостью и заботами, которых не знают люди более положительные. 61. Характеры людей разнообразны: один так крепко надеются, что заранее уверены в том, чего у пих пет; другие так боятся, что не надеются никогда, пока желанное еще не у них в руках. Я приближаюсь скорее ко вторым, чем к первым, и скажу, что люди с таким ха-

рактером обманываются реже, но живут мучительное.

- 62. Народ и все неопытные люди обычно скорее дают увлечь себя, когда им дают надежду приобрести, чем когда показывают им опасность потерять; в действительности должно бы происходить обратное, так как более естественно стремление сохранить, чем приобрести. Причина этой ошибки в том, что надежда в людях обычно много сильнее страха; поэтому они часто не боятся там, где бояться пужно, и надеются там, где надеяться нечего.
- 63. Известно, что старики скупее молодых, а должно бы быть как раз обратное; ведь жить им осталось меньше, так что с них довольно и малого. Говорят, что причина этого в их робости; не думаю, чтобы это было верно; я видел многих стариков, которые были жесточе и развратнее если не по делам, то по желаниям, и больше мучились мыслью о смерти, чем люди молодые; причина этого, думается мие, в том, что чем дольше люди живут, тем больше к этому привыкают и сильнее привержены к делам мира сего; поэтому у них больше волнений и беспокойства.
- 64. До 1494 года войны тянулись долго, битвы были не кровавы, завоевания были делом медленным и трудным; правда, пушки уже были в ходу, но с ними обращались так неумело, что большого вреда они не причиняли; таким образом, если кто владел государством, то лишиться его было почти невозможно. Но пришли в Италию французы и внесли в войну

столько жара, что до 1521 года <sup>11</sup> кто проигрывал поход, тот лишался и государства; при защите Милана синьор Просперо <sup>12</sup> первый показал, как надо отбивать приступы, и примерего вернул властителям государств безопасность которой они наслаждались до 1494 года, но по другим причинам; тогда она вытекала из того, что люди плохо владели искусством нападать, теперь она вытекает из того, что они хорошо владеют искусством защищаться.

по другим причинам; тогда она вытекала из того, что люди плохо владели искусством наиадать, теперь она вытекает из того, что они хорошо владеют искусством защищаться.

65. Кто называл обозы «препятствием», не мог сказать лучше. Кто придумал поговорку: ему труднее сияться с лагеря, чем сделать то-то, сказал превосходно. Ибо собрать в одном лагере столько всего, чтобы он сдвинулся с места,— дело почти бесконечное.

- ста,— дело почти оесконечное.

  66. Не верьте тем, кто так горячо проповедует свободу, нбо почти все они, а может быть вообще все, думают при этом о частных интересах; опыт же часто показывает, и это безусловно так, что если бы они надеялись найти для себя лучшие условия в самовластном государстве, они помчались бы туда на почтовых.
- 67. Иет в мире занятия или должности, для которой требовалось бы больше таланта, чем это нужно начальнику войск как по важности дела, так и по бесконечному разпообразию вещей, которые он должен обдумать и наладить; он должен предвидеть задолго и уметь исправлять сейчас же.
- 68. Невмешательство в войну хорошо для князя могучего, которому не надо бояться бу-

дущего победителя; он сохраняет свои силы, не растрачивает их и может надеяться, что он выиграет от распрей между другими: вне этого, невмещательство легкомысленно и вредно, потому что отдает князя на добычу как победителя, так и побежденного. Хуже всего невмешательство, которое происходит не от обдуманного решения, а от нерешительности, т. е. когда ты сам не знаешь, хочень ты остаться нейтральным или нет, и ведешь себя так, что не удовлетворяешь даже того, кто довольствовался бы тем, что ты обеспечил ему свой нейтралитет. Невмешательство этого рода свойственно боль-ше республикам, чем князьям, так как опо часто происходит оттого, что нет согласия между людьми, которые должны решать; этот советует одно, тот — другое, и они никогда не могут стовориться настолько, чтобы дать одному мнению перевес над другим. Так обстояло дело в 1512 году <sup>13</sup>.

69. Если вы всмотритесь как следует, то увидите, что от поколения к поколению меняются не только привычки людей, обороты речислова, покрой платья, характер построек, культуры и тому подобных вещей; более того, меняются вкусы, так что блюда, очень любимые одним поколением, часто не признаются другим.

70. Настоящий пробный камень для испытания людей — это неожиданно нагрянувшая опасность; кто устоит перед ней, а таких совсем мало, может действительно назвать себя твер-

дым и неустрапимым.

- 71. Если вы увидите начало упадка города перемену правительства, появление новой власти и другие подобные вещи, которые иногда можно предвидеть почти наверняка, смотрите как бы не обмануться вам насчет сроков, ибо движение дел человеческих по природе своей и вследствие разных препятствий идет гораздо медлениее, чем люди воображают; ошибка может тебе страшно навредить, а потому знай, что люди часто в этом месте спотыкаются. Так бывает и в делах частных и личных, но гораздо чаще в общественных и всенародных; размах их по природе своей больше, движение медленнее, и поэтому они подвержены больщим случайностям.
- 72. Пет в этом мире для людей ничего более желапного и торжественного, как видеть врага своего поверженным в прах и отданным тебе во власть; однако удваивает это торжество тот. кто пользуется им хорошо, т. е. милует и довольствуется победой.
- вольствуется победон.

  73. Пи Александр Великий, ни Цезарь, ни другие прославленные люди никогда не миловали врагов, если знали, что это испортит или подвергнет опасности последствия победы, так что милость скорее походила бы на безумие; они прощали только в тех случаях, когда знали, что милость не грозила их безопасности, а заставляла других еще больше им поклоняться.
- 74. Месть не всегда коренится в ненависти или в дурной природе, но она иногда нужна, чтобы люди на этом примере научились не

- вредить тебе; очень хорошо, когда человек мстит и не имеет при этом злобы на того, кому он мстит.
- 75. Папа Лев рассказывал, что отец его, .Іоренцо Медичи, обыкновенно говорил: знайте. что кто говорит о нас дурно, тот нам добра не желает.
- 76. Все, что было в прошлом и существует в настоящем, предстоит еще в будущем; меняются лишь названия и видимость вещей, а человек недостаточно зоркий этого не распознает и не умеет вывести из этого наблюдения правила или суждения.
- вила или суждения.

  77. Когда я был посланником в Испании, я заметил, что Король Католический, дон Феррандо Арагонский, могущественнейший и мудрейший князь, собираясь итти в повый поход или принять важное решение, часто поступал таким образом, что еще раньше чем замысел его становился известным, весь двор и народ желали того же и громко требовали, чтобы король сделал то-то; таким образом, решение его открывалось в такую минуту, когда все его желали и славили, и трудно поверить, сколько одобрений и сколько любви снискивал он этим способом у своих подданных и в своем королевстве.
- 78. Дела, затеянные во-время, удаются легко, почти сами собой, и те же дела, затеянные до времени, не только не удаются, но при этом часто затрудняется их осуществление, когда приходил настоящий момент. Поэтому не гонитесь за вими так рьяно, не торопитесь, вы-

жидайте, пока дело созрест и ему настанет

cpor.

79. Пословица — «мудрый должен пользоваться благом времени», понятая плохо, была бы опасной. Когда желанное само к тебе идет, стоит человеку раз пропустить случай, и он больше его не дождется. Так что во многих делах необходимо решать и действовать быстро; однако, в делах трудных и тяжелых, тяни и выжидай, сколько можешь, ибо время часто просвещает тебя или освобождает тебя. Если так применять эту пословицу, она всегда спасительна; понятая иначе, она часто была бы гибельной.

- 80. Счастливы по-пастоящему люди, в жизни которых один и тот же случай повторяется не раз, ибо первый раз даже разумный человек может его упустить или дурно им воспользоваться; кто во второй раз не сумеет его распознать или воспользоваться им, тот неразумен безнадежно.
- 81. Инкогда не полагайтесь всецело на будущее, и, как бы вы ни были уверены в исходе дела, непременно оставьте себе что-нибудь про запас на случай пеудачи, если вы можете это сделать, не портя себе игры; опыт показывает, насколько разумно так поступать, потому что успех слишком часто приходит наперекор общему миению.
- 82. Маленькие и едва заметные вещи часто бывают причиной великих бедствий или большого счастья; поэтому самое разумное обдумать и хорошо взвесить все обстоятельства, даже самые ничтожные.

- 83. Я думал прежде, что вещи, которые и не представляю себе сразу, останутся для меня непостижимы вообще; размышля об этом, я в действительности увидел обратное и в себе, и в других; чем больше и лучше думаешь о вещах, тем лучше их постигаешь и знаешь, как поступить.
- 84. Если хотите быть у дел, не позволяйте себя отстранять, потому что к инм нельзя вернуться по своей воле; когда же ты вошел в
- нуться по своей воле; когда же ты вошел в дела, они приходят одно за другим без всяких твоих стараний и хлопот.

  85. Жребий человеческий различен не только для разных людей, по и для одного и того же человека, который может быть счастлив в одном деле и несчастлив в другом. Сам я был счастлив в делах, для которых не нужно ничего, кроме собственного искусства, и несчастлив в других. Мне трудно давалось все, чего я добивался, а когда я ничего не добивался, все бежало мне вслед.
- все бежало мне вслед.

  86. Кто заправляет большими делами или стремится к величию, должен всегда скрывать то, что ему не наруку, и раздувать все, что ему благоприятствует. Это известный вид обмана, очень противный моей природе, по так как игра наша чаще зависит от людских мпений, чем от сущности вещей, то слава постоянной удачи для тебя полезна, а обратное тебе вредит.

  87. Когда родные или друзья оказывают тебе услуги, которых ни ты, ни они не замечают, это гораздо важнее услуг, оказываемых ими сознательно: прибегать к их помощи тебе при-

ходится редко, а случан, когда ты считаешь для себя возможным пользоваться их услугами по-своему, бывают каждый день.

по-своему, бывают каждый день.

88. Князь или всякий, кому приходится вершить большие дела, не только должен хранить в тайне все, что другим не следует знать, но обязан приучить себя и своих советников молчать даже о самых маленьких и по видимости неважных вещах, кроме тех, которые полезпо разгласить. Когда дела твои неведомы, таким образом, ни приближенным, ни подданным, люди всегда напряженно и почти в ужасе ждут и следят за малейшим движением и за каждым шагом твоим.

89. Новостям правдоподобным я верю с трудом, пока точно не знаю, кто их распространяет; такие новости бродят в умах, и поэтому легко найдется человек, готовый их выдумать; не так просто выдумать новости неправдоподобные или неожиданные; поэтому, когда я слышу этого рода новости и не знаю точно, от кого они исходят, я отношусь к ним внимательнее, чем к другим.

90. Кто зависит от благосклонности князей, следит, не спуская глаз, за каждым движением, за малейшим их знаком и готов прибежать по первому зову; это людям часто приносит великий вред. Никогда не нужно терять головы, не вскакивать с легкостью на коня по их приказу и не двигаться, если пет особенно важного дела.

91. Мне всегда было трудно понять, каким образом божественная справедливость допускает,

чтобы сыновья Лодовико Сфорца могли пользоваться властью в герцогстве Миланском. которое он приобрел злодейством и стал через это приобретение виновником всеобщей

разрухи <sup>14</sup>.

92. Не надо говорить: бог помог такому-то, потому что это был человек честный, а такому-то ничто не удалось, потому что он был человек дурной; ведь мы часто видим обратное. Мы не должны из-за этого говорить, что нет божественной справедливости, ибо замыслы божии столь глубоки, что о них верно говорят—abyssus multa.

аbyssus multa.

93. Частный человек грешит против князя и совершает преступление lesae majestatis, когда он хочет сделать что-иибудь относящееся к власти князя; точно так же грешит и совершает преступление lesi populi князь, когда делает вещи, относящиеся по праву к народу и частным людям; потому заслуживает величайшего осуждения герцог феррарский, занимающийся торговлей, монополиями и другими промыслами, т. е. делом частных людей.

Од кто живет при дворе князей и жаждет

94. Кто живет при дворе князей и жаждет служить, должен по возможности быть у них на глазах, так как часто случаются дела, которые князь поручит тебе, если ты здесь и оп о тебе вспомнит; если же он тебя не видит, он поручит их другому.

он поручит их другому.
95. Кто идет на опасность очертя голову, не зная о ней,— просто грубое животное; храбр тот, кто сознает опасность, но не боится ее

больше, чем следует.

- 96. Есть старинная пословица, что все мудрецы робки, ибо знают все опасности и потому боятся их; я считаю эту пословицу ложной, так как не может называться мудрым человек, который считает, что опасность больше, чем она есть. Я назову мудрым того, кто знает меру опасности и боится ее ровно насколько это нужно. Поэтому смелого человека скорее можно назвать мудрым, чем робкого; если оба они видят достаточно хорошо, между цими начнется спор, так как робкий выставляет все опасности, которые, по его мнению, могут быть, и предполагает всегда самое худшее; смелый тоже сознает все опасности, по, зная, как много
- тоже сознает все опасности, по, зная, как много их может быть избегнуто благодаря человеческой изобретательности, как много устраняется случайно, он не смущается, а берется за дело с уверенностью и надеждой, что не все, что может случиться, действительно случится.

  97. Маркиз Пескара 15 говорил мне после избрания Климента папой, что он, кажется, никогда не видел успеха дела, которого бы желали все. Причина этого, вероятно, в том, что дела мирские вершатся немногими, цели которых почти всегда отличны от целей большинства; поэтому и последствия получаются не те, каких большинство желает.
- 98. Тиран разумный любит робких мудрецов, но и смелые ему не неприятны, если только он знает, что это люди спокойные, и он готов их удовлетворить. Больше всего не нравятся ему смелые и беспокойные; он не может предполагать, что ему удастся их удовлетворить, а по-

тому вынужден думать о том, как их уничтожить.

99. Если бы мне пришлось иметь дело с разумным тираном и я не был бы ему врагом, то я скорее предпочел бы слыть смелым и беснокойным, чем робким; таких людей он старается удовлетворить, а с другими чувствует себя уверениее.

100. Живя под властью тирана, лучше быть его другом до известного предела, чем принадлежать к числу самых близких; если ты человек уважаемый, то величие его полезно и тебе, иногда даже более, чем людям, с которыми

иногда даже более, чем людям, с которыми он чувствует себя увереннее; а при падении его, у тебя есть надежда спастись.

101. Нет способа и средства спастись от тирана зверского и жестокого, разве только средство, предписываемое во время чумы: бежать как можно дальше и как можно скорее.

102. Осажденный, который ждет помощи.

102. Осажденный, который ждет помощи. всегда распространяет слух, что его положение много хуже, чем в действительности: кто помощи не ждет, тому остается только утомлять противника, чтобы отнять у него всякую надежду: он всегда скрывает свое положение и распространяет слух, что дела его не так плохи. 103. Тиран делает все возможное, чтобы раскрыть твои тайные мысли, он действует для этого лаской, долгими беседами, приставляет к тебе людей, которые должны наблюдать за тобой, сближаться с тобой по его приказу, и трудпо вышутаться из всех этих сетей; поэтому, если ты видишь, что он тебя не понимает. этому, если ты видишь, что он тебя не понимает.

будь осторожен, берегись всего, что может тебя выдать, и употреби столько же сил на то, чтобы по дать себя разгадать, сколько он тратит на то, чтобы тебя раскрыть.

104. Люди считают похвальным, да и каждому приятно иметь характер открытый и прямой, или, как говорят во Флоренции, чистый. С другой стороны, осуждают и ненавидят притворство. По притворство гораздо полезнее тебе самому; прямота же скорее другим, чем тебе. Нельзя отрицать, что она прекрасна, и я восхва-лял бы всякого, кто вел бы обычно жизнь лял бы всякого, кто вел бы обычно жизнь человека искрепнего и чистого, прибегая к притворству лишь в пекоторых очень важных случаях, которые бывают редко. Этим путем ты мог бы приобрести славу человека откровенного и прямого и снискать благоволение, выпадающее на долю людей, которым молва приписывает такой характер; однако в делах, самых для тебя важных, ты мог бы извлечь выгоду из притворства, тем более что молва говорит о тебе, как о человеке, которому притворство чуждо, а потому люди легче верили бы твоим измышлениям. 105. Даже когда человек известен, как лицемер и обманцик, люди ипогда попадаются на его обманы и верят ему. Странно сказать, но это святая истина, и я вспоминаю, что подобной славой больше чем кто-либо пользовался Король Католический; при всех своих ухищрениях он всегда встречал людей, веривших ему выше меры; это должно происходить от простоты или алчности человеческой: одни хотят легко верить желанному, другие не умеют распознать правду.

106. В нашем гражданском строе самое грудное дело — прилично выдать замуж своих дочерей; происходит это оттого, что люди вообще о себе более высокого мнения, чем другие о них, и надеются сразу добраться до мест, совсем для них недоступных. Я видел, как многие отды отклоняли предложения, которые они с благодарностью приняли бы потом, когда их как следует надули.

как следует надули.

Необходимо поэтому хорошо соразмерять положение свое и чужое и не обольщаться самомнением больше, чем следует: это мне хорошо известно; не знаю, сумею ли я применить свой опыт и не впасть в ошибку, общую почти всем, требовать большего, чем мне полагается; однако эти слова не должны побуждать никого настолько унижаться, чтобы, как Франческо Веттори 16, отдавать дочь первому встречному.

107. Надо желать себе вообще не родиться подданным; однако, раз это случилось, лучше быть подданным князя, чем республики; республика унижает всех подданных и приобщает к своему величию только собственных граждан; князь же в большей мере властвует над всеми, и подданными его одниаково состоят те и другие; поэтому каждый может надеяться, что князь его облагодетельствует и применит к делу.

108. Нет такого мудреца, который никогда

108. Иет такого мудреца, который никогда бы не ошибался, однако, счастливый жребий людей состоит в том, чтобы умудриться делать ошибки легкие или в делах неважных.

109. Плоды свободы и цель ее не в том, чтобы каждый правил государством, ибо править дол-

жеп лишь тот, кто способен и этого заслуживает, а в том, чтобы соблюдались хорошие законы и установления; в свободном строе законы охраняются строже, чем под властью одного или немногих. Заблуждение, от которого так сильно страдает наш город, в том и состоит, что людям мало одной свободы и безопасности и они не успоканваются, если не участвуют в правлении.

- 110. Как опинбаются те. кто при каждом слове ссылается на римлян. Пужно было бы жить в городе, находящемся в таких же условиях, как Рим, а потом уже управлять по этому примеру; при разности условий это так же несообразно, как требовать лошадиного бега от oc.ta.
- 111. Простой народ упрекает юристов за разпообразие мнений в их среде и не обращает внимания на то, что вина здесь не в людях, внимания на то, что вина здесь не в людях, а в существе дела; невозможно охватить общими правилами все отдельные случаи, и часто бывает, что эти случаи законом не разрешаются; часто приходится нащупывать решение сообразно мнениям людей, а мнения не все бывают на один лад. Мы видим то же самое у врачей, философов, торговых судей, в рассуждениях людей, правящих государством, и разноголосица среди них не меньше, чем среди законоведов. 112. Мессер Антонио да Венафро говаривал и говаривал верно: посадите рядом шесть или восемь мудрецов, получится столько же сумасшедших; они не могут сговориться и больше спорят, чем решают.
- спорят, чем решают.

113. Ошибается тот, кто думает, что закон когда бы то ни было оставляет дело на решение, т. е. на свободную волю судьи, ибо закон никогда не облекает судью властью дарить или отнимать; есть, однако, случаи, которые закон точным правилом определить не может, и такие случаи он отдает на решение судьи; это значит, что судья, разобрав все обстоятельства и свойства дела, постановляет по голосу совести. Поэтому судья, правда, не может отвечать за свое решение перед судилищем людей, но он предстанет перед судом господа, который знает, судил судья или дарил.

114. Наблюдая совершающееся на их глазах, некоторые люди пишут о будущем рассуждения, которые кажутся читателю прекрасными, если только написаны умело; однако рассуждения эти — самый опасный обман; ведь каждое заключение вытекает из предшествующего, и, если нехватает даже одного звена, остальные выведы делаются впустую; малейшая изменившаяся частность может изменить все заключение, а потому нельзя судить о делах мира сего издалека, а надо судить о них и решать их изо дия в день.

нельзя судить о делах мира сего издалека, а надо судить о них и решать их изо дня в день. 115. В старых записях, сделанных до 1457 года, я нашел изречение одного мудрого гражданина: Флоренция избавится от долгов, или долги задушат Флоренцию. Мне представляется. что самое лучшее—это или отнять у Monte 17 всякое влияние, или настолько умножить займы, чтобы управлять ими сделалось невозможным. Однако, раньше чем неустройство обнаружилось, учреждение это было более жизненным и вообще дело шло медленнее, чем это казалось нашему гражданину.

116. Правитель государства пусть не страшится опасностей, хотя бы они казались грозными, близкими и как бы уже наступившими; как говорит пословица, не так страшен чорт, как его малюют. Опасности часто устраняются благодаря разным случайностям, а когда бедствия действительно подступают, находятся такие средства и способы облегчения, о которых раньше не думали. Если как следует вдумаетесь в эти слова, увидите, что они каждый день оправдываются на деле.

117. Самое ложное суждение— это суждение по примерам: вель если они не схолны во

117. Самое ложное суждение— это суждение по примерам; ведь если они не сходны во всем, то не годятся вовсе; при этом малейшее различие подробностей может быть причиной огромнейшей различия в последствиях, а чтобы распознать эти различия, если они невелики, требуется верный и проницательный глаз 18.

118. Человеку, который дорожит честью,

118. Человеку, который дорожит честью, удается все; его не удержат ни заботы, ни опасности, ни расходы. Я иснытал это сам, а потому могу об этом говорить и писать; мертвы и пусты все поступки людей, которыми не двигает эта могучая сила.

эта могучая сила.

119. Документы редко подделываются сразу; это происходит постепенно, с течением времени и зависит от случая или необходимости; поэтому для защиты себя полезно, как только договор или документ составлен, сейчас же сиять с него точную копию, чтобы всегда иметь ее при себе.

- 120. Большая часть зла, творимого в управляемых землях, происходит от подозрительности. Люди не верят друг другу, и это вынуждает их принимать меры заранее; поэтому главная забота правителя всячески эти подозрения устранять.
- 121. Не поднимайте восстания в надежде, что за вами пойдет народ, ибо полагаться на это опасно, а народ, не склопный итти за тобой, часто мечтает о совершенно других вещах, чем ты думаешь. Посмотрите на пример убийц Цезаря, Брута и Кассия, за которыми народ не
- заря, орута и Кассия, за которыми народ не только не пошел, как они это предполагали, но, из страха перед тем же народом, им пришлось скрыться в Капитолий.

  122. Посмотрите, как люди сами себя обманывают; чужие грехи каждый объявляет тяжкими, а свои собственные считает легкими; такова часто мера добра и зла, а вовсе не познание достоинств и качеств вещей.
- достоинств и качеств вещей.

  123. Я охотно верю, что люди во все времена считали чудом многое, к чему они не решались близко подойти; несомненио, однако, что каждая религия знала свои чудеса, и таким образом, чудо слабое доказательство истинности одной веры перед другой. Возможно, что чудеса хороно показывают могущество божие, но это так же верно для бога язычников, как и для бога христиан; может быть, не погрешит кото скажет, что учлеса, как и доевние тот, кто скажет, что чудеса, как и древние прорицания,— это тайна природы, до которой не могут подняться человеческие умы.
  124. Я заметил, что каждый народ и почти
- каждый город чтит своих святых, и последствия

бывают от этого одни и те же: во Флоренции делает дождь и хорошую погоду святая Мария в Импрупетте, в других местностях я видел. что такой же силой обладает дева Мария или святые; это явный знак, что милость божия почиет на каждом; возможно, что все эти вещи создаются скорее человеческим мисиием, а не тем, что происходит в действительности.

125. Философы, богословы и прочие, пину-

125. Философы, богословы и прочие, пишущие о вещах сверхприродных или невидимых говорят тысячи безрассудств; ведь по-настоящему люди о вещах ничего не знают, и разыскания их служили и служат больше упражнению умов, чем открытию истины.

126. Было бы желательно вести дела с таким

126. Было бы желательно вести дела с таким расчетом, чтобы в них никогда не было ни малейшего беспорядка или повода для сомнений; однако достигнуть этого трудно; итак, было бы опибкой слишком из-за этого убиваться, потому что, пока ты тратишь время, стараясь все точно рассчитать, от тебя часто ускользает удобный случай; когда же подумаешь, что дело у тебя, наконец, налажено твердо, часто замечаешь, что это вовсе не так, ибо, по самой природе дел человеческих, почти немыслимо, чтобы где-инбудь не оказалось беспорядка или неурядицы. Приходится, поэтому, брать вещи, как они есть, и считать меньшее зле за добро.

за добро.
127. Я очень часто впдел на войне, как приходили известия, по которым надо было думать. что дело идет плохо, потом вдруг приходили другие новости, которые как будто обещали тебе

цобеду, и так одно сменялось противоположным; такие примеры бывали постоянно; поэтому хороший полководец нелегко падает духом или

приходит в восторг.

128. В делах государственных надо обращать внимание не столько на то, как должен был бы князь поступать по указаниям разума, но на то, как он, вероятно, поступит по природе и привычкам своим; ведь князья часто делают не то, что должны, а то, что им кажется нужным; кто думает о них иначе, может жестоко опибиться.

- 129. Если дело, само по себе злодейское или несправедливое, не совершается, не следует говорить, что это добро или благодеяние; ведь это только середина между притеснением и благодеянием, между делами добрыми и злыми подобно воздержанию от зла или воздержанию от притеснений; пусть люди поэтому не говорят: я не сделал или я не сказал, ибо настоящая хвала в том, что человек может сказать: я сделал, я сказал.
- 130. Князья да остерегаются всего больше людей, которые по самой природе своей всегда недовольны, потому что их нельзя ни облагодетельствовать, ни удовлетворить настолько, чтобы себя обеспечить.
- 131. Большая разница иметь подданными людей недовольных или людей, пришедших в отчаяние. Человек недовольный, даже желая тебе повредить, не легко идет на опасность, но выжидает случая, который может никогда не представиться; человек, пришедший в отчаяние, сам

выискивает случай и стремится к опасности в надежде на новое; поэтому одних надо осте-

регаться редко, а других—всегда.

132. Я от природы человек прямой и враг всяких ухищрений; поэтому со мной всегда было легко вести переговоры; однако я пооыло легко вести переговоры; однако я познал, что высшая польза всегда в том, чтобы уметь тянуть и выжидать; настоящее искусство при этом состоит в том, чтобы не сразу открывать последние решения, а, начавши издалека, обнаруживать их шаг за шагом и неохотно; кто поступает так, очень часто достигает большего, чем он удовольствовался бы раньше: кто ведет переговоры, как я, добивается всегда только таких вещей, без которых соглашения не было бы совсем.

шения не было бы совсем.

133. Величайшее правило благоразумия, плохо соблюдаемое многими, требует, чтобы ты
умел скрыть недоброжелательство свое к другим, если только в этом нет для тебя вреда
или бесчестья; ведь, часто случается, что в
будущем человек еще может тебе пригодиться.
А использовать его помощь тебе не удастся,
если он уже знает, что ты к нему недоброжелателен. Мне очень часто приходилось обращаться к людям, к которым я относился как
нельзя хуже; они же были уверены в обратном,
или, по крайней мере, не представляли себе
этого, и потому служили мне с величайшей
готовностью. готовностью.

134. Все люди от природы больше склонны к добру, чем к злу; нет человека, который не делал бы охотнее добро, чем зло, если другие

соображения не нобуждают его к обратному; однако природа человеческая так хрупка, а соблазны зла в мире настолько часты, что люди легко от добра уклоняются. Ноэтому-то мудрые законодатели изобрели награды и наказания, означавшие только желание укрепить людей в мх природной склонности надеждой и страхом.

135. Если отыщется кто-нибудь, более склонный от природы к злу, чем к добру, говорите с уверенностью, что это не человек, а зверь или чудовище, ибо ему нехватает склонности, естественно присущей всем людям.

136. Случается иногда, что безумцы творят более великие дела, чем мудрецы; происходит это оттого, что мудрый, которого не гнетет необходимость, крепко полагается на разум и слабо на судьбу; дела же, которыми вершит судьба, часто кончаются образом непостижимым. Флорентийские мудрецы уступили бы буре, разразившейся сейчас, а безумцы решили бороться с ней наперекор всякому рассудку, и никто бы не поверил, что наш город способен на подвиги, которые они до сих пор совершили. Это и говорит пословица: Audaces fortuna juvat 19.

137. Если бы вред от дурного управления обнаруживался от случая к случаю, то человек малоопытный или сумел бы научиться, или добровольно предоставил бы управлять тому, кто больше в этом деле понимает: зло в том, что люди, а больше всего народы, не постигая по невежеству своему причин неустройств, приписывают их не тем ошибкам, какие на деле к этому привели: они не сознают, какое страш-

ное бедствие жить под властью человека, не умеющего властвовать, и упорствуют в своей ошибке, т. е. сами берутся за вещи, которые делать не умеют, или предоставляют управлять людям неопытным; это часто приводит к окончательной гибели города.

138. Ни безумцы, ни мудрецы не могут в конце концов противиться тому, что должно произойти; я никогда не читал ничего, что было бы, как мне кажется, лучше сказано, чем изречение: Ducunt volentes fata, nolentes trahunt 20.

139. Государства действительно смертны, как и люди; однако здесь есть различие: вещество человеческое тленно, и люди все равно погибают, даже если они никогда не затевали бы смут; государство погибает не от недостатка в материале, который всегда обновляется, а от рока или от дурного управления, т. е. от неразумных решений правителей. Гибель от рока - вещь редчайшая, потому что государство - тело крепкое, хорошо сопротивляющееся, и чтобы сокрушить его, нужна сила необычайная и яростная. Поэтому причиной крушения государств почти всегда бывают крушения государств почти всегда оывают ошибки правителей; если бы государство всегда управлялось хорошо, оно, возможно, было бы вечным, или по крайней мере жизнь его была бы несравненно более долгой, чем теперь.

140. Кто говорит «народ», хочет в действительности сказать — безумный зверь, в котором все ложь и смута, и нет в неч ни вкуса, ни обаяния, ни устойчивости.

141. Не удивляйтесь, что люди не знают ни прошлого, ни того, что творится в отдаленных областях или местностях; посмотрите внимательно - и вы увидите, что люди не имеют верного но — и вы увидите, что люди не имеют верного понятия о делах настоящего, или о том, что ежедневно творится в их собственном городе: между дворцом и площадью часто стоит такой густой туман или такая толстая стена, что людской глаз впутрь проникнуть не может, и народ столько же знает о поступках правителей или о причинах этих поступков, как о том, что делается в Пидии; вот почему в мире легко преобладают мнения ложные и пустые.

142. Одна из самых больших удач, какая может выпасть на толю человека.— это иметь слу-

тада. Одна из самых облыших удач, какай может вышасть на долю человека,—это иметь случай показать, что поступки людей, совершаемые для собственного интереса, делались ради общественного блага. Это прославило предприятия Короля Католического: они совершались всегда во имя собственной безопасности и величия. а часто казалось, что они совершены ради вящ-шего прославления христианской веры или ради

защиты церкви.

защиты церкви.
143. Мне кажется, что все историки без исключения ошибались в одном: они не писали о разных в то время известных вещах, именно потому, что предполагали их известными. Отсюда получалось, что в истории римлян, греков и всех других народов нам хотелось бы теперь знания о многом, например, о власти и различии магистратов, о правительственных учреждениях, о родах войска, о величии городов и о других подобных вещах, которые во

времена тех писателей были известны всем и каждому и потому ими пропущены. Если бы они подумали, что с долгим течением времени погибают государства и пропадает память о делах, что история пишется именно для того, чтобы сохранить дела эти навеки, они тщательнее писали бы ее, так, чтобы все совершившееся во времена отдаленные, стояло бы перед нашим взором с той же ясностью, как и дела настоящего, а ведь это и есть истинная цель истории.

144. Когда в Испании было получено известие о союзе, заключенном венецианцами с королем Франции против Короля Католического, секретарь этого короля. Альмасано, передавал мне кастильскую пословицу, означавшую на нашем языке. что нитка рвется со слабого конца; он хотел сказать, что события в конце концов всегда обрушиваются на более слабых, ибо они измеряются не разумом и не благоразумием, но каждый ищет своей выгоды, а потому люди сходятся на том, что пострадать должен тот, кто слабее, так как с ним считаются меньше; поэтому, если кому-нибудь придется вести переговоры с более могучими, чем оп, пусть он всегда помнит эту пословицу, которая каждый час исполняется на деле.

должен тот, кто слабее, так как с ним считаются меньше; поэтому, если кому-инбудь придется вести переговоры с более могучими, чем оп, пусть он всегда помнит эту пословицу, которая каждый час исполняется на деле.

145. Будьте уверены, что хотя жизнь людей коротка, но времени всегда будет достаточно у того, кто умеет его беречь и не тратить попустому; ведь, природа человека даровита, и раз он упорен и смел, то необычайно преуспевает в делах.

146. Какое несчастие, что человек не может обрести добро, не изведав сначала зла. 147. Ошибается тот, кто думает, что удача

147. Ошибается тот, кто думает, что удача задуманного дела зависит от справедливости или несправедливости его, ибо мы каждый день видим обратное,— а именно, что не правота, а благоразумие, сила и счастье дают предприятию усиех. Конечно, в человеке правом пробуждается известная уверенность, основанная на мнении, что бог дарует победу справедливому делу; уверенность эта придает людям горячность и твердость, а эти два условия часто ведут к победе. Таким образом, правота дела косвенно может помочь, но неверно, чтобы она помогала прямо. 148. Кто хочет закончить войну слишком

148. Кто хочет закончить войну слишком скоро, часто ее затягивает; не считая нужным ждать, пока подвезут необходимые запасы или пока созреет замысел, он делает трудным то, что само по себе легко; таким образом, на каждый день, который он стремплся выиграть, он часто теряет больше месяца; не говорю уже о том, что это может привести к еще худшему беспорядку.

беспорядку.

149. Кто хочет во время войны тратить меньше, тот тратит больше; ничто не требует таких денег и такой безудержной их траты, как война; чем обильнее запасы, тем скорее кончаются походы; кто не считается с этим ради сбережения денег, тот затягивает дело и тратит несравненно больше. Поэтому опаснее всего начинать войну, когда крупных денег нет, и отпускать средства время от времени: это способ не кончать войну, а питать ее.

- 150. Доверяя или поручая что-нибудь людям, которых вы оскорбили, отнюдь не считайте, что вы себя обезопасили, если внушили им сознание, что это же дело, проведенное как следует, принесло бы им пользу и честь; в некоторых людях память обиды, по природе их, так сильна, что она побуждает их мстить вопреки собственной пользе; может быть, они дорожат радостью мести или страсть ослепляет их настолько, что они не различают больше собственной пользы и чести. Запомните мои слова, потому что многие в этом случае ошибаются.
- 151. Как сказано было выше о князьях, думайте всегда не столько о том, как должны были бы по разуму поступить люди, с которыми вам надо вести переговоры, сколько о том, как они, вероятно, поступят, имея в виду их природу и обычаи.
- и обычаи.
  152. Если вы замышляете новые предприятия или дела, будьте чрезвычайно осторожны, потому что стоит только начать и потом уже надо по необходимости итти вперед. Поэтому людям часто приходится одолевать такие трудности, что они убежали бы за тысячи миль, если бы только во-время представили себе хотя малую долю всех препятствий; однако не во власти их отступить, когда они уже втянулись в дело. Причина здесь чаще всего вражда, дрязги партий, войны. В этих, да и во всех других случаях, пока решение не принято, никакая осторожность. никакое старание не могут быть чрезмерными.

- 153. Кажется, что послы часто берут сторону того князя, при котором они состоят; это навлекает на них подозрение в продажности, в желании получить паграду или по крайней мере в том, что они поддались на ласковое и любезное обхождение князя. Между тем, здесь возможно и другое: наблюдая постоянно дела князя, при котором они состоят, и не так пристально следя за всем остальным, послы считают дела эти важнее, чем они в действительности есть; однако такой довод неубедителен для их собственного князя, который также знает все; он легко вскрывает ложные шаги своего посла и часто приписывает коварству вещи, совершенные скорее по неосторожности; поэтому, кто идет послом, пусть хорошо обдумает все заранее, так как это дело очень важное.
- важное.
  154. Бесчисленны тайны внязя. Сесчисленны дела, которые он должен облумать; поэтому безрассудно судить о его действиях с налета, ибо ты часто приписываешь какой-нибудь поступок одной причине, а на деле причина его совсем иная; то, что по-твоему сделано случайно или неосмотрительно, оказывается искусством и образцом осторожности.
  155. Говорят, что человек, не знающий хорошо всех подробностей дела, не может о нем верио судить; тем не менее я много раз замечал.
- 155. Говорят, что человек, не знающий хорошо всех подробностей дела, не может о нем верно судить; тем не менее я много раз замечал. что люди, не обладающие очень острым умом, судят лучше, если имеют только общее понятие о деле, чем если им известны все его подробности; в общих чертах такой человек часто мо-

жет представить себе вериое решение, но он сбивается, когда вникает во все подробности.
156. Я от природы был очепь решителен и

тверд в своих действиях; тем не менее со мной часто случалось, что после принятого важного решения меня охватывало как бы некоторое раскаяние; происходило это не от мысли, что если бы мне приплось решать заново, я бы поступил иначе, а оттого, что, пока решения еще не было, я лучше видел трудности того или другого исхода; потом, когда все было кончено и мне не надо было уже бояться трудностей, которые я своим решением устранил, мне представлялись только те препятствия, которые надо было преодолевать, и, взятые сами по себе, они казались больше, чем раньше, когда приходилось сравнивать их с другими; отсюда следует, что для избавления себя от этих терзаний, надо тщательно представить себе и другие затруднения, которые ты отложил в

и другие затруднения, которые ты отложил в сторону.

157. Не хорошо прослыть подозрительным и недоверчивым, и все же человек так лукав. так коварен, он действует такими окольными и скрытыми путями, он так ненасытен, когда дело идет о его интересах, и так мало считается с интересами других, что не ошибется тот. кто мало верит другим и мало на них полагается.

158. Выгоды, которые приносят тебе доброе имя и добрая слава, ежечасно у всех па глазах; одиако они малы рядом с теми, которых никто не видит, которые приходят сами собой, неведомо откуда и приносятся добрым о тебе

мнением; потому и сказаны мудрейшие слова.

что доброе имя дороже великих богатств.
159. Не осуждаю ни постов, ни молитв, пи других подобных благих дел, установленных церковью или проповедуемых монахами; однако благо из благ. в сравнении с которым все остальные неважны. - это не вредить никому и быть полезным каждому, насколько можешь.

160. Великое дело, конечно, чтобы все мы знали, что нам предстоит умереть, а между тем все мы живем так, словно мы уверены, что все мы живем так, словно мы уверены, что будем жить всегда; причина этого, как мие думается, не в том, что происходящее у нас на глазах и ощутимое волнует нас больше, чем отдаленное и невидное; ведь смерть близка. и можно сказать по ежедневному опыту, что она является нам ежечасно. Думается мне. что природа хотела для нас жизни, сообразной с требованиями движения или истинного строя этой мировой машины; не желая, чтобы она застыла как мертвая и лишенная смысла, природа дала нам способность не думать о смерти, потому что. если бы мы о ней думали, мир пребывал бы в неподвижности и оцепенении. 161. Когда я думаю о том, каким случайностям, какому бесконечному ряду опасностей от немощи, случая, насилия подвержена жизнь человека, или о том, сколь много событий должны в течение года совпасть, чтобы получился хороший урожай, то нет вещи, которой я уди-

хороший урожай, то нет вещи, которой я уди-влялся бы больше, чем виду старого человека или урожайному году.

- 162. На войне и во многих других важных случаях я часто видел, что люди не заботились о запасах, считая, что уже слишком поздно; однако впоследствии оказывалось, что они пришли бы как раз во-время, и это упущение принесло величайший вред; ведь движение вещей совершается обычно гораздо медленнее, чем мы предполагаем, и часто за три или четыре месяца не происходит того, что, по твоему мнению, должно было совершаться в один. Заметка эта важна и должна служить предупреждением.
- 163. Как точно было изречение древних: Magistratus virum ostendit <sup>21</sup>. Ничто так не вскрывает качеств человека, как поручение ему дела или передача власти. Сколько людей говорят хорошо, а сделать ничего не могут; сколь многие кажутся замечательными людьми, пока они рассуждают в советах или на площадях, а, если посмотреть их на деле, они просто тени. 164. Счастье людей часто оказывается их
- 164. Счастье людей часто оказывается их величайшим врагом, так как оно часто делает их злыми. легкомысленными и заносчивыми; поэтому самое большое испытание для человека устоять не столько против неудач. сколько против счастья.
- против счастья.
  165. С одной стороны, кажется, что князь или хозяни должен лучше всех знать своих подданных и слуг; ведь сама необходимость так часто заставляет их итти к нему со своими замыслами и делами; с другой стороны, верно как раз обратное: со всяким другим они говорят откровеннее. а с князьями все старания, все

искусство их направлено на то, чтобы скрыть свою природу и свои думы.

166. Не думайте, что всякий нападающий на других, например, вступивший на чужую землю, может предвидеть все способы защиты противника; опытный истец, вообще говоря, знает обычные приемы защиты ответчика, но опасность и нужда открывают средства особенные, до которых не может додуматься тот, кто этой необходимости не знает.

167. Не думаю чтобы быто в мире ито-пи-

167. Не думаю, чтобы было в мире что-ии-

167. Не думаю, чтобы было в мире что-ни-будь хуже легкомыслия, потому что легкомыс-ленные люди способны на всякое решение, как бы оно ни было дурно, опасно и гибельно; поэтому берегитесь их как огия. 168. Какое мие дело до того, что мой обидчик поступил так по неведению, а не по злобе,— наоборот, это часто гораздо хуже, ибо злоба имеет свои определенные цели, она действует по своим правилам и потому не всегда оскор-бляет так жестоко, как могла бы. Неведение же не знает ни цели, ни правил, ни меры,— оно действует яростно и сыплет слепые удары. 169. Положите себе за правило до последней возможности прикрашивать все ваши намерения, все равно, живете ли вы в свободном городе, в олигархическом государстве или под властью князя. Поэтому, когда вам не отдают должного, не гневайтесь и не начинайте ссоры, если только участь ваша такова, что ею можно удовлетвориться; поступая чначе, вы вредите себе, иногда вредите государству и в конце концов почти всегда ухудшаете свое положение.

170. Великое счастье князей в том, что они легко перекладывают на чужие плечи те пеприятные дела, когорыми должны заниматься сами; поэтому почти всегда бывает так, что ошибка обиды, ими чинимые, приписываются советам или подстрекательству огружающих. Происходит это, как мне кажется, не столько оттого, что князья стараются распространить онтохо идок. сти, стотто омаком, эннэнм вомыт обращают свою ненависть и клеветы на тех, кто не так ог них далек и на кого они скорее надеются найти управу.

171. Герцог Лодовико Сфорца говаривал, что ' киязья познаются по тем же правилам, по которым испытывается крепость самострела. Хорош самострел или нет, познается по полету стрелы; точно так же и сила князя познается по его послам. Можно теперь судить, каково же было правительство Флоренции, которое в одно п то же время имело послами Кардуччи <sup>22</sup> во Франции, Гвальтеротто <sup>23</sup> в Венеции, мессера Бардо <sup>24</sup> в Сиене и мессера Галеотто Джуньи в Ферраре.

172. Киязья были поставлены пе во имя их собственного интереса, а для блага общего, им даны были доходы и богатства, чтобы они распределяли их для сохранения своих владений и для блага подданных; поэтому скупость в киязе более противна, чем в частном человеке; на-копляя больше, чем должно, он присвоивает себе одному богатства, которые даны ему, собственно говоря, не как хозянну, а как управителю и распорядителю на благо многих.

- 173. Расточительство в кпязе противнее и гибельнее скупости, ибо оно немыслимо без того, чтобы не отнимать у многих, а отнимать у поданных более оскорбительно, чем не давать им; тем не менее народам, повидимому, больше нравится князь расточительный, чем скупой 25. Причина здесь в том, что хотя людей, которых расточитель одаряет, очень немного по сравнению с теми. у кого он отнимает, каковых, естественно, много, по, как уже говорилось, надежда в людях настолько сильнее страха, что всякий надеется скорее быть в числе немногих, кому дается, чем в числе многих, у кого отнимается. 174. Сделайте все, чтобы быть в ладу с князьями и властями предержащими; вы можете быть ни в чем не виноваты, жить спокойно
  - 174. Сделайте все, чтобы быть в ладу с князьями и властями предержащими; вы можете быть ни в чем не виноваты, жить спокойно и размеренно, не желать ин во что вмениваться, и все же постоянно бывает так. что вы поневоле оказываетесь в руках правящих; кроме того, вам бесконечно вредит уже одно мнение о вас, как о человеке неприятном.
  - и все же постоянно бывает так, что вы поневоле оказываетесь в руках правящих; кроме того, вам бесконечно вредит уже одно мнение о вас, как о человеке неприятном. 175. Правитель или судья должен, пасколько может, стараться не показывать ненависти к кому бы то ни было и не мстить за личные обиды; ему было бы слишком обременительно пользоваться силой государства против своих обидчиков; пусть он запасется терпением и выжидает время, ибо не может быть, чтобы ему не представился случай достигнуть тех же целей путем справедливым, без всякого намека на злопамятство.
  - 176. Молите бога, чтобы вы были всегда в лагере победителей, потому что тогда вас вос-

хваляют за дела, в которых вы пикакого участия не принимали; наоборот, человеку, который оказывается в лагере побежденных, приписывается бесконечное множество дел, в которых оп менее всего виновен.

177. Во Флоренции, по ничтожеству людей, почти всегда бывает так, что если кто-инбудь учинит всенародно какое-инбудь бесчинство с насилием, то его не карают, а наперерыв стараются обеспечить ему безнаказанность, лишь бы он сложил оружие и не начинал снова; этими способами нельзя наказать зазнавшихся гордецов, но можно сделать львов из ягият.

178. Хороши те способы обогащения, о при-

178. Хороши те способы обогащения, о пригодности которых еще не все догадались; когда все об этом узнают, они становятся негодными, потому что к ним прибегают многие и конкуренция делает их уже менее выгодными: вот почему во всех делах великое преимущество в .

том, чтобы начать рано.

179. Я юношей посменвался над умением пграть, танцовать, петь и над прочими светскими забавами,— над красивым слогом, пад искусством ездить верхом, хорошо одеваться и вообще над всем, что как будто является украшением людей, а не сущностью их; однако впоследствии я хотел бы обратного; ведь, если юношам пепристойно терять на такие вещи слишком много времени. потому что они вообще могут на этом свихнуться, я все же видел по опыту, что такого рода украшения и всобще светская ловкость придают даже способным людям достоинство и известность; можно сказать,

что, если у человека этих украшений нет, ему чего-то нехватает; не говоря уже о том, что обилие этих светских талантов открывает дерогу к княжескому благоволению, они приносят иногда людям великие выгоды и бывают причиной их возвышения, так как свет и князья устроены,

как они есть, а не так, как было бы должно. 180. Когда начавший войну считает ее выигранной, это всего опасное; войны, по види-мости своей самые легкие и обеспеченные, подвержены тысячам случайностей, и все приходит

вержены тысячам случайностей, и все приходит в полное расстройство, когда эти несчастия застают человека слабым и неподготовленным духом; он был бы во всеоружий, если бы с самого начала считал войну трудной и привел бы все внутренние дела в порядок.

181. Я одиннадцать лет сряду служил церкви, и таково было расположение ко мне властей и народов, что служба эта могла бы продолжаться долго, если бы не наступили события 1527 года в Риме и во Флоренции 26; я поступал всегда так, точно совсем не забочусь о том, чтобы оставаться на службе, и этот образ действий всего сильнее меня укреплял; стоя на такой основе, я делал, ни с чем не считаясь и ничему не подчиняясь, то, чего требовала моя должность, и это давало мне влияние, которое помогало мне больше и с большим достониством, чем всякое искательство, связи и старания, к которым я

искательство, связи и старания, к которым я мог бы прибегнуть.
182. Я видел почти всегда, что люди понастоящему умные, когда им приходится разрешать какое-нибудь важное дело, действуют

при этом очень осмотрительно, разбирая два или три случая, которые с вероятностью могут произойти, и основывают па этом свое решение, произойти, и основывают па этом свое решение, как будто непременно должен произойти именно один из этих случаев. Предупреждаю вас, что это опасно, так как часто, а, может быть, и преимущественно, наступает третье или четвертое событие, о котором не думали и к которому решение твое не приспособлено; старайтесь поэтому обеспечить себя, насколько возможно, знайте, что легко может случиться что-нибудь неожиданное, и никогда не ограничивайте своего суждения, если только этого не требует необхолимость.

- необходимость.

  183. Плох тот полководец, который дает бой, если его не нобуждают к этому необходимость или знание, что на его стороне большое премущество; все здесь слишком подчинено счастью, и слишком страшна неудача.

  184. Я совсем не хочу избегать общих разговоров с людьми и готов беседовать с ними с приятной и любезной обходительностью; однако я утверждаю, что благоразумие в том, чтобы не говорить с ними без пужды о своих собственных делах; когда же приходится говорить, то сообщайте не больше, чем это нужно для разговора или для ваших намерений в данную минуту, про себя же храните все, что может быть сделано без слов; поступать иначе приятнее, поступать так полезнее.

  185. Люди всегда восхваляют в других широкую щедрость, благородство и великолепие ноступков, сами же для себя придерживаются

обратного; соразмеряйте поэтому дела свои с возможностью, с честной и разумной пользой; не позволяйте сбить себя с толку, продолжайте поступать иначе, чем хочет толпа, и не думайте, что вы можете добиться похвал и уважения тех, кто в сущности хвалит в других только то, чего не находит в себе.

186. Певозможно поступать в жизни всегда по одному твердому и безусловному правилу. Очень часто бывает бесполезно распространяться даже в разговорах с друзьями о вещах, которые должны храниться в тайне; с другой стороны, поступать с друзьями так, чтобы они заметиля твою сдержанность с ними, - это верный путь к тому, что они точно так же поступят с тобой; ничто не заставит другого доият с тобой; ничто не заставит другого довериться тебе, если он не предполагает, что ты доверишься ему; таким образом, скрывая чтото от других, ты отнимаешь у себя возможность что-нибудь от них узнать. Итак, в этом и во многих других случаях надо действовать, различая свойства людей, обстоятельств и времени; для этого необходимо чутье, но если его нет от природы, то научиться ему по опыту можно лишь очень редко, по книгам же — никогда. 187. Знайте, что, кто правит от случая к случаю, кончит так же случайно; если хотите ноступать правильно, обдумывайте, изучайте, рассматривайте внимательно даже самое маленькое дело; исполняйте все это, и все же вам будет трудно вести дела хорошо; подумайте, как же они идут у правителя, который только плывет по течению.

188. Чем более удаляещься ты от правила избегать крайностей, тем вернее впадаешь в крайность, которой ты боишься, или в другую, одинаково дурную; чем страстнее желание вкусить от плодов выгодного дела, тем скорее кончается наслаждение и плоды исчезают, - например, чем больше народ, наслаждающийся свободой, стремится ею воспользоваться, тем менее он ею наслаждается и тем скорее впадает или в тпранию, или в такой строй, который не лучше тирании.

189. Все города, все государства, все царства смертны; все когда-нибудь кончается, естестсмертны; все когда-иноудь кончается, естественно или насильственно; поэтому, когда граждании живет в последние времена своего отечества, ему приходится не столько скорбеть о его несчастьях и жаловаться на судьбу, сколько горевать о себе, потому что с отечеством случилось только неизбежное, а беда обрушилась на того, кому довелось родиться в годину подобного несчастья.

190. Можно сказать в назидание и утешение людям, которые не достигли желанного положения: смотрите назад, а не вперед, и вы уви-дите, что людей, чья участь еще хуже вашей, несравненно больше, чем таких, кому живется лучше, чем вам. Это глубокая истина, и она должна была бы убедить людей довольствоваться тем, что им дано, но сделать это трудно, пбо природа так устроила наше зрение, что, не насилуя себя, мы можем смотреть только вперед. 191. Нельзя осуждать людей, которые не скоро

решаются; есть, конечно, такие случаи, когда

необходимо решать быстро, но человек скорый в решениях обыкловенно ошиблется больше того, кто решает медленно; зато надо беспощадно осуждать медленность в исполнении, когда все уже решено: она, можно сказать, вредит всегда, а полезной бывает только случайно; говорю это вам в предупреждение, так как многие в этом заблуждаются, по лени, по желанию избавиться от хлопот или по иной причине.

- 192. В делах примите себе за правило: недостаточно дать делу и гчало, направление, толчок; необходимо следить за ним и никогда до
  конца его не бросать. Даже тот, кто всегда при
  делах, еще очень далек от умения вести их в
  совершенстве. Тот же, кто поступает иначе,
  считает иногда переговоры законченными, когда они только что начались или натолкнулись
  на трудности; таковы небрежность, малодушие, испорченность людей, и так трудны дела
  по самой их природе. Воспользуйтесь этим правилом; верность ему приносила мне иногда великую честь, а пренебрежение им приводит к
  столь же великому сраму.
- 193. Кто руководит переговорами, направленными против какого-нибудь государства, должен прежде всего знать, что никогда не надо писать писем, так как письма часто перехватываются и становятся тогда свидетельством, которое невозможно отрицать; правда, теперь известно много способов тайного письма, но искусство читать его также в полном расцвете. Гораздо вернее пользоваться для этих целей не письмами, а подходящими людьми, но именно поэтому

слишком трудно и опасно для частных людей втягиваться в такив дела; людей, которым можно это поручить, у них недостаточно, а на тех немногих, которые есть, нельзя особенно полагаться, так как обмануть частного человека в угоду князьям слишком выгодно и почти беспроигрышно.

проигрышно.

194. Начиная дело, необходимо хорошо его обдумать, но все же не надо предполагать в нем трудностей, непреодолимых для человека с хорошей головой; надо помнить, что чем дальше продвинуто дело, тем оно становится легче, и трудности развязываются сами собой. Это чистейшая правда, и всякий, кто ведет переговоры, убеждается в ней на деле; если бы об этом помнил папа Климент, он часто вел бы свои дела больше ко времени и с большим для себя успехом.

для себя успехом.

195. Люди, близкие к князьям п желающие добиться от них милостей или знаков благоволения для себя или для друзей, должны, пасколько можно, умудриться сделать так, чтобы им не приходилось часто прямо просить; падо искать или выжидать удобный случай, искусно представить и ввести своих друзей и, когда случай подойдет, схватывать его сейчас же и не пропускать. Поступающий так ведет дела свои с гораздо большей легкостью и утомляет князя гораздо меньше; добившись своего в первый раз, он свободное и решительное добьется успеха в дальнейшем.

196. Если люди вилят, что нужла заставляет

196. Если люди видят. что нужда заставляет тебя итти у них на поводу, они перестают счи-

таться с тобой и ни в грош тебя не ставят; забота о своем интересе или собственная злая природа в них обычно сильнее, чем сознание твоей правоты и заслуг, обязательств их перед тобой или памяти о том, что ты, может быть, попал в беду из-за них или ради того, чтобы им угодить; поэтому старайтесь не доходить до такой жизни и бойтесь ее как огия. Если бы такой жизни и бойтесь ее как огия. Если бы слова эти жили в душах людей, многие из них теперь не были бы изгнанниками; не важно, были ли они изгнаны за преданность тому или другому князю, а страшно, что князь, видя их в изгнании, скажет: без меня эти люди не могут ничего, и, не стесняясь, обращается с ними, как ему вздумается.

197. Тот, кому приходится защищать перед гражданами трудные или противоречивые дела, пусть постарается, если возможно, их разделить и не говорить о втором, пока не закончено первое; возможно, что противники одного дела не станут тогла возражать против другого; если

197. Тот, кому приходится защищать перед гражданами трудные или противоречивые дела, пусть постарается, если возможно, их разделить и не говорить о втором, пока не закончено первое; возможно, что противники одного дела не станут тогда возражать против другого; если же соединить все вместе, то каждый, кому не правится какая-нибудь частность, должен будет возражать против всего. Если бы Пьеро Содерини сумел так повести дело, когда хотел изменить законы о верховном суде <sup>27</sup>, он бы этого добился и. может быть, упрочил бы правление народа. Совет не заставлять людей проглатывать горькое блюдо в один прием — часто не менее полезен в частных делах, чем в общественных.

198. Верьте, что во всех делах, как общественных, так и частных, существенно умение

повернуть их в противоположном направлении; поэтому, если вы хотите вести дело, но не доводить его до конца, ведите его так, чтобы можно было всегда повернуть на другую

дорогу.
199. Если вы хотите притворяться с другими или скрыть какую-нибудь свою склонность, старайтесь уверить их самыми сильными и убедительными доводами, что вы держитесь противоположного мнения, ибо, когда люди считают, что вы пришли к этому по требованию благоразумия, они легко убеждаются, что решения ваши

вы пришли к этому по тресованию слагоразумия, они легко убеждаются, что решения ваши
согласны с голссом разума.

200. Один из способов пайти покровительство для ваших замыслов у человека, который
иначе остался бы им чужд,—это поставить его
во главе их, сделать его, так сказать, их автором. Этим путем привлекаются, главным образом, люди легкомысленные, в которых тщеславие так сильно, что они думают больше о нем,
чем о той существенной осторожности, которал в делах необходима.

201. Может показаться, что во мне говорит
злоба или подозрительность, но дай боже, чтобы
слова мои были неверны: дурных людей на
свете больше, чем хороших; это особенно верно,
когда дело идет об имуществе или об интересах
государства; поэтому не ошибется тот, кто во
время переговоров острым глазом следит за
всеми, исключая только немногих, о которых
по опыту или по сообщениям, вполне достойпым доверия, известно, что это люди хорошие.
Ловкость здесь как раз в том, чтобы не про-

слыть подозрительным человеком; если вы увидите, что это невозможно, то самое важное — вообще инкому не доверяться.

202. Когда мстят так, что жертва не замечает, от кого идет зло, можно сказать лишь одно: что это делается ради удовлетворения ненависти и злобы; великодушнее месть открытая, дабы каждый знал, откуда она идет; тогда можно сказать, что человек поступил так не столько ради ненависти или жажды мщения, сколько во имя своей чести, т. е. чтобы о нем стало известно, что он песпособен молча сносить обиды.

203. Пусть знают князья, что не надо допускать подданных до состояния, близкого к свободе; ведь люди от природы хотят быть свободными, и естественное свойство каждого не довольствоваться тем, что у него есть, а все-гда стремиться к лучшему; эти стремления силь-нее памяти о любезном обхождении князя и о

нее памяти о любезном обхождении киязя и о дарованных им милостях.

204. Певозможно помешать чиновникам грабить; сам я был совершенно чист, но под начальством монм были губернаторы и другие чиновники, и, несмотря из все мои усилия и собственный пример, я не мог по-настоящему бороться с воровством. Причина здесь в том, что деньги годятся из все, а в нынешней жизни богатого уважают больше, чем порядочного; все это еще поощряется невежеством и неблагодарностью князей, которые терпят около себя скверных людей и обходятся с хорошими слугами не лучше, чем с дурными.

205. Я был два раза во главе войск во время важнейших походов, располагал огромной властью и пришел к следующему: если верно то, что пишется о древнем войске,— а я думаю, что это большей частью так,— то по сравнению с ним нынешние войска — только тень. У современных начальников нет ни доблести, ни умения; они воюют без всякого искусства, без военных хитростей, точно расхаживают медленными шагами по главной улице; поэтому когда синьор Просперо Колонна, главнокомандующий во время первого похода, говорил мне, что я еще никогда не был на войне, я не без основания ответил ему, что, как это ни прискорбно, я и в этой войне из научился ничему.

что я еще никогда не был на войне, я не без основания ответил ему, что, как это ни прискорбно, я и в этой войне из научился ничему. 206. Пе стану спорить о том, полезнее ли для нашего тела обращаться к врачам или обходиться без них, как это долгое время делали римляне; я утверждаю только одно: потому ли, что дело это само по себе трудно, или по небрежности врачей, которым следовало бы быть внимательнейшими людьми и наблюдать за мавнимательнейшими людьми и наблюдать за ма-лейшими признаками болезни, но врачи наших дней умеют лечить только обычные заболевания, и науки их хватает самов большое на лечение двух припадков лихорадки; когда же в болезни встречается что-нибудь необычное, они лечат втемную и случайно; не говорю уже о том, что врачи, по самолюбию своему и по соперниче-ству друг с другом,— худшего вида животные, без совести и чести; вполне уверенные, что ошибки их трудно проверить, опи ежедневно калечат наши тела, заботясь только о том, чтобы превознести самих себя или унизить това-

рищей.

207. Безумно говорить об астрологии, т. е. о знании будущего; или сама наука эта не истинна, или нельзя знать все, что для нее необходимо, или способностей человека на это нехватает, а приходится признать, что надеяться достигнуть таким путем знания о будущем — бред. Астрологи не знают, что говорят, и догадываются о правде только случайно; таким образом, возьмешь ли ты предсказания астролога или любого человека, каждое из них может оправдаться не хуже другого.

208. Наука о законах сведена в наше время к тому, что если при решении какого-нибудь дела сталкиваются с одной стороны доказательство, взятое из жизии, а с другой — миение ученого, который об этом писал, то надо ожидать, что мнение это возьмет верх; поэтому даже ученые, ведущие дела, вынуждены знакомиться со всем, что написано; таким образом, время, которое могло уйти на размышление, тратится на чтение книг, утомляющее душу и тело и похожее скорее на труд носильщиков, чем ученых.

209. Я думаю, что суд у турок, решения которого скоры и почти случайны, приносит меньше зла, чем судебные порядки, обычно принятые у христиан; судебная волокита стоит так дорого и так расстраивает дела тяжущихся, что вред от этого, пожалуй, не меньше, чем если бы решение было вынесено в первый же день; кроме того, если мы думаем, что решения у турок выносятся втемную, то, сопоставляя их

- с нашими, надо сказать, что правда находится посредние, и, наконец, решения их едва ли менее справедливы, чем наши, выпосимые по небежеству или пристрастию судей.
- 210. Коротко и верно говорит пословида: кто говорит или пишет о мпогом, непременно нагородит вздору; зато мысли о немногих вещах могут быть все хорошо продуманы и выражены сжато; поэтому было бы, может быть, лучше выбрать из этих заметок один цветок, чем накоплять столько всякой всячины.
- 211. Я, кажется, могу утверждать, что духи существуют; говорю о том, что мы называем духами, т. с. о тех воздушных существах, которые попросту говорят с людьми, ибо у меня был опыт, который кажется мне совершенно достоверным. Но что такое духи и каковы они, это, я думаю, так же мало известно человеку, убеждающему себя в том, что он это знает, как и тому, кто ничего об этом не думает. Знание духов, как и предсказание будущего, которому человек вверяется иной раз с искусством или вдохновением,— все это скрытая мощь природы или действительно той высшей силы, которая движет всем; она открыта ей и скрыта от нас так глубоко, что умы человеческие этого не постигнут.
- 212. Из трех образов правления,— власти одного, немногих или большинства,— самым худшим для Флоренции было бы но-моему правление оптиматов, так как оно неестественно и с ним так же нельзя примириться, как с тиранией. Своим самолюбием и взаимными распрями

оптиматы сделали бы все зло, на которое способна тирания, и, может быть, еще скоро разъединили бы город, а из всего благого, что делает тиран, они не сделали бы ничего <sup>28</sup>.

- 213. Человек в своих решениях и поступках всегда сталкивается с одной трудностью, именно: с правдой противоположного; нет столь совершенного порядка, в котором не скрывался бы беспорядок, нет зла, в котором не было бы добра, нет добра, в котором не заключалось бы зла; отсюда нерешительность многих людей, которых смущает всякое маленькое затруднение; людей с таким характером называют оглядывающимися, потому что съи оглядываются на все. Не следует так поступать, надо взвесить пеудобства каждого решения, остановиться на том, где их меньше, и помнить, что не может быть решения безукоризненного и совершенного со всех сторон.
  - ного со всех сторон.

    214. У каждого человека есть недостатки, у одного их больше, у другого меньше; не может поэтому быть долгой дружбы, подчинения, товарищества там, где один не приспособляется к другому. Падо знать друг друга и помнить, что, меняя людей, не избежишь всех их недостатков, а встретишь или те же самые, или еще большие; поэтому нужно научиться приспособлению, лишь бы дело шло о вещах выносимых или не очень важных.
  - 215. Как часто слышится осуждение тому или другому поступку, но, осли бы он в свое время не совершился и люди могли бы знать, каковы будут последствия, поступок этот вызвал бы

только похвалу; наоборот, сколько восхваляемых дел подверглось бы тогда осуждению. Не спешите поэтому одобрять или упрекать, судя по внешности вещей; все, что является вам, надо рассматривать изпутри, если вы хотите, чтобы суждение ваше было верным и взвешениым

216. Нельзя выбирать в этом мире ин среды,

216. Нельзя выбирать в этом мире ин среды, в которой должен родиться человек, ин обстановки, в которой ему приходится жить. Поэтому, когда вы хвалите или упреклете людей, смотрите не на услозия, в которые они поставлены судьбой, а на то, как они с этими условиями справляются. Ведь, похвала или осуждение будут зависеть от того, как люди себя ведут, а не от положения, в котором они находятся, как это бывает в комедии или трагедии. В маске господина или короля человек стоит не больше, чем в маске раба; все дело только в том, кто лучше умеет ее посить.

217. Нельзя пренебрегать исполнением долга из одного только страха нажить себе врагов или кому-нибудь не понравиться; исполнение долга дает человеку славу, польза от которой больше, чем вред от возможного врага. В этом мире надо или быть мертвецом, или решиться иной раз обидеть другого; но то же искусство, которое учит нас устраивать все к общему удовольствию, проявляется и в том, чтобы знать, когда нужно итти людям наперекср; делать это надо с толком, во-время, умеренно, по достойному новоду и достойными средствами. средствами.

- 218. Хорошо ведут дела свои в этом мире люди, всегда имеющие в виду собственный интерес и соразмеряющие с этой целью все свои поступки, но обманываются те, кто не знает как следует, в чем его интерес, и думает, что он всегда состоит больше в денежной выгоде, чем в чести
- дует, в чем его интерес, и думает, что он всегда состоит больше в денежной выгоде, чем в чести и в умении сохранить свою славу и доброе имя. 219. Если человек принял решение или высказал какой-нибудь взгляд и вдруг изменит свое мнение по какому-нибудь признаку раньше, чем увидит исход дела, то сознаться в этом открыто будет простодушием; если он уже не может или не во власти его поправить дело, он лучше поддержит свое влияние, отстанвал первоначальное мнение; отказ от своих слов может только подорвать его значение, так как случится всегда обратное тому, что он говорил в начале или перед концом; настанвая же на своем первоначальном мнении, он будет иметь более верный успех в случае, если оно оправлается, а это еще может случиться.

  220. Когда отечество попадает во власть тиранов, то хороший гражданин по-моему должен искать сближения с ними, чтобы внушать им стремление к добру и ненависть к злу; прямая польза города в том, чтобы люди благородные были в такое время влиятельны, и, хотя флорентийские невежды и слепцы всегда утверждали иное, они сами заметили бы, какой чумой было бы правление Медичи, если бы их окружали только безумцы или злодеи.

  221. Если враги, объединившиеся против тебя, сцепляются друг с другом, то напасть на одного

из них, чтобы раздавить их поодиночке, часто значит сплотить их вповь. Поэтому надо тщательно рассмотреть природу ненависти, возник-шей между ними, а также другие условия и об-стоятельства, чтобы ты мог верно решить, лучше ли напасть на одного из врагов или предоставить им драться между собой.

Заметки, писанные до 1525 года в других тетрадих, по внесенные сюда в начале 1528 года во время долгого моего досуга, вместе с большей частью заметок, заключающихся этой тетрали

222. Праздность, сама по себе, причуд не создает, по без праздности их не бывает вовсе. 223. Граждане, стремящиеся к почестям и славе, полезны и достойны хвалы, лишь бы они не шли путем захватов и партий, а умели бы создать себе славу хороших и разумных людей и служить отечеству благими делами; дай бог, чтобы наша республика была проникнута таким честолюбием. Опасны люди, поставившие себе целью собственное величие, потому что человека, создавшего себе этот кумир, не остановит пичто,— ни справедливость, ни честность,— и он готов все сравнять с землей, лишь бы дойти до цели.

224. Лурной граждании не может надолго со-

224. Дурной граждании не может надолго сохранить доброе имя; ноэтому люди, желающие скорее казаться, а не быть хорошими гражданами, должны поневоле заставить себя ими быть,

иначе они в конце концов перестают ими казаться.

225. Человек от природы склонен к добру, и добро нравится всем больше, чем зло, если только зло не приносит наслаждения или вы-годы; однако природа человеческая хрупка, со-блазны же зла бескопечны, и люди легко отступают от природной склонности ради интереса. Поэтому не ради пасилия, а для удержания людей в верности их природе изыскали мудрые законодатели для них шпоры и узду, т. е. награду и паказание; если к ним не прибегают, то хорошие граждане встречаются в республике только как величайшая редкость. Мы видим это во Флоренции по опыту каждого дия.
226. Если мы слышим или читаем о ком-

220. Если мы слышим или читаем о ком-нибудь, кто, без всякой выгоды или интереса для себя, предпочитает зло добру, его надо назвать зверем, а не человеком, ноо у него нет стремления, общего от нрироды всем людям. 227. Велики недостатки и неустройства пра-вления народного, и тем не менее в нашем городе мудрые и добрые граждане одобряют

его как меньшее зло.

его как меньшее зло.
228. Отсюда можно заключить, что во Флоренции мудрый человек в то же время хороший граждании, ибо, не будь он хорошим гражданиюм, он бы не был мудр.
229. То великодушие, которое нравится толие, лишь крайне редко встречается у людей действительно мудрых; поэтому достоин хвалы не столько тот, кто кажется великодушным, сколько тот, кто кажется великодушным, сколько тот, кто действительно достиг зрелости ума.

230. Народ любит в республике того, кто творит справедливость; к мудрому он чувствует скорею почтение, чем любовь.

231. О боже! Насколько больше доказательств близкого упадка нашей республики, чем

утверждения на долгое время.
232. Человек здравого суждения стоит больше человека большого таланта; это гораздо вернее

обратного.

- 233. Не противно равенству в правлении на-233. Пе противно равенству в правлении на-родном, когда один гражданин пользуется боль-шим влиянием, чем другой, лишь бы это было данью всеобщей любви и почтения и вместе с тем народ имел бы возможность сменить его, когда захочет: напротив, без таких столпов рес-публикам держаться трудно; благо было бы нашему городу, если бы флорентийские глупцы это понимали.
- 234. Кому приходится приказывать другим, тот не должен быть чересчур скромен и стесняться повелевать. Я не говорю, что такой человек должен быть совсем свободен от этих качеств, по в большой степени они вредны.
- 235. Очепь полезно вести дела свои в тайне, но еще полезнее пе показывать этого друзьям; мпогие пз них, видя в этом недостаточное уважение к себе, вподают в гнев, когда чувствуют, что их не хотят посвящать в свои дела.
- 236. Три вещи хотел бы я видеть перед смертью, по я сильно сомневаюсь, что увижу хотя бы одну, даже если бы мне довелось прожить долго: это хорошо устроенную республику в на-шем городе, Италию, освобожденную от всех

варваров <sup>29</sup>, и мир, избавленный от тирании этих злодеев попов.

237. Тот, чья безопасность не обеспечена договорами или сознанием могущества, при котором вообще нечего бояться, тот поступает безумно, оставаясь нейтральным во время войн между другими, пбо он не удовлетворяет побежденного и делается добычей победителя; кто

между другими, поо оп не удовлетворяет по-бежденного и делается добычей победителя; кто не верит голосу разума, пусть посмотрит на пример нашего города и на то, что получилось из нейтралитета во время войны, которую папа Юлий и католический король Арагонии вели с Людовиком, королем Франции. 238. Если хочень оставаться нейтральным, условься по крайней мере о нейтралитете с той стороной, которая его желает, ибо это один из способов присоединиться к ней; если эта сто-рона победит, ей будет, может быть, несколько неловко или совестно тебя притесиять. 239. Сдерживать целомудренно свои жела-ния—это гораздо большее удовлетворение, чем давать им волю, ибо одно преходяще и идет от тела, другое же, если только страсти не-много остынут, прочно и идет от души и совести. 240. Чести и известности надо желать больше, чем богатства,— но так как в паши дни влияние без богатства сохранить трудно, то люди выдающиеся должны стараться иметь его, но не в безмерном количестве, а в том, какое нужно для цели, именно для того, чтобы дости-гнуть или сохранить влияние и власть. 241. Парод во Флоренции в общем бедеи, а по свойству нашего образа жизни каждый

жаждет богатств; такой народ не годится для ващиты свободы города, потому что стремление к богатству побуждает человека добиваться своей частной пользы, не думая о чести и славе государства и нисколько с этим не считаясь. 242. Известь, скрепляющая здание государства тирана,— это кровь граждан; каждый должен был бы употребить все свои силы па то, чтобы в его городе не пришлось строить такие

дворцы.

243. Если в городе установлен терпимый строй, хотя бы и с некоторыми недостатками; то пусть граждане, живущие в республиках, не стараются изменить его ради лучшего, потому

стараются изменить его ради лучшего, потому что за этим почти всегда наступает ухудшение; не во власти человека, изменившего прежний порядок, устроить новое правление, которое бы точно совпало с его намерениями и мыслями. 244. Зло, творимое власть имущими в городе, делается большей частью из-за подозрительности; поэтому, если кто-нибудь возвысился, город не может быть благодарен людям, возбуждающим его на новый порядок без достаточных оснований, ибо это увеличивает подозрительность, а вместе с ней и все зло тирании.

245. У бедных злоба легко может явиться случайно, у богатых она чаще идет от природы; поэтому в человеке богатом она заслуживает более строгого осуждения, чем в бедном.

246. Если князь или частный человек хочет при помощи своего посла или через другое лицо заставить кого-инбудь поверить неправде,

он должен сперва обмануть самого посла, потому что тот действует и творит с большей силой, когда думает, что замысел князя ему известен, и он не стал бы так стараться, если бы знал, что это только притворство.

247. Важнейшие дела часто зависят от вешей, кажущихся инчтожными, поэтому надо быть осторожным и вдумчивым даже в малых лелах.

248. Легко испортить свое благополучие, но трудно его добиться; поэтому тот, кто дошел до высокого положения, должен сделать все усилия, чтобы оно не выскользнуло у него из рук.

249. Безумно гневаться на людей, стоящих так высоко, что ты не можешь надеяться им отметить; поэтому, если ты чувствуешь себя оскорбленным ими, надо терпеть и притво-

ряться.

250. На войне все меняется с каждым часом, поэтому не надо слишком воодушевляться от новых уснехов и отчаиваться от неудач; перемены происходят часто; пусть это научит человека пе пропускать на войне счастливые случайности, ибо время их не длится долго.

251. Торговцы кончают большей частью несостоятельностью, мореплаватели — кораблекрушением, так же несчастно кончает тот, кто долго управлял землями церкви.

управлял землями церкви. 252. Маркиз Пескара говорил мне однажды, что редко удается дело, успеха котсрого желают все; если это верпо, то потому, что дела обычно вершатся немногими, а цели немногих почти всегда противоположны целям и стремлениям большинства.

253. Не боритесь пикогда с религией и вообще с вещами, зависящими, повидимому. от бога, ибо слишком сильна власть этого слова над умами глупцов.

254. Справедливо было сказано, что слишком большое благочестие калечит мир, так как оно размягчает души, вовлекает людей в тысячи заблуждений и отвращает их от дел благородных и мужественных; я не хочу этим выразить неуважение к вере христианской и богоночитанию.— наоборот, я хочу только подтвердить и усилить его, различая между палишним и достаточным и побуждая умы верно различать вещи, с которыми должно считаться, от тех, которыми можно пренебречь.

255. Всякое обеспечение, которое можпо получить от врага, хорошо, будь то клятвы, слово друзей, обещания или пные ручстельства. Однако, ввиду дурного склада людей и изменчивости времен, не существует лучшего и более крепкого обоспечения, чем такое устройство дел, чтобы безопасность твоя основывалась больше на том, что враг не может тебя притеснять, чем на том, что он этого не хочет.

256. По образу жизни мирской не может быть большое благочестие калечит мир, так как оно

чем на том, что он этого не дочет.

256. По образу жизни мирской не может быть большего счастья, чем видеть врага своего поверженным и отданным тебе во власть; для такой цели нельзя упускать ничего. В этом великое счастье, по человек просласится еще больше, если воспользуется таким счастьем как

подобает, т. е. будет милостив и простит; таково свойство душ благородных и высоких. 257. Заметки эти—правила, которые можно написать в книгах, но бывают случаи особые, которые по причине иной их природы должны разрешаться по-другому, и писать о них можно разве только в книге человеческой мудрости. 258. Древине любили пословицу: Magistratus

готи озепние любили пословицу: Magistratus virum ostendit; она позволяет распознать человека не только по месту, которое ему отведено, но она важна также потому, что могущество и песдержанность раскрывают склонности души, т. е. самую природу человека, знайте, что чем выше стоит человек, тем меньше он себя обуздывает и больше дает воли тому, что состав-

дывает и больше дает воли тому, что составляет его природные качества.

259. Умейге не ссориться с властями отечества своего, не доверяйтесь надежде, что, по образу жизни вашей, вам никогда не случится попасть к ним в руки, ибо возникает бесконечно много неожиданных случаев, когда приходится к ним обращаться; и, наоборот, если власти хотят тебя покарать или отмстить тебе, пусть не делают этого поспешно, а выждут время и случай; они, конечно, почуют его еще пздали и смогут исполнить свое желание целиком или частью, не обнаруживая ин злобы, ни страсти. пи страсти.

260. Если тот, кто правит городами или на-родами, хочет, чтобы подвластные ему держа-лись спокойно, он должен быть строгим и ка-рать за все проступки, но может показать милосердие в выборе наказания; ведь помимо

случаев безобразных или таких, когда надо показать пример, обычно вполне достаточно наказывать за проступки, считая по пятнадцати

сольди за лиру.

261. Если бы слуги были умелы или благодарны, то для хозянна было бы долгом чести оказывать им всяческие благодеяния, но так как по большей части это люди иной природы, которые бросают или изводят тебя, как только получат все, что им нужно, то полезнее подходить к ним с стиснутой рукой; лаская их надеждой, надо давать ровно столько, чтобы они не отчанвались.

262. Слова эти надо применять так, чтобы слава человека, скупого на благодеяния, не отгоняла от тебя людей, и избежать этого легко, если осчастливить кого-нибудь не в пример прочим; дело в том, что власть надежды над людьми обычно так велика, что пример одного облагодетельствованного тобой приносит тебе больше пользы и действует на других обычно сильнее, чем пример сотни людей, не получивших от тебя никакой награды.

облагодетельствованного тобой приносит тебе больше пользы и действует на других обычно сильнее, чем пример сотни людей, не получивших от тебя никакой награды.

263. Люди больше хранят в памяти своей обиды, чем благодеяния; наоборот, вспоминая о благодеянии, они его преуменьшают, ибо убеждены, что заслуживают большего, чем в действительности; обратное происходит с обидами, боль от которых в каждом человеке сильнее, чем это было бы разумно; поэтому, когда прочие условия равны, остерегайтесь делать комунибудь приятное, если это должно быть в той же мере неприятно другому, ибо по причине,

указанной выше, проигрыш от этого в общем больше, чем выигрыш.

264. Вы можете скорее положиться на того, кто в вас нуждается или имеет в данном деле общий с вами интерес, чем на того, кто вами облагодетельствован, ибо люди обычно неблагодарны; если не хотнте обмануться, соразмеряйте с этим ваши расчеты.

265. Я написал предыдущие заметки для того, чтобы научить жить и знать настоящую цену вещей, а не для того, чтобы отвратить вас от благодеяний; ведь, помимо того, что это вещь благородная и проистекающая из прекрасной души, мы видим, как благодеяние иногда вознаграждается, и так щедро, что это оплачивает многих; везможно, что власти, которая выше людей, угодны благородные поступки и она не хочет, чтобы они всегда оставались бесплодными.

266. Устройтесь так, чтобы иметь друзей, ибо они хороши в такие времена и в таких случаях, о которых ты бы не подумал; мысль эта простая, по глубину ее не может понять тот, кому не пришлось в каком-пибудь важном деле испытать ее па опыте.

267. Всем правятся люди от природы правливые и открытые; быть таким, конечно, благородно, но иногда это тебе вредит; с другой стороны, злая природа людей де ает притворство полезным и часто даже необходимым, но оно внушает пенависть и есть в нем печто отталкивающее; каков должен быть выбор, я не знаю; хотелось бы думать, что в обычной жизии

можно итти по первому пути, не отказываясь в то же время от второго; это значит, что в делах простых и в жизни обыденной надо быть правдивым, чтобы прослыть человеком прямым, и все же в некоторых важных и редких случаях следует прибегать к притворству, которое будет тем полезнее и тем лучше удастся, что тебе поверят легче, так как ты слывешь иным.

268. По причинам, о которых сказано выше, не одобряю того, кто живет всегда притворством и хитростью, но извиняю того, кто иногда к этому прибегает.

269. Если хочешь скрыть то, что ты сделал или пытался сделать, знай, что всегда лучше это отрицать, даже если поступок твой совершен почти открыто и на виду у всех; упорное отрицание, конечно, не убедиг того, у кого есть улика или кто верит противоположному, но оно, по крайней мере, склоняет к тебе его мысли. 270. Трудпо поверить, как важно для прави-

270. Трудно поверить, как важно для правителя, чтобы все касающееся его хранилось в тайне; дело не только в том, что замыслы твои могут быть предупреждены или разрушены, если о них узнают, но одно неведение твоих мыслей заставляет людей внимательно и настороженно следить за твоими поступками, так что малейшее твое движение перетолковывается на все лады; имя твое становится известным повсюду. Поэтому тот, кто находится в таком положении, должен был бы приучить себя и своих сотрудников молчать не только о тех делах, о которых знать не следует, по и о всех тех, о которых не полезно объявить всенародно.

271. Заметка моя о том, что не следует сообщать свои тайны, если тебя не заставляет необходимость, пригодна для всех, ибо каждый, кто сообщил другому тайну, становится его рабом, не говоря уже о всех других несчастиях, к которым знание тайны может привести; если же необходимость заставит вас рассказать чтонибудь, делайте это как можно позже, ибо время рождает тысячи дурных мыслей.

272. Обнаруживать свою радость или неудовольствие очень приятно, но вредно, а потому мудрость в том, чтобы сдерживать себя, хотя

мудрость в том, чтобы сдерживать себя, хотя это и очень трудно.

273. Когда я был послом в Испании при доне Феррандо, короле Арагонии, князе мудром и славном, я заметил, что, затевая новый поход или другое важное дело, он не объявлял о нем сразу, с тем чтобы оправдывать его потом, но поетупал совершенно обратно; он действовал так искусно, что еще раньше, чем замыслы его открывались, все уже говорили, что король по таким-то причинам должен сделать именно это; когда же впоследствии объявлялась всенародно воля короля сделать то, что уже раньше казалось каждому справедливым и необходимым, трудно поверить, с каким сочувствием и с какой хвалой встречались его решения.

274. Даже те, кто умудряется забывать о

274. Даже те, кто умудряется забывать о судьбе, приписывая все благоразумию и таланту, не могут отрицать, что величайшая милость судьбы проявляется хотя бы в том, что тебе вовремя представляются случаи, когда твои таланты могли бы проявиться всего ярче. Мы

знаем по опыту, что одни и те же таланты ценятся в одни времена больше, чем в другие, и дело, благодарное в одно время, будет небла-

годарным в другое.

275. Я не хочу упрекать тех, кто в порыве любви к родине готов подвергнуть себя опасно-сти ради восстановления ее свободы; однако я утверждаю, что люди, желающие изменить в нашем городе государственный строй ради своих интересов, неблагоразумны, так как это дело опасное. Мы видим по опыту, что заговоры удаются лишь в редчайших случаях. Даже при успехо тебе почти никогда не удается сохранить надолго изменения, о которых ты мечтал, но, кроме того, ты обречен на постоянные терза-

но, кроме того, ты обречен на постоянные терзания, так как всегда приходится опасаться, как бы не вернулись и не погубили тебя изгнанные тобой. 276. Не надрывайте своих сил, добиваясь перемен, которые ничего, кроме видимости, в людях не меняют; какая польза для тебя, если эло и обилу, которые наносил тебе Петр, будет наносить Мартин; например, какая радость для тебя, что уйдет мессер Горо, если на его место придет другой, ему подобный. 277. Кто приступает к переговорам, пусть помнит, что нет ничего более гибельного для них, чем желание получить слишком много; на это уходит больше времени, в дело вовлекается больше людей, смешиваются разные вещи, и таким образом подобные затеи легко можно раскрыть; кроме того, надо думать, что судьба, крыть; кроме того, падо думать, что судьба, от которой эти вещи зависят, гневается на человека, желающего в такой мере освободиться

от ее могущества и обеспечить себя; итак, я заключаю, что вернее итти даже на известный риск, чем добиваться, чтобы все было обеспечено до конца.

278. Не рассчитывайте па то, чего у вас пет, пе тратьте за счет будущих доходов, потому что они очень часто вовсе не получаются. Мы видим, что крупные купцы всего чаще делаются песостоятельными потому, что, в надежде на большие доходы в будущем, они бэрут деньги под процепты, прарастающие точно и в определенные сроки; будущие же доходы часто или вовсе не приходят, или оттягиваются дольше, чем вы думали, и таким образом дело, которое было для вас в начале полезным, оказывается самым разорительным.

было для вас в начале полезным, оказывается самым разорительным.

279. Не верьте тем, кто уверяет. будто любовь к покою и усталость от честолюбия заставили их уйти от дел, ибо в душе эти люди почти всегда таят противоположное; если они отстранились от жизни, то по злобе, необходимости или безумию. Примеры этого мы видим каждый день, и стоит только сделать таким людям намек на возвышение их, как они забывают о своем хваленом покое и бросаются в самую гущу борьбы с пеудержимостью огня, охватившего сухое или промасленное дсрево.

мек на возвышение их, как они забывают о своем хваленом покое и бросаются в самую гущу борьбы с неудержимостью огня, охватиешего сухое или промасленное дерево.
280. Если вы согрешили против закона, обдумайте и взвесьте все раньше, чем попадете в тюрьму; как бы дело ни было запутано, нельзя поверить, на что способен судья, усердный и желающий его раскрыть; малейшего просвета достаточно ему, чтобы осветить все.

- 281. Я, как и другие люди, хотел чести и пользы; до сих пор, по милости божией и по счастливому жребию, все удавалось мне даже свыше желаний; однако впоследствии я ни в чем не нашел удовлетворенности, о которой мечтал; для того, кто вдумается как следует в мои слова, их будет, мне кажется, достаточно, чтобы угасить в людях эту жажду.
- 282. Величия власти желают все, потому что добро, в нем заключающееся, выступает наружу, а зло остается скрытым внутри; если бы было видно и оно, власть, может быть, меньше прельщала бы людей, ибо величие, без сомнения, полно опасностей. забот и мук. Но то, что делает его желанным даже для людей чистой души,— это стремление каждого человека к превосходству над другими, а более всего то, что одно лишь величие власти может уподобить нас богу.
- 283. Все непреднамеренное меняется несравнимо больше, чем предвиденное; поэтому я называю человеком великой и непреклонной души лишь того правителя, который не стра-шится виезапных опасностей и случайностей; насколько я могу судить, это качество редчайшее.
- 284. Люди, восхваляющие или осуждающие какой-нибудь поступок, судили бы о нем совсем иначе, если бы могли заранее знать, что про-изойдет, если этот поступок не совершится. 285. Нет сомнения, что чем старше становится человек, тем сильнее делается в нем ску-
- пость; обычно говорят, что это происходит в

нем от измельчания души; однако такое рас-суждение меня не слишком убеждает; очень уж невежественен тот старец, который не знает, что с годами человеку нужно все меньше. Кроме того, я вижу, как во многих стариках часто растет сладострастие, т. е. желание,— а не силы, — жестокость, и другие пороки; думаю по-этому, что, может быть, причина здесь в том, что чем дольше живет человек, тем больше привыкает он к благам, а зпачит, и больше их любит.

286. По той же причине, чем старше становится человек, тем тяжелее кажется ему смерть, и он всегда живет такими делами и мыслями, как будто уверен, что жизнь его продлится вечно.

287. Обычно думают, а часто видят по опыту, что богатство, приобретенное дурно, держится не дольше, чем до третьего поколения. Блаженный Августин говорит, что бог позволяет приобретателю его насладиться им в награду за добро, какое он сделал в жизни, но дальше оно редко передается, потому что так положено богом для имущества, дурно приобретенного. Я уже говорил моему отцу, что мне видится здесь другая причина: тот, кто наживает богатство, обычно воспитан в бедности и знает искусство его сохранения, но сыновья и внуки его воспитаны в богатстве, они не знают, что такое накоплять добро, и, не умея хранить его, легко его расточают.

288. Нельзя осуждать стремление иметь детей, ибо оно естественно, но я утверждаю,

что не иметь иx - это особого вида счастье, потому что даже тот, чьи дети добры и умны, видит от них, конечно, больше горя, чем уте-шения. Пример этому — мой отец, который счи-тался в свое время во Флоренции образдом отца, которому посланы хорошие дети; поду-майте теперь, что же будет с человеком, кому в этом не повезет.

289. Не будем вовсе осуждать гражданский суд турок, который скорее поспешен, чем упрощен; ведь тот, кто судит, закрыв глаза, вероятно, решает справедливо хотя бы половину дел и избавляет стороны от расходов и потери времени; наши же судьи действуют так, что для правой стороны часто было бы лучше, если бы решение в первый же день было вынесено против нее, чем добиваться своего с такими тратами и муками; кроме того, по злобе и невежеству судей, а также по темноте законов, мы часто делаем белое черным.

290. Ошибается тот, кто думает, что случаи, переданные законом на решение судьи, предоставлены его воле и благоусмотрению; закон не хотел облечь судью властью карать и миловать, но, так как ввиду различия обстоятельств нельзя дать во всех отдельных случаях точное определение, он, по необходимости, полагается суд турок, который скорее поспешен, чем упро-

определение, он, по необходимости, полагается на решение судьи, т. е. на его чуткость и совесть, которые заставляют судью разобрать все и сделать то, что ему кажется более справедливым. Такая широта закона освобождает судью от отчета, так как для него всегда найдется оправдание в том, что данный случай в

195

законе не определен; однако судье вовсе не предоставлено раздавать чужое имущество. 291. Известно, по опыту, что хозяева не до-

рожат слугами и, не стесняясь, прогоняют или перегоняют их с места на место ради интереса или прихоти; поэтому умны те слуги, которые поступают так же со своими хозяевами, храня, однако, верность и честь.

однако, верность и честь.

292. Пусть юноши верят, что оныт учит многому и что для круппых умов он важнее, чем для мелких; кто подумал бы об этом, легко открыл бы причину.

293. Нельзя, даже при самой совершенной природе, верно нонимать и постигать некоторые особые вещи, которым учит только опыт; эту мысль лучше поймет тот, кто долго был у дел, четому что тот же опыт научил его знать цену потому что тот же опыт научил его знать цену опыту.

опыту.
294. Князь расточительный нравится. конечно, больше, чем скупой; в действительности должно бы быть обратное, так как расточительный вынужден вымогать и грабить, а скупой ни у кого ничего не берет; страдающих от преследований расточителя больше, чем пользующихся плодами его щедрости. Причина, думается мне, в том, что надежда в человеке сильнее страха и людей, которые надеются чтонибудь получить от князя, больше, чей тех, кто боится вымогательства. кто боится вымогательства.

295. Согласие с братьями и родителями приносит тебе бесконечные выгоды, которых ты даже не сознаешь, потому что они не обнаруживаются одна за другой, а помогают тебе в

бесчисленных случаях и обеспечивают тебе уважение. Поэтому ты должен сохранить эту любовь даже ценой некоторого для себя неудобства. Люди в этом часто заблуждаются; они возмущены мелкими внешними стеснениями и не думают о том, как велики блага, остающиеся невилимыми.

296. Человек, облеченный властью над другими, может позволить себе многое и расширить ее даже свыше сил своих, ибо подданные не видят и не соразмеряют, что ты можешь и чего не можешь; наоборот, воображая, что мощь твоя больше, чем она есть, они часто сами делают уступки, к которым ты не мог бы их принудить.

297. Я был прежде того мнения, что непонятое сразу останется для меня непостижимым, сколько бы я об этом ни думал; однако я познал на опыте, что мнение это вполне ложно; можете посмеяться над тем, кто говорит иное. Чем дело глубже продумано, тем лучше ты его поймешь и выполнишь.

298. Когда приходит желанный случай, схватывай его, не теряя времени, ибо все в мире изменяется так часто, что, пока вещь не в руке, нельзя говорить, что ты ее получил. По той же причине, когда тебе предлагают что-нибудь неприятное, старайся оттянуть это как можно дальше, ибо мы видим ежечасно, как время несет с собой неожиданности, избавляющие тебя от этой трудности; так и надо понимать пословицу, которая, как говорят, не сходит с уст мудрецов: должно пользоваться благом времени.

299. Одни люди легко поддаются надежде получить желанное, другие никогда этому не верят, пока не убедятся вполне; лучше, без сомнения, надеяться меньше, так как чрезмерная надежда осабляет твою пастойчивость и причиняет тебе больше огорчений при неудаче.

300. Если хочешь узнать мысли тиранов, читай у Корнелия Тацита рассказ о последних беседах Августа с Тиберием.

301. Тот же Корнелий Тацит, если хорошо его понимать, учит по преимуществу о том, как должен вести себя человек, живущий под властью тиранов.

302. Как хорошо сказано: Ducunt volentes fata, nolentes trahunt! Каждый день дает этому столько примеров, что по-моему лучше этого никто еще пичего не сказал.

этого никто еще ничего не сказал.

303. Тиран прилагает все усилия, чтобы раскрыть твою душу, т. е. узнать, доволен ли ты его властью; он следит за каждым твоим движением, старается узнать об этом от тех. кто у тебя бывает, говорит с тобой о разных вещах, предлагает тебе решения и спрашивает, что ты о них думаешь. Поэтому, если ты не хочешь, чтобы он тебя разгадал, остерегайся с величайшей тщательностью приемов, употребляемых им, и сам не произноси слов, которые могут внушить ему полозрение, следи за рые могут внушить ему подозрение, следи за своими беседами даже с самыми близкими людьми, говори и отвечай ему так, чтобы он ничего не мог из тебя извлечь; это удастся тебе, если ты накрепко запомнишь в душе своей, что

тиран охаживает төбя насколько можно, чтобы

раскрыть твои мысли. 304. Человеку, известному у себя на родине и живущему под властью тирана кровожадного и зверского, можно дать лишь очень мало добрых советов, разве только уйти в изгнание. Когда же тиран из осторожности, по необходимости или по общему складу жизни в его государстве ведет себя с оглядкой, то человек, заметный среди других, должен стараться прослыть смелым, но спокойным и не склонным изменять свое поведение, если его к этому не выпудят; в таком случае тиран старается тебя обласкать и не давать тебе повода думать о переменах. Но он не поступал бы так, если бы знал тебя как человека беспокойного; в этом случае, считая, что ты никоим образом не можешь сидеть смирно, он вынужден будет всегда искать спо-

смирно, он вынужден будет всегда искать спо-соб тебя уничтожить.

305. В случае, о котором говорится выше, лучше не быть в числе людей, особенно близ-ких тирану, потому что он не только тебя ласкает, но меньше рассчитывает на тебя, чем на своих приближенных. Таким образом ты пользуещься его величием, а гибель его вознесет тебя еще больше. Однако для человека, малоизвестного у себя на родине, заметка эта не голится.

306. Есть разница между подданными, доведенными до отчаяния, и подданными недовольными, потому что они не думают ни о чем, кроме перемен, и ищут их даже с опасностью для себя, а другие, даже если и желают нового, не вызывают случая, а выжидают его.

307. Нельзя хорошо управлять подданными без строгости, ибо этого требует злобность людей, но суровость надо совмещать с осторожно-стью и всячески это показывать, дабы люди верили, что жестокость тебе не по сердцу, но что прибегаешь ты к ней по необходимости и во имя спасения общественного.

308. Надо обращать внимание на действие, а не на видимость и внешность вещей; однако

зоо. Падо ооращать внимание на деиствие, а не на видимость и внешность вещей; однако трудно поверить, как сильно можно расположить к себе людей лаской и приветливым словом; причина этого, как мне кажется, в том, что каждый считает свои заслуги большими, чем они есть, и поэтому впадает в гнев, когда видит, что ты не отдаешь ему должное в той мере, в какой это, по мнению его, следует. 309. Человеку делает честь, если он не дает обощаний, когда не намерен их сдерживать; обычно, однако, всякий, кому ты отказываешь, бывает недоволен, ибо люди не слушаются голоса разума. Обратное бывает с теми, кто обещает много, ибо часто случаются неожиданности, благодаря которым не приходится проверять твои обещания на опыте, и таким образом ты удовлетворил людей ничем; когда доходит до дела, всегда найдется предлог, чтобы от этого уклониться, а большинство столь простодушно, что позволяет дурачить себя словами. Однако нарушать слово так отвратительно, что надо держаться обратного, и это важнее всякой пользы; поэтому человек должен умуд-

риться отделываться, когда может, общими словами и по возможности избегать точных обещаний.

- 310. Берегитесь всего, что может повредить, а не пойти вам на пользу; поэтому ни в отсутствии, ни в присутствии других никогда не говорите ничего для них неприятного, если в этом нет выгоды или необходимости. ибо безумно без нужды создавать себе врагов; напоминаю вам об этом, потому что почти всякий повинен в таком легкомыслии.
- 311. Кто идет на опасность без должной осмотрительности, того надо назвать грубым животным; мужествен тот, кто. зная опасность, смело идет ей навстречу по необходимости или ради достойного дела.
- сти или ради достойного дела.

  312. Многие думают, что мудрый не может быть храбрым, так как он видит все опасности; я держусь обратного мнения,— что робкий не может быть мудрым, ибо уже тот судит слабо, кто расценивает опасность выше, чем должно. Чтобы разъяснить это темное место, я скажу, что не все опасности страшны на деле; одних человек избегает благодаря своей бдительности, искусству или смелости, выход из других указывают случай и тысяча неожиданностей. Поэтому тот, кто знает опасности, не должен считать, что все они несомненны, но, обдумав разумно, в чем он может надеяться на помощь и где ему может благоприятствовать случай, он должен быть мужественным, не отказываться от смелых и почетных предприятий из страха перед всеми опасностями, которые ему предстоят.

313. Ошибается тот, кто говорит, что образованность портит человеческие головы, хотя для людей ума слабого это, может быть, и верно; хорошую голову образованность делает совершенной, потому что дар природный в соединении с даром привходящим образует самый благородный состав.

314. Не для собственной пользы были посажены князья, ибо никто не пошел бы в рабство даром,— но во имя интересов народов, чтобы дать им хорошее управление; поэтому, когда князь перестает считаться с народом, он уже

не князь, а тиран.

315. Скупость в князе несравнимо гаже, чем в частном человеке, и не только потому, что князь, который может давать больше, тем большего лишает людей, но и потому, что имущество частного человека принадлежит ему целиком, существует только для него и нельзя им распоряжаться, не вызывая справедливых жалоб; достояние же князя дано ему для пользы и выгоды других, а потому, удерживая его для себя, он обманно лишает людей того, что должен им отдать.

- 316. Я говорю, что герцог феррарский 30, занимающийся торговлей, не только срамит себя, но что он тиран, так как берется за дело своих подданных, а не за свое; он также грешен перед народом, как был бы грешен народ перед ним, если бы вмешался в дела, которые должен ведать один только князь.
- 317. Все государства, если как следует рассмотреть их происхождение, строятся на на-

силии; нет власти законной, кроме республики, в пределах родного города и только там; незаконна и власть императора, основанная на власти римлян, которая была большим захватом, чем какая-либо другая; не исключаю из этого правила и власть духовенства, насильственниую вдвойне, ибо для подчинения людей оно поль-

вдвойне, ибо для подчинения людей оно пользуется оружием светским и духовным.

318. Дела мирские так разнообразны и зависят от стольких случайностей, что о будущем судить трудно; мы видим по опыту, что предположения людей мудрых почти всегда бывают ложны; не одобряю поэтому совета тех, кто упускает в настоящем даже малое благо из боязни будущих бед, хотя бы и больших, если они не подошли вплотную или не вполне достоверны; ведь то, чего ты боишься, часто вовсе не случается, и тогда оказывается, что ты липился желанного из-за пустого страха; поэтому мудра пословица: из вещи родится вещь. 319. Я часто видел, как ошибаются люди, когда судят о власти; обыкновенно говорят о том, как должен был бы поступить тот или другой князь в силу разума, а не о том, как он поступит, следуя своей природе и уму; поэтому, желая судить хотя бы о том, что сделает король Франции, надо больше думать о природе и обычаях француза, чем о том, как поступил бы мудрый человек.

мудрый человек.

320. Я говорил много раз и снова повторяю, что человек одаренный и умеющий пользоваться временем не должен жаловаться на краткость жизни; он может осуществить без конца всякие

вещи и выигрывает время, потому что умеет тратить его с пользой.
321. Кто хочет действовать, пусть не позволяет отстранять себя от дел; они всегда идут одно за другим, как потому, что первое прокладывает путь второму, так и потому, что участие в предприятии создает тебе имя; и здесь точно так же можно применить пословицу: вещь рождает вещь.

322. Пелегко додуматься до этих мыслей, но еще труднее их осуществить; человек часто знает, но не действует; если хотите воспользоваться ими, пересильте природу—и вы приобретете хорошую привычку, которая поможет вам сделать не только то, что здесь написано, но исполнить без труда все, что вам прикажет разум.

323. Не удивится рабскому духу наших граждан тот, кто прочтет у Корнелия Тацита, что римляне, привыкшие к господству над миром и столь великой славе, так рабски служили императорам, что Тиберия, человека тиранического и надменного, тошнило от подобного ничтожества.

чтожества.

324. Если вы кем-нибудь недовольны, старайтесь, насколько можете, чтобы он этого не заметил, потому что он тогда совсем отшатнется от вас; часто представляются потом случаи, в которых он может быть вам полезен и был бы действительно полезен, если бы вы не испортили игру, обнаружив свою неприязны к этому человеку. Я с пользой для себя видел на опыте, что если я когда-нибудь дурно отно-

сился к человеку, а он этого не замечал, то он потом во многих случаях служил мне верно и стал мне добрым другом.

325. То, что должно пасть не от одного удара, а от истощения сил, живет гораздо дольше, чем думалось вначале; происходит это оттого, что движение идет медленнее, чем можно было бы думать, и оттого, что люди. решившись терпеть, делают и выносят гораздо больше, чем этому можно было бы поверить; действительно, мы видим, что какая-нибудь война, которая должна была бы закончиться из-за голода, трудных условий, недостатка денег и тому подобных обстоятельств, тянулась дольше, чем это казалось возможным. Так, жизнь чахоточного всегда длится, вопреки мнению врачей и окружающих, так и торговец, загубленный процентами, раньше, чем стать банкротом, держится дольше, чем думали.

326. Кто общается с сильными мира, пусть не льстит себя ласковыми словами и поверхностными любезностями, которыми они обычно пользуются, чтобы вертеть людьми как угодно и кружить им головы своим благоволением; чем труднее от этого защититься, тем больше ты должен взять себя в руки, твердо владеть своей головой и не поддаваться легкомысленно.

327. Величайшая сила—это память о чести, потому что, кто помнит о ней, не боится опасностей и никогда не сделает подлости; знайте это твердо, и можно сказать почти наверно, что все вам удастся: expertus loquor.

- 328. Высменвайте проповедников свободы: говорю это не обо всех, но исключаю немногих; если бы эти люди падеялись, что им будет лучше в государстве, где властвует олигархия, они побежали бы туда, не останавливаясь по дороге; ведь почти во всех преобладает собственный интерес, и лишь редчайшие люди знают цепу славе и чести.
- 329. Мне всегда было трудно поверить, что бог позволит сыновьям герцога Лодовико пользоваться властью в Милане не столько потому, что он злодейски ее захватил, сколько потому, что через это он стал причиной порабощения и гибели всей Италии и мук, терзающих весь христианский мир 31.

христианский мир 31.

330. Утверждаю, что хороший гражданин, любящий родину, должен общаться с тираном не только ради собственного спокойствия, ибо опасно навлечь на себя подозрение, но и для блага родины, потому что, поступая таким образом, он может при случае снособствовать делом и советом многому добру и отвратить многое зло; те, кто осуждает его, безумны, потому что плохо было бы городу и им самим, если бы тирана окружали одни только злодеи.

331. Нам выгодно, чтобы в Сиене было разумное правительство, раз мы сами в таком состоянии, что не можем надеяться ее покорить: умный правитель всегда охотно с нами

331. Нам выгодно, чтобы в Сиене было разумное правительство, раз мы сами в таком состоянии, что не можем надеяться ее покорить; умный правитель всегда охотно с нами сговорится и никогда не захочет пачать в Тоскане войну, так как он больше слушается голоса разума, чем увлекается природной ненавистью к нам. Теперь же, когда мы идем с

папами, нам выгоднее, чтобы в Спене было правительство расшатанное, потому что она досталась бы нам гораздо легче.

332. Кто же не знает, что если папа овладеет Феррарой 32, то целью будущих пап всегда будет господство над Тосканой. Попытка овладеть королевством неаполитанским слишком трудна, так как опо находится в сильных руках.

333. В государстве народном для таких се-мей, как наша, выгодно сохранение старинных знатных родов; они ненавистны народу, и по-

жнатных родов; они ненавистны народу, и по-этому мы пользуемся расположением всех; если бы эти роды исчезли, ненависть народа к ним обратилась бы на такие семьи, как наша. 334. Прекрасен был совет, данный отцом моим Пьеро Содерини, чтобы мы сами восстановили Медичи, как простых граждан; этим прекраща-лось их изгнание, которое было для государства всего опаснее, а у Медичи отнималось влияние как в городе, так и во-вне. Оно исчезло бы в городе, потому что Медичи, вернувшись и ока-завшись наравне с другими, сами жили бы в нем неохотно; оно исчезло бы во-вне, потому что князья, уверенные раньше, что за Медичи стоит большая партия, перестали бы с ними считаться, увидав, что Медичи вернулись и не у власти; однако этот совет не мог иметь успеха, так как на месте Пьеро Содерини не оказалось гон-фалоньера более предпринмчивого и смелого <sup>33</sup>. 335. Народы, как и люди, по природе своей всегда стремятся иметь больше, чем у них есть; поэтому благоразумно сперва отклонять их до-

поэтому благоразумно сперва отклонять их домогательства, так как уступками с ними не

поладить; наоборот, это побуждает их просить больше и настойчивее прежнего, ибо чем больше им дают пить, тем острее становится жажда. 336. Дела прошлого освещают будущее, ибо мир был всегда один и тот же; все, что есть и будет, уже было в другое время. а бывшее возвращается, только под другими названиями и в другой окраске; но узнает его не всякий, а лишь мудрый, который тщательно его наблюдает и обдумывает.

337. Человек положительный, без сомнения,

ззл. человек положительный, без сомнения, преуспевает в мире лучше, живет дольше и в известном смысле счастливее умов возвышенных, потому что ум благородный служит обладателю своему скорее на горе и муку; однако этот положительный человек больше сродни грубому животному, а возвышенный ум переходит за пределы человеческие и приближается к существам небесным.

338. Если вы внимательно посмотрите кругом, то увидите, что от поколения к поколению меняются не только слова, покрой одежды и нравы, а то, что гораздо важнее, т. е. вкусы и склонности души; разница эта заметна в различных странах, даже у людей одного возраста. Говорю не о нравах, потому что различие в них может происходить от различия учреждений, а о вкусах, пище и разнообразных стремлениях людей.

339. Те же предприятия, которые оказываются бесконечно трудными или невозможными, когда затеяны не во-время, удаются шутя, когда им сопутствует время или случай; кто пытается

выполнить их в неподходящее время, не только не имеет успеха, но возникает опасность, как бы эта попытка не испортила дела даже для того времени, когда оно удалось бы легко: потому-то считаются мудрыми люди терпеливые.

- 340. Во время своих наместничеств я заметил, что, когда до меня доходило дело, которое я по каким-нибудь причинам желал кончить соглашением сторон, то я о соглашении не говорил, а разными отсрочками и оттяжками достигал того. что сами стороны начинали его добиваться. Таким образом, предложение, которое было бы отвергнуто, если бы я заговорил о нем сразу, получало такой вид, что, когда наступало время, меня же просили быть посредником.
- 341. Невеликое дело, когда правитель, часто прибегающий к жестокости и суровым примерам, заставит себя бояться, потому что подвластные легко испытывают страх перед тем, кто может насильничать и разорять и легко переходит к расправе. Однако я хвалю тех правителей, которые редко прибегают к карам и расправам, но умеют приобрести и сохранить имя грозных.
- 342. Я не говорю, что правитель государства не бывает иной раз вынужден окунуть руку в кровь, но я утверждаю, что без великой необходимости делать этого нельзя, и что большей частью здесь скорее теряещь, а не выигрываещь; ведь ты оскорбил не одних пострадавших, но вызвал неприязнь во многих; если тебе даже

удается сокрушить одно препятствие или устра-

удастся сокрушить одно препятствие или устранить одного врага, семя же его не истребится, то на место его приходят другие, и часто случается, подобно рассказам о гидре, что на каждого убитого врага их вырастает семь <sup>34</sup>.

343. Помните сказанное в другом месте, что заметки эти нельзя применять без разбора; в некоторых особенных случаях они по разным причинам непригодны, а каковы эти случаи, нельзя понять ни по каким правилам, и нет книги, которая этому учит, а необходимо, чтобы тебя просветила сначала природа, а потом опыт. опыт.

344. Я считаю несомненным, что ни одно дело и никакая власть но требуют большего ума и более высоких качеств, чем это нужно ума и более высоких качеств, чем это нужно для полководца; ведь нет предела вещам, о которых он должен подумать и распорядиться, нет конца неожиданностям и случайностям, с которыми ему каждый час приходится встречаться, так что глаза его поистине должны быть зорче, чем у Аргуса; не только по важности дела, но и по благоразумию, которое здесь потребно, это такое бремя, что по сравнению с ним всякое другое по-моему будет легко.

345. Кто говорит слово «народ», хочет в действительности сказать «сумасшедший», ибо народ—это чудовище, в уме которого все смутно и ложно, а пустые мнения его так же далеки от истины, как далека по Птоломею Испания

от истины, как далека по Итоломею Испания от Индии.

346. Я всегда естественно желал разрушения папского государства, а по воле судьбы два-

жды появлялись на престоле папы, величия которых я был выпужден желать и ради него трудиться; если бы не это, я любил бы Мартина Лютера больше самого себя, так как надеялся бы, что его секта могла бы разрушить или по крайней мере подрезать крылья этой преступной тирании попов.

347. Не одно и то же быть безрассудно сме-

лым и не бежать от опасности во имя чести. И тот, и другой понимают опасность, но один уверен, что сможет защититься, и, если бы не эта уверенность, он не стал бы выжидать; другой боится, может быть, больше, чем следует. но держится крепко не потому, что свободен от страха, а потому, что готов скорее перенести несчастие, чем позор.

несчастие, чем позор.

348. В нашем городе постоянно случается, что человек, который был главным пособником возвышения другого, быстро становится его врагом. Причины, как говорят, в том, что такие люди, обычно высоконоставленные и одаренные, могут бояться, как бы властитель не начал их подозревать. Можно прибавить к этому и другое: считая, что они заслужили многое, люди эти часто хотят большего, чем им следует, и негодуют, когда их требования не исполняются; отсюда возникают взаимная вражда и полозрите плость. дозрительность.

дозрительность.
349. Человек, который помог другому под-няться высоко, но вздумает потом руководить им по-своему, уничтожает этим оказанную услу-гу, так как хочет пользоваться сам властью, которая его же усилиями вручена другому; если

тот не стерпит, он будет прав, и нельзя называть его за это неблагодарным.

350. Не хвалите человека за те или другие поступки или за воздержание от них, когда при других условиях вы бы его за то же самое осудили.

351. Кастильская пословица говорит: «нитка рвется с самого слабого конца». Когда доходит до соперничества или сравнения с более сильным или более важным, всегда страдает слабейший, несмотря на то, что разум, честность или благодарность требовали бы обратного; ведь, люди обычно больше думают о своих интересах, чем о долге.

чем о долге.

352. Не могу и не умею гордиться и создавать себе имя делами, которые этого не стоят, а было бы полезно поступать обратно; трудно поверить, до чего помогает тебе известность и уверенность людей в твоем величии; только при такой молве люди бегут за тобой, и тебе не приходится проявлять себя на деле.

353. Я всегда говорил, что если флорентийцы приобрели те небольшие владения, какие у них есть, это гораздо удивительнее, чем крупные завоевания венецианцев или любого другого князя в Италии; ведь, в каждом маленьком уголке Тосканы так укоренилась свобода, что все были врагами величия Флоренции. Иное дело, когда город окружен народами, привыкшими к рабству, для которых угнетение тем или другим не настолько важно, чтобы они оказали упорное или постоянное сопротивление. Кроме того, величайшим препятствием было для нас сосед-

ство церкви; она так окрепла, что всячески мешала росту нашего господства.

354. Все заключают, что правление одного властителя, когда он хорош, лучше, чем даже хорошее правление немногих или большинства; причины здесь очевидыы. Точно так же считается, что власть одного всего легче превращается из хорошей в дурную, а когда эта власть дурна, она хуже всех, тем более, что она передается по наследству; ведь лишь редко случается, чтобы по наследству, ведь лишь редко случается, чтобы хорошему и мудрому отцу наследовал подобный же сын. Поэтому мне бы хотелось, чтобы эти политики, обдумав все условия и опасности, объяснили бы мне, чего надо больше желать для нарождающегося государства — власти одного, немногих или большинства.

го, немногих или большинства.

355. Хуже всех знает своих слуг хозяин, и в такой же мере не знает начальник подчиненных; перед ним они совсем не те. что перед другими; наоборот, они стараются закрыться от него и показаться ему совсем другими. чем они есть.

356. Если состоишь при дворе или в свите кого-нибудь из великих этого мира и хочешь, чтобы он приобщил тебя к делам, старайся быть у него всегда на глазах, ибо ежечасно возникают дела, поручаемые им тому, кого он часто видит, или тому, кто к нему ближе; он не поручил бы их тебе, если бы для этого нужно было тебя разыскивать; кто не умеет начать хотя бы с малого дела, для того часто закрывается доступ к большому.

357. Безумными кажутся мне монахи, проповедующие предопределение и трудные догматы

веры; лучше не давать людям повода задумываться о вещах, усваиваемых с трудом, чем будить в умах их сомнение, которое приходится потом успокаивать словами: так говорит наша вера, так надобно верить.

358. Ты можешь быть хорошим гражданином и не захватчиком, но, связывая себя во Флоренции с властью, подобной власти Медичи,

ты приобретаешь дурную славу и впадаешь в немилость у народа, а этого при всех случаях, насколько возможно, надо избегать. Однако янасколько возможно, надо избегать. Однако я-думаю, что ты не должен из-за этого от них отделяться и терять блага, которые даются по-добной близостью; ведь, если ты не прослы-вешь грабителем или не оскорбишь какого-ни-будь влиятельного человека или многих. то впо-следствии. когда правление изменится и у на-рода не будет причин тебя ненавидеть. грехи тебе отпускаются, опала в конце концов снимает-ся и проходит время отверженности и униже-ния; конечно, все это тяжело, а иной раз об-манчиво, но все же нельзя отрицать, что про-играть на этом трудно и что сохраняет себя тот. кто ведет большую игру. 359. Повторяю вам снова: хозяева не счита-ются со слугами и ради малейшего своего удоб-ства они могут трепать их без всякой нощады; поэтому разумны слуги, воздающие хозяевам тем же, но не делающие ничего, противного вер-ности и чести.

ности и чести.

360. Кто знает, что ему сопутствует счастье, может бодро итти на любое дело; однако его надо предостеречь, что счастье может изменять

не только от времени до времени, но даже в одно время человеку может везти по-разному; кто хорошо наблюдает, увидит, что тот же самый человек счастлив в одном и несчастлив в другом. Я, в частности, до сего дня, 3 февраля 1523 года, был во многом счастливейшим человеком, но в делах торговых и в почестях, которых я хотел, мне невезло. И отличия, которых я вовсе не искал, шли ко мне сами, а те, которых я искал, как будто отдалялись.

- я искал, как будто отдалялись.
  361. Ист у человека большего врага, чем он сам, ибо почти все беды, опасности и ненужные терзания происходят не от чего иного, как от чрезмерной его алчности.
- 362. Ничто в мире не стоит на месте; наоборот, все идет вперед по пути, на котором вещам, согласно природе их, положено иметь начало и конец, но ход этот медленнее, чем мы думаем; ведь мерим все нашей короткой жизнью, а не долгим временем, положенным вещам: поэтому шаги его медленнее наших и даже так медленны от природы, что мы часто не замечаем его движений, даже когда очи есть; вот отчего суждения наши часто бывают ложны.
- 363. Стремление к богатству истекало бы из души низкого или дурного склада, если бы мы желали его только для наслаждения; но тот, кто хочет создать себе имя в мире испорченном, как он есть, тот вынужден желать себе богатства, ибо когда оно есть, то сверкают и ценятся таланты, которые в бедном человеке мало уважаются и мало заметны.

364. Не знаю, надо ли считать баловнями судьбы людей, которым раз в жизни представляется счастливый случай; ведь человек не очень большого ума не умеет воспользоваться им как следует; однако нет сомнения, что настоящие счастливцы - это люди, которым такой случай представляется дважды, потому что во второй раз редко кто его пропускает; здесь ты целиком обязан судьбе, тогда как в первый раз многое зависит от ума.

365. Свобода в республиках—это служанка справедливости, ибо она установлена не для

иной цели, как для защиты одного от притеснения другим: если бы мы были уверены, что

ния другим: если бы мы были уверены, что при власти одного или немногих справедливость будет соблюдена, не было бы причин особенно желать свободы. Вот почему древние мудрецы и философы ставили свободные правительства не выше других и предпочитали правление, при котором лучше обеспечена охрана законов и справедливости.

366. Когда новости сообщаются неизвестно кем и притом правдоподобны и ожидаются давно, я верю им мало, потому что люди легко выдумывают вести. которых ждут или которым кочется верить. Я буду вслушиваться внимательнее, если это новости странные или неожиданные, так как людям незачем выдумывать или убеждать себя в том, о чем никто не помышляет; я много раз убеждался в этом на опыте. на опыте.

367. Счастлив жребий астрологов, хотя все в них суста, по несовершенству ли искусства

или их самих; одно верное предсказание больше укрепляет веру в них, чем сто ложных предсказаний ее ослабляют. Если обыкновенного человека хотя бы только раз уличили во лжи, вся правда, которую он может сказать, делается подозрительной. Происходит это от великого желания людей знать будущее; не имея для этого других средств, они легко верят тем, кто заявляет, что может их этому научить, как больной верит врачу, который обещает ему спасение.

368. Молите бога. чтобы вам не пришлось быть на стороне побежденного, потому что вас всегда будут винить, даже если вы ни в чем не виноваты: нельзя всегда оправдываться на всех площадях и подмостках; зато сторонник победившей стороны слышит одни похвалы, даже если он их не заслуживает.

369. Всякий знает, что в частных отноше-

369. Всякий знает, что в частных отношениях дело надежное быть владельцем вещи, хотя бы способы доказательства не менялись, а порядок суда и иска оставался обычным и твердым; это неизмеримо менее надежно в делах, зависящих от политических случайностей или от воли властвующих; так как здесь нельзя бороться неизменными доказательствами и нет устойчивых судов, то каждый день возникают тысячи дел, которые охотно возбуждаются теми, кто может притязать на твою собственность. 370. Кто хочет быть любимым людьми, за-

370. Кто хочет быть любимым людьми, занимающими высокое положение, должен оказывать им почет и уважение и быть в этом скорее расточительным, чем скупым; ничто так не оскорбляет начальствующего, как мысль, что ему не оказали того почета или уважения, ко-торые ему, по мнению его, полагаются.

371. Приказ сиракузян, упоминаемый Ливием и предписывающий убить всех дочерей тпранов, был жесток, но не вовсе бессмыслен; когда тирана больше нет, люди, которым хорошо жилось под его властью, провозгласили бы другого, если бы только могли, но создать имя новому человеку не так просто, и потому они собираются вокруг потомков умершего. Таким образом, город, только что освободившийся от тирании, никогда не обеспечит своей свободы, если не истребит всю породу и потомство тиранов. Я безусловно утверждаю это о мужчинах, а насчет женщин надо различать, смотря по условиям, по особенностям их и по состоянию города.

372. Я уже говорил, что государства не обеспечивают себя тем, что рубят головы, ибо тем скорее множатся враги, как это сказано о гидре; есть, однако, много случаев, когда государства скрепляются кровью, как стены скрепляются известкой. Нет правила, которое научило бы различать эти противоположности; это дело ума и чутья того, кому приходится различать их в жизни.

373. Никто не властен выбирать себе по собственной воле чины и дела, но часто приходится брать то, что уготовано тебе судьбой, и сообразно состоянию, в котором ты родился; поэтому высшая хвала в том, чтобы хорошо и толково исполнять свое дело. Так и в комедии не меньше хвалят актера, хорошо играющего раба, чем того, кто пграет царей; действительно, каждый может на месте своем добиться славы и чести.

- 374. Каждый делает в этом мире ошибки, вред от которых бывает больше или меньше, смотря по тому, какие последуют за этим дела и события; счастливы люди, которым случается ошибаться в делах неважных, так что беспорядок от этого не слишком велик.
- 375. Великое счастие жить так, чтобы не терпеть обид и самому не обижать других; однако тот, кто доведен до того, что вынужден давить или терпеть, должен взять то, что ему выгодно: ведь защищаться. чтобы оградить себя от обиды, так же справедливо, как и защищаться от обиды уже нанесенной. Конечно, здесь надо хорошо различать обстановку, не воображая себе от излишнего страха, что ты должен предупреждать намерения другого, и не оправдывая насилия. творимого тобой из алчности и злобы, ссылкой на этот страх, когда в действительности у тебя ни на кого подозрений нет.
- силия, творимого тобой из алчности и злобы, ссылкой на этот страх, когда в действительности у тебя ни на кого подозрений нет. 376. Дому Медичи при всем его величии труднее сейчас сохранить власть над Флоренцией, чем было его предкам, простым гражданам, эту власть приобрести. Причина здесь в том, что город в те времена еще не изведал свободы и народного строя; наоборот, он был всегда в руках немногих, и поэтому тот, кто правил государством, не возбуждал к себе вражды всех граждан и народа; ведь им было почти все равно, принадлежит ли власть тем

нли другим. Однако память о народном строе, который держался с 1494 до 1512 года, настолько крепка, что, кроме очень немногих, рассчитывающих на то, что при олигархии они могут угнетать других, все остальные - враги властителю, так как они лишились власти, при-

могут угнетать других, все остальные — враги властителю, так как они лишились власти, принадлежавшей, по их мнению, им самим.

377. Пусть никто во Флоренции не надеется стать во главе государства, если он не принадлежит к роду Козимо, да и тот не может держаться без помощи нап. Ни у кого другого, кто бы он ни был, нет таких корней или стольких сторонников, чтобы он мог об этом помышлять, если только ето не выносит наверх народное движение. которому пужны вожди; так было с Пьеро Содерини; поэтому, кто мечтает о таких высотах, не принадлежа к роду Медичи, должен любить строй народный.

378. Склонности и решения народов столь обманчивы и так часто вдохновлены случайностью, а не разумом, что тот, кто строит свою жизнь, опираясь только на надежду возвыситься с помощью народа, в том мало здравого суждения; он рассчитывает больше на случай, чем на разум.

379. У кого нет данных для того, чтобы стать во Флоренции главой государства, тот безумен, если связывает себя с какой-инбудь партией так тесно, что судьба партии решает и его судьбу; на этом проигрываешь несравнимо больше, чем выгадываешь; пусть не вздумается никому подвергнуться опасности изгнания; мы не вожди партий, как Адорни и Фрегози в Генуе, и никому нет охоты нас поддерживать,

так что мы остаемся на чужбине безвестными и бездомными людьми, которым приходится вести нищенскую жизнь. Кто помнит Бернардо Ручеллан 35, для того это пример более чем достаточный; по той же причине должно советовать держаться осторожно и оставаться в ладу с главой государства, так как не следует иметь его врагом или быть у него на подозрении.

380. Я был бы готов стремиться к переменам

в правлении, которое мне не нравится, если бы я мог надеяться произвести эти перемены один: когда же я вспомню, что надо соединяться с

когда же я вспомню, что надо соединяться с другими людьми, большей частью безумцами или злодеями, не умеющими ни молчать, ни делать дело, то нет другой вещи, о которой я думал бы с таким отвращением.

381. Было двое пап, по характеру совершенно противоположных друг другу, Юлий <sup>36</sup> и Климент <sup>37</sup>; один, человек большой, может быть даже огромной, смелости, нетерпеливый, бурный, прямой и открытый; другой — осторожный, может быть даже робкий, терпеливый до крайности, умеренный, скрытный. И все же, как ни противоположны они по характеру, можно ожидать от их великих дел одних и тех же последствий. Лело в том, что у великих мастеров ствий. Дело в том, что у великих мастеров терпение и натиск одинаково способны творить великое, так как один действует тем, что толкает людей и навязывает свою волю событиям, а другой берет их измором и побеждает с помощью времени и случая. Поэтому вредное в одном — полезно в другом и обратно: кто мог бы соединить их свойства и во-время ими пользоваться,

тот был бы существом божественным, но, так как это почти невозможно, я думаю, что, omnibus computatis, можно больше сделать териением и умеренностью, чем натиском и стремительностью.

382. Будущее настолько смутно, что, даже когда люди решают что-нибудь, хорошо это обдумав, последствия часто бывают обратными. Тем не менее нельзя, подобно зверю, отдаваться на волю судьбы, а надо, как подобает человеку, действовать разумом; мудрый же должен быть более удовлетворен, если ноступит обдуманно, хотя бы это привело к плохим последствиям, чем если бы нолучил хороший результат от дурного совета.
383. Кто хочет жить во Флоренции, поль-

зуясь расположением народа, должен бояться славы честолюбца и ничем не обнаруживать, что он хотя бы в мелочах или повседневной жизни хочет казаться важнее, пышнее или утонченнее других; в городе, где все основано на равенстве и насыщено завистью, неизбежно ста-

равенстве и насыщено завистью, неизоежно становится ненавистным всякий, о котором думают, что он не хочет быть как другие или выделяется из общего строя жизни.

384. Главное в хозяйстве не допускать никаких излишних расходов,— но искусство, как мне кажется, в том, чтобы один и те же расходы припосили тебе больше выгоды, чем другим, или, говоря поцросту, в умении купить на грош пятаков.

385. Знайте, что тот, кто наживает, может, конечно, тратить больше, чем тот, кто не наживает ничего, но все же безумно, не составив себе сначала хорошего состояния, сыпать деньгами, рассчитывая только на наживу; ведь случаи нажить бывают не всегда. Если их даже много, тебе от этого не лучше, потому что, когда пройдет эта пора, ты оказываешься потом беден, как прежде, и только потерял время и честь; в конце концов все считают простаком человека, не сумевшего как следует воспользоваться удобным случаем; помните хорошенько эту заметку, потому что я видел в свое время, как много в этих делах было ошибок.

386. Отец мой говаривал, что каждый дукат в твоем кошельке делает тебе больше чести, чем десять из него истраченных; слова эти надо заметить как следует, не для того, чтобы стать скрягой или не тратиться на дела почетные и разумные, а для того, чтобы они были тебе уздой и удерживали тебя от расходов излишних.

387. Очень редко бывает, чтобы договоры подделывались с самого начала; однако впоследствии, когда люди начинают хитрить или замечают по ходу дела, что им было бы нужно, они стараются заставить бумагу заговорить, как человеку этого бы хотелось; поэтому, когда бумаги по делам важным для вас заготовлены, заведите себе обычай снять с них копию сейчас же и хранить ее у себя дома в форме, требуемой законом.

буемой законом.

388. Иметь во Флоренции дочерей — стращная тягость, так как хорошо выдать их замуж можно только с величайшими трудностями, и, чтобы

не ошибиться в выборе, надо очень точно знать удельный вес — свой собственный и окружающих обстоятельств. Это уменьшило бы затруднения, которые часто только разрастаются оттого, что человек слишком высокого мнения о себе или плохо расценивает обстоятельства. Я много развидел, как мудрые отцы отказывались вначале от предложений, о которых позднее тщетно мечтали; конечно, человек не должен из-за этого унижаться и предлагать себя, наподобие Франческо Веттори, первому, кто пожелает. Во всем этом требуется, помимо счастья, еще великое благоразумие, и я лучше знаю, как следовало бы поступить, но не знаю, как поступлю, когда дойдет до дела.

389. Известно, что услуги, оказанные гражданам и народу, не ценятся наравие с услугами, оказанными в частной жизни, потому что, раз дело касается общества, никто не считает, что услуга относится и к нему самому; поэтому тот, кто трудится для граждан и народа, пусть не надеется, что они потрудятся для него в минуту опасности или нужды, или что они, помня услугу, откажутся от какого-нибудь своего удобства. Тем не менее, не презирайте настолько пользу народную, чтобы пропустить случай сделать во имя ее что-нибудь хорошее; это создает тебе доброе имя и доброе о тебе мнение, и такая награда достаточна за твой труд. Кроме того, память об этом иногда бывает для тебя полезна, и облагодетельствованный может зашевелиться, правда, не с таким жаром, как он сделал бы это ради личной услуги,

но по крайней мере он тебе не портит; так много людей затронуто этим легким впечатлением, что, если сложить в одно целое благодарность, испытываемую всеми, это всегда бывает заметно.

390. Не всегда видишь плоды дела похвального, ибо часто тот, кто не довольствуется доного, поо часто тот, кто не довольствуется добром ради него самого, перестает его делать, считая, что он теряет время; кто так думает, впадает в ошибку не малую, ибо поступок, достойный хвалы, если даже и не приносит тебе плодов очевидных, зато распространяет о тебе добрую славу и доброе мнение, которое во многие времена приносит тебе пользу несказанную. 391. Правитель города, который ждет нападения или осады, должен позаботиться обо

всем, что только можно достать; если в нем

всем, что только можно достать; если в нем даже нет твердой надежды, он должен дорожить всем, что отнимает у врага хотя бы малую долю времени; ведь часто лишний день, лишний час приносят какую-инбудь неожиданность, которая тебя освобождает.

392. Если по новоду какого-инбудь события попросить человека мудрого предсказать последствия и записать его суждения, а потом с течением времени к нему вернуться, то окажется, что его предсказания оправдались не больше, чем гадания астрологов на новый год; все дело в том, что слишком разнообразны дела этого мира. мира.

393. Не может здраво судить о важных делах тот, кто не знает хорошо всех подробностей, потому что какое-нибудь одно обстоятельство, даже самое медкое, часто меняст все; однако я

часто видел, что человек, знающий дело только в общих чертах, судит о нем хорошо, и он же судит хуже, когда узнает частности; происходит это оттого, что ум, не вполне совершенный и не вполне свободный от страстей, погружаясь в подробности, легко смущается или сбивается с пути.

## Донолнение, начатое в апреле 1528 года

- 394. В рассуждениях о будущем опасны различения, вроде того, что произойдет то или другое, и если сбудется первое, я поступлю так-то, если второе вот так; часто случается третье или четвертое событие, совсем пе похожее на то, что ты предполагал, и ты обманут во всем, потому что решение твое пе имело основы.
- 395. Когда приближается беда, особенно на войне, не пренебрегайте средствами борьбы, не упускайте их только потому, что они, по вашему мнению, уже не поспеют во-время; события, как по природе своей, так и в силу различных препятствий, двигаются часто медленнее, чем мы думали, и средство, которое ты упустил, считая его запоздалым, было бы часто вполне своевременным; я не раз видел это на опыте.
- 396. Не упускайте случая сделать что-нибудь создающее вам известность, если вы хотите кого-пибудь удовлетворить или приобрести себе друзей; друзья и знаки благоволения сами идут к человеку, молва о котором держится или растет,

но того, кто этим пренебрегает, уважают мало. Если у человека нет имени, то нет у него ин друзей, ни благоволения.

397. Не умея держаться середины, ты впадаешь в крайность, которой стремишься избежать, тем скорее, чем больше ударяешься ради этого в крайность противоположную; поэтому народные правления тем легче впадают в тиранию, чем больше они стремятся ее изберанию, чем больше они стремятся ее изберанию. жать и переходят ради этого в распущенность; однако наши флорентийцы этой грамоты не понимают.

- 398. Когда мы хотим избавиться от какогонибудь закона или учреждения, которое нам не
  нравится, мы по нашей старинной привычке
  ищем спасения в том, что устанавливаем прямо
  противоположное; потом, когда обнаружатся
  другие недостатки, ибо крайности все порочны,
  приходится нам снова менять законы и учреждения; в этом одна из причин того, что мы
  каждый депь издаем новые законы, ибо мы больше стремимся убежать от надвигающегося зла,
  чем найти от него средство.

  399. Как ложно обычное рассуждение людей, повторяемое ими каждый день: если бы
  случилось одно, а не другое, были бы такие-то
  последствия; если бы мы могли знать правду,
  последствия оказались бы большей частью одни
  и те же, хотя бы события, которые, по нашему 398. Когда мы хотим избавиться от какого-
- и те же, хотя бы события, которые, по нашему предположению, могли их изменить, были бы совсем иного рода.
- 400. Когда правят злоден и невежды, не приходится удивляться тому, что не ценят доблести

п доброты: первые се ненавидят, а вторые ее не знают.

401. Достаточно хорош гражданин, ссли он ревностно трудится на благо родины и чуждается всего, что вредит другим, лишь бы он только не презирал религию и добрые нравы. Излишняя доброта наших братьев из Сан Марко часто бывает лицемерием, а когда она не притворна, то хотя она и не лишняя для христианина, но для блага города не дает ничего. 402. Медичи поступят неправильно, если по-

желают править своим государством посредством учреждений, созданных для свободы, например, допуская широкие круги к избранию жребием, предоставляя должности каждому и т. п. 1160 олигархию во Флоренции отпыне возможно удерживать лишь при горячей поддержке немногих, и приемы Медичи не создадут им ни дружбы народа, ни приверженности немногих. Свободный народ поступит неправильно, если свооодный народ поступит неправильно, если захочет во многих случаях править, как олигархи, особенно если он отстранит одну из городских партий, ибо свобода может держаться не иначе, как удовлетворенностью всех; народное правление не может во всем подражать олигархии, и безумно подражать ей в том, что делает ее ненавистной, а не в том, что создает ее силу.

403. О ingenia, magis acria quam natura, сказал Петрарка, и слова эти справедливы для флорентийских умов, ибо их природное свойство скорее живость и острота, чем зрелость и глубина.





Во имя бога всемогущего и прославленной матери его, святой девы Марии, святого Поанна Крестителя, заступника и покровителя сего благороднейшего города, святого Франциска, святого Фомы Аквинского, моих особых заступников и покровителей, и во имя всего сонма небесного.

В книге этой, написанной мною, Франческо Гвиччардици, доктором прав, сыпом Пьеро Гвиччардици, будут заключаться воспоминания о некоторых вещах, касающихся меня, начиная со дня моего рождения и далее: книгу эту начал я писать в день 13 апреля 1508 года во Флоренции.

В ней же содержатся воспоминания о некоторых вещах, касающихся всего нашего дома вообще.

\* \* \* \*

Знать о своих предках, особенно когда предки эти были храбрыми, доблестными и почитаемыми гражданами, может быть только полезно для потомков, ибо это всегда побуждает их жить так, чтобы восхваление предков не звучало порицанием им самим; по этим причинам я решился вспомнить нечто о наших предках не столько для самого себя, сколько для тех, не столько для самого себя, сколько для тех, кому придется жить после меня; делая это не из тщеславия. а ради пользы, я буду говорить правду обо всем, что мне стало известно, даже об их недостатках и опибках, и, таким образом, читатель возгорится желанием подражать доблести их, и вместе с тем научится избегать их пороков. Я описал их, затратив на это много труда, и руководился не столько тем, что я слышал, сколько воспоминаниями и еще гораздо больше письмами их, бывшими для меня зеркалом, в котором я видел не только дела их, по качества и правы. Поэтому я скажу здесь правду и прошу наших потомков, которым достанутся эти воспоминания, не показывать их инкому постороннему нашему роду, но читать их для себя и для собственной пользы, ибо писал я их единственно ради этой цели, как и ради двух вещей, которых я желаю больше всего в мире: одна—это возвеличение города сего и сго свободы на веки веков, другая—слава рода и его свободы на веки веков, другая – слава рода

нашего не только при жизни моей, по и навсегда. Да будет угодно богу сохранить и взрастить то и другое.

**%** & ₹ \$

Я не знаю точно, несмотря на долгие разыскания, каково происхождение нашей семьи, но знаю, что члены ее были приорами 1 около знаю, что члены ее были приорами около 1300 года, т. е. примерно через восемь лет после учреждения этой магистратуры, и первыми в нашем доме, занимавшими эту должность, были Симопе и Лионе, состоявшие даже гонфалоньерами справедливости 2. Не знаю, к какому сословию они принадлежали, по род наш долгое время, т. е. около восьмидесяти лет, был средним по богатству и состоянию, и мы были, говоря попросту, добрыми пополапами 3. Впоследствии он настолько вырос, сперва по богатству, а затем и по положению, что был всегда и состоит теперь, особенно по положению, одним из первых в городе; род наш был осыпан почестями. члены его занимали все возможные должности и до сего дня цятнадцать можные должности и до сего дня пятнадцать раз были гонфалоньерами справедливости. Во Флоренции не больше ияти семейств, исполнявших эту должность чаще. Довольно о нашем доме вообще. Скажу теперь о каждом человеке отдельно, т. е. о тех, кто больше выделялся по личным качествам и по положению.

Мессер Пьеро, от которого мы происходим, был рыцарем, но я не знаю, кем и за что пожаловано ему это достоинство; это был человек богатый, управлявший тосканскими делами

мессера Никколо Аччайоли, великого сенешаля королевства Неаполитанского, и руководивший за него постройкой стены Чертозы. Он был один раз гонфалопьером справедливости, а в остальном выделялся мало. У него был единственный сын, Луиджи, о котором сейчас пойдет речь.

сын, Луиджи, о котором сейчас пойдет речь. По смерти отца, мессер Луиджи, единственный сын мессера Пьеро, опасаясь, как бы тело его отца, как ростовщика, не было лишено поотца, как ростовщика, не было лишено по-гребения епископом, сговорился с этим еписко-пом, и ему пришлось уплатить налог на случай-ные доходы; он пользовался при этом советами фра Луиджи Марсили, монаха монастыря бла-женного Августина, знаменитейшего богослова, который пашел, что этого достаточно даже для спасения души. Об этом деле он оставил подробные воспоминания, записанные им са-мим в книге, на которую я и ссылаюсь. Впоследствии это был богач, может быть, самый богатый человек в городе. Он занимал много должностей, не раз был послом при папе, при Джовании Галеаццо, герцоге миланском 4, и при Людовике, герцоге анжуйском 5, когда тот явился в Италию для нохода на Пеаполь против короля Карла. Он занимал и другие места, какие — точно не знаю, был, между прочим, викарием Сан Миниато; в должности этой он приобрел такое расположение подвластных, что при отъ-езде они оказали ему величайшие и совсем новые почести, поместив в одной из своих зал портрет почести, поместив в одной из своих зал портрет его во весь рост; но преемник его из зависти велел его замазать. Он был три раза гонфалоньером справедливости, и его первый гонфа-

доньерат пришелся в пору больших городских смут, так как при его предшественнике Саль-вестро Медичи 6 народ сжег и разграбил дома многих первейших граждан города; когда он пытался успокоить эти волнения, простой народ тался успокоить эти волнения, простоп народ и чомпи, не сомневаясь, что при водворении спокойствия в городе они будут наказаны за ножары и грабежи, составили заговор, подстрекаемые к тому же коллегией восьми 7 по военный делам, в которой сидели враги оптиматов, очень влиятельные в народе, а с другой стороны — Сальвестро Медичи и его сторонниками роны — Сальвестро Медпчи и его сторонниками из числа граждан; это дошло до синьоров, приказавших задержать несколько человек (в том 
числе самого Сальвестро), от которых опи узнали 
в чем дело; тогда толиа возмутилась и подожгла дома гонфалоньера и многих других 
граждан. Затем она силой захватила дворец подеста в и, наконец, ворвалась во дворец синьории, выгнала синьоров из дворца, сместила их 
с должностей и выбрала на их место других. 
Во время этого бунта гонфалоньер Луиджи был 
сделан рыцарем 9, а затем выслан в свою виллу 
в Поппиано; таким образом, в течепие двух 
или трех дней одпи и те же люди сожгли 
его лом, сместили с должности, изгнали его из его дом, сместили с должности, изгнали его из города и сделали его рыцарем. Все писавшие об этом движении жестоко

Все писавшие об этом движении жестоко осуждают сипьорию и особенно гонфалоньера, как главу ее, называл их людьми недостойными и ничтожными, за то, что они покинули дворец. Я не собираюсь защищать их именно от этого обвинения, по считаю, что всякий разум-

ный человек поступил бы точно так же: ведь против них была враждебная толна и члены коллегии восьми, которые их предали; они были нокинуты советами и честными гражданами, так что другого исхода у них не было, а кроме того сами советы убеждали и просили их так постунить, доказывая, что это меньшее зло. Нет со-мнения, что, если бы они вздумали сопро-тивляться, дело кончилось бы для них плохо и им грозила бы смерть или другие опасности, а вред для города был бы больше; толиа, видя, что ей кое в чем уступают, стала утихать. Однако, конечно, верно, что им можно сделать Однако, конечно, верно, что им можно сделать два упрека: во-первых, они не сумели, но мягкости или по малодушню, сурово наказать захваченных, в частности самого мессера Сальвестро; если бы они это сделали, очень возможно, что толпа, устрашенная видом казней, быстро бы успокоилась; во-вторых, когда они узнали о замыслах чомпи, они не приняли возможных мер, не собрали граждан, которые могли бы их поддержать и не струсить потом, не вызвали из окрестностей пехоты, что было очень легко сделать. Но синьория доверилась коллекии восьми и положилась на ее приготовления, а она предала синьоров, нотому что едва ли не все ее члены сочувствовали движению и были почти что его главарями. Таким обраи были почти что его главарями. Таким образом, гонфалоньер не заслуживает упрека за то, что он покинул дворец, потому что решение это было вынужденным и оно было менее вредно для города, чем если бы его выбросили оттуда насильно и убили. Зато его вполие можно

упрекать в том, что малодущие или слишком широкое милосердие, которое есть своего рода инчтожество, помешало ему наказать виновных, а также в том, что он слишком доверился, кому не следовало.

Вернулся он очень скоро, так как форма правления города изменилась, и был он, как уже сказано, уважаемым гражданином. Хотя чомпи возвели его в рыцари, он не сохранил этого титула, но получил ето впоследствии, когда вышел закон, по которому каждый человек, возведенный чомпи в рыцари и желающий сохранить это достоинство, должен быть утвержден в нем

экзекутором справедливости. - Лупджи Гвиччардини страдал тяжкими бо-лезнями, и лечение их было одной из самых

больших его забот.

Умер он около 1400 года, состоя членом коллегии десяти, руководившей войной 10 с Джованни Галеацио Висконти, герцогом миланским. Смерть его была великим пародным горем; народ, как это ему вообще свойствению, не доверял влиятельным гражданам, думая, что они будут поддерживать войну ради какой-нибудь своей частной выгоды, и Луиджи, сделавшись членом коллегии десяти, обещал народу, что в этой должности он скажет ему, возможен мир или нет; поэтому смерть его огорчила парод, хотя некоторые граждане радовались ей, как большому празднику. Членом коллегии десяти на место его был избран его старший сын Никколо. После смерти его остались три сына — Никколо, Пьеро и Джовании, впоследствии рыцарь. Умер он около 1400 года, состоя членом

Из них Пикколо умер молодым. Жену его, происходившую из семьи Строцци, звали мадонна Костанца. Насколько я знаю, это был человек острый на язык, но, повидимому, довольно малодушный; не думаю также, чтобы он был иеобычайным мудрецом, а скорее всего это был человек обыкновенный, особенно по части политики. Возможно, что он хорошо понимал торговые дела, и последствия это показали; после смерти отца ему пришлось столько депег отдать обратно, что имущества у него осталось немного, и тем не менее он был впоследствии богачом; богатство, добрый прав, происхождение из хорошего дома и, кажется, щедрость составили ему имя даже в правительстве.

составили ему имя даже в правительстве. Пьеро, второй сын мессера Луиджи, был с молодых лет и до самой смерти отца человеком распущенным и непокорным, и мессер Луиджи был вполне уверен, что сын его кончит плохо; когда в доме как-то украли серебро и некоторые ценные вещи, отец был уверен, что это дело рук Пьеро; мнение свое об этой краже и мысли о том, что станется с Пьеро, высказываемые им во всеуслышание, он занес в одну из своих книг, о которой я упоминал выше; и все же, как будет сказано дальше, Пьеро имел удачу необыкновенную. Это показывает, что грехи молодости обманчивы и происходят не столько от недостатка ума, сколько от известной горячности возраста, и, когда она с годами остывает, оказывается, что такие люди не хуже других, отличавшихся умеренностью в юпые других, отличавшихся умеренностью в голы.

Против воли мессера Луиджи Пьеро отправился сопровождать каких-то послов, и, когда по дороге на них папали люди мессера Отто Буоптерцо из Пармы, Пьеро одного схватили из-за молвы об отцовском богатстве, а остальным предоставили ехать дальше. С него потребовали огромный выкуп, который мессер Луиджи не захотел платить, потому что сумма казалась ему слишком большой, а особенно потому, что все это было сделано ему на эло; может быть, он надеялся, что со временем удовле-

жет быть, он надеялся, что со временем удовлетворятся меньшими деньгами, но случилось так, что мессер Луиджи заболел и умер, вспоминая во время болезни одного только Пьеро и приказав его выкупить; таким образом было заплачено три тысячи дукатов, и, кажется, их занесли по приказу мессера Луиджи на счет всех его наследников, а не на личный счет Пьеро; впрочем, я точно этого не знаю.

Вернувшись во Флоренцию, Пьеро через песколько лет обапкротился; произошло это, по рассказам, больше от его собственной небрежности, чем от каких-нибудь внезапных неудач; он был человек широкий и тароватый, не проверял счетов и предоставлял управление другим; поэтому произошло то, что обычно случается с людьми, которые сами за своими делами не следят. Тем не менее несчастия обнаружили в нем природу благородную и хоронаружили в нем природу благородную и хорошую, так как по договору с кредиторами он обязался расплатиться с ними сполна и просил только дать ему время; таким образом, он в условленный срок выплатил всю сумму, продав часть своего имущества. Я слышал, и это верно, что он хотел продать свой дом во Флоренции, принадлежавший потом мессеру Луиджи и мессеру Риннери, но так как дом этот входил в приданое его жены из рода Буондельмонти, как будет сказано дальше, то его нельзя было продать без ее разрешения; Иьеро уже условился с покунателем и привел его в дом вместе с нотариусом, чтобы подписать договор и получить разрешение жены, но она ни за что не захотела согласиться и выгнала из дома нотариуса и покупника: увилав упорство и гнев нотариуса и покупщика; увидав упорство и гнев супруги, которые, может быть, доставили ему

супруги, которые, может быть, доставили ему удовольствие, он решился потерпеть.

От природы это был человек широкий и благородный, находившийся с юности до старости в тесной приязни и постоянном общении с замечательными людьми, как все синьоры Романьи, герцог урбинский, синьор камеринский, маркиз Никколо феррарский и его сын Лионелло, Никколо Ниччинино 11, Никколо Фортебраччи 12, граф Франческо Сфорца 13, а больше всех синьор Браччо дель Монтоне 11, ближайший его приятель.

В делах государственных он пользовался большим почетом и весом, занимал многие должности в нашем городе, был капитаном Вольтерры 15, Ареццо 16, Кастрокаро 17, подестой в Прато 18, викарием в Лари 19, комендантом крепости в Пизе, где пробыл три месяца, и всеми считался человеком властным. В начале войны, объявленной Флоренции Филиппо, герцогом миланским 20, он отправился послом к синьору Браччо,

стоявшему лагерем у Аквилы 21, чтобы убедить его вступить в Тоскану и исполнить обязательство, данное флорентийцам— в случае нападения притти к ним на помощь с известным числом людей; тот обещал, но обещание осталось непритти к пим на помощь с известным числом людей; тот обещал, но обещание осталось неисполненным, так как названный синьор был разбит и убит войсками церкви, королевы и аквиланцев. Когда затем мы были разбиты при Загонаре в Романье 22 и заключили после этой неудачи договор с Гвидо Антонио Манфреди, синьором Фаэнцы, то буря войны перенеслась туда, и Пьеро был послан как комиссар для защиты этого государства вместе с Аверардо Медичи 23; он оставался там несколько месяцев, пока война не перенеслась в сторону Борго ди Санто Сеполькро и Ангьяри 24. Впоследствии он вместе с Лукой 25, сыном мессера Мазо дельи Альбиции, был послом при Сигизмунде, короле Венгрии и Богемии и императоре; когда Лука дорогой заболел и вернулся во Флорепцию, Пьеро выполнил поручение один.

Носольство это состоялось по той причине, что Флорепция, будучи в союзе с венецианцами и одновременно в войне с герцогом Филиппо, боялась, что Сигизмунд, как друг герцога и враг венецианцев, из-за Далмации и других имперских земель, ими занятых, вступит в Италию для поддержки герцога против Лиги. Поэтому Пьеро было сообщено многое, для герцога опасное, и поручено хлопотать о мире между императором и венецианцами. Он оставался там больше года и в конце концов не добился ничего.

чего.

Затем, в 1430 году, он был вместе с Бернардо Гуаданы 126 и Пероне ди Ниджи послом в Венеции, так как приходилось вести переговоры о многих вещах по случаю продолжавшейся войны с герцогом миланским; так как срок союза между нами и венецианцами истекал и союз был возобновлен на более долгое время, то Пьеро пробыл в отсутствии почти год. Когда император Сигизмунд отправился в Италию, чтобы поддерпробыл в отсутствии почти год. Когда император Сигизмунд отправился в Италию, чтобы поддержать герцога и возложить на себя корону, то во время проезда его через Лукку Пьеро был послан комиссаром в лагерь, ибо Флоренция тогда вместе с папой решили не пропускать отряды императора дальше; затем, когда император был уже в Сиене и обнаружил пекоторое желание заключить с Флоренцией соглашение на добропорядочных условиях. Пьеро был отправлен к нему послом, сначала один, а затем вместе с Аньоло, сыном Филипо Пандольфини 27; оставался он там недолго и соглашения не заключил. Примерно в то же время он был послан комиссаром в Вольтерру, где ноявился Пикколо Пиччинино с людьми герцога.

Затем произошел переворот 1433 года и изгнание Козимо Медичи; Пьеро за его связи и родство с Козимо мог бы подвергнуться большим пеприятностям, если бы его не защитил и не номог ему брат его, мессер Джовании, принадлежавший к партии, враждебной Козимо; назначенный в том же году подеста в Понтасьеве, он принял эту должность, чтобы уехать из Флоренции, где ему нечего было делать и где он был предметом подозрения и ненависти правя-

щих властей. В это время он вместе с некоторыми другими, во главе которых стояли его ближайший друг Нери ди Джино 28, Аламанно Сальвиати 29 и Лука, сын мессера Мазо, начал всячески хлопотать о возвращении Козимо, и они действовали с таким успехом, что синьория вернула Козимо в следующем году; враждебная партия возмутилась, и Пьеро вместе с названными гражданами вновь взялся за оружие. Впо-следствии он пользовался огромным влиянием и был после Козимо и Нери ди Джино первым и был после Козимо и Пери ди Джино первым человеком в городе; я нашел много просительных писем от изгнанников и от других лиц, имевших дело с правительством, обращенных к Козимо, Пери и к нему; помия, как его защищал брат его, мессер Джованни, он в свою очередь не допустил, чтобы брату причинено было какое-пибудь зло, вроде изгнания или аммониции, чему подверглись не только главари партии Альбицци, но почти все к ней принадлежавшие.

Нозднее, в 1437 году, Пьеро был послом и комиссаром в Реджо к графу Франческо Сфорца, который явился туда по просьбе венецианцев, чтобы заставить герцога, который должен был обеспокоиться насчет Пармы, отозвать своих людей от Бергамо, теснимого венецианцами; считалось, что этот ход не удался, и думали, что венецианцы сделали его больше для того, чтобы не дать нам завладеть Луккой, чем по каким-нибудь другим соображениям; поэтому Флоренция желала отозвать графа назад в Лукку, ради чего и был послан к нему Пьеро. Венецианцы, с своей

стороны, вовсе не хотели возвращения графа в Тоскану. и, чтобы убедить их, Пьеро поехал в Венецию, а так как из этого ничего не выхо-дило, он в конце концов вернулся к графу и успел в своих стараниях настолько, что убе-дил его направиться в Тоскану против воли вепецианцев.

пецианцев.

В 1440 году, когда Никколо Пиччинино стоял перед замком Санто Пикколо в Казентино и надо было попытаться помочь крепости, Пьеро был послан вместе с Пери ди Джино посмотреть, можно ли что-ийбудь сделать; они решили, что дело это слишком трудное и пи с какой стороны пе исполнимое. Нотом, когда Никколо Пиччинино был разбит папскими и нашими отрядами и отступил в Романью, Пьеро был назначен комиссаром; он верпул Портико, Доадола и Сан Кашяно и вместе с панским легатом отправился отвоевывать обратно владения церкви.

Немного спустя, когда борьба между Лигой и герцогом в Ломбардии утихла и друг против друга стояли граф и Никколо Пиччинино, так что победа одной из сторон, казалось, должна скоро решиться, Пьеро был послан туда комиссаром; здесь он заболел и вскоре умер в замке Мартипенго около Брешии в 1441 году. Как уже сказано, оп занимал высокие должности и поль-

сказано, оп занимал высокие должности и поль-зовался в нашем городе большим влиянием, осо-бенно с 1434 до 1441 года; помимо этого, он три раза был гонфалоньером, раз до 1434 года, два раза после, и много раз был членом Балии лесяти.

Пьеро был человек большого размаха и очень

горячий, так что даже в старости ои мог в гневе исколотить всякого, кто его рассердил; мие кажется все же, что такой характер отвечал иравам города, которые были в те времена суровее, чем ныне, когда он изуродован всякими утонченностями и распущенностью, достойной женщин, а не мужчин. В делах имущественных Пьеро был чист, и это обнаружилось на деле, так как при высоком положении и громком имени он умер бедным и не оставил имущества даже на пять тысяч дукатов. Даже в старости одолевали его разврат и сладострастие, и и нашел много его писем, которые он писал своей даме во время отлучек, особенно в 1437 году, уже стариком, и посылал на имя одного из своих домочадцев, прозывавшегося Испанцем. Первая жена его была дочь мессера Донато Аччиайоли 30, тогда первого гражданина Флоренции; детей у них не было, и я не знаю, был ли он ей мужем по-настоящему; затем он женился на дочери очень уважаемого человека, Бартоломмео Валори 31, по детей не имел; третьей женой его была Аньола, дочь мессера Андреа Буондельмонти, от которой у него было три сына, Луиджи, Инкколо и Якопо, и три дочери; одна из них, Маддалепа, вышла за Никколо Корбинслли, другая — Лаудомина — за Антопио Риччи, третья — Костанца — за сына Джулнано и внука Аверардо Медичи, Франческо, умершего бездетным через несколько месяцев; потом она была женой Даннелло Альберти, от которого

бездетным через несколько месяцев; потом она была женой Даниелло Альберти, от которого у нее были дети, и, овдовев, опять вышла замуж, за мессера Донато Чекки, от которого имеля

детей и овдовела долгое время спустя. Все дети Пьеро были красавцы, да и сам он был прекрасной наружности, высокий и сильный, и умер

Пьеро были красавцы, да и сам он оыл прекрасной наружности, высокий и сильный, и умер он в возрасте преклонном.

В 1418 году он был отправлен комиссаром к пане, насколько я знаю, чтобы сопровождать его при проезде через нашу страну. В 1424 году он был подеста в Прато и находился там во время битвы при Загонаре.

В 1418 году он поехал в Мантую, где, как кажется, паходился папа, но зачем он ездил, и по своим ли или по общественным делам, я не знаю. В 1399 году из-за кражи у мессера Луиджи, который думал, что кражу совершил Пьеро, чего на самом деле не было, содержались во дворце подеста сам Пьеро, мессер Луиджи, Пикколо и Франческо.

В 1423 году он отправился канитаном в Ареццо. 21 октября 1400 года, когда Пьеро был в Болонье, куда он убежал от страха перед чумой, Бартоломмео Валори велел написать ему тайно от мессера Луиджи, через Гвидетто Гвидетти, который был близок к подеста, что Пьеро должен быть допрошен по политическому делу, так как на него сделан какой-то донос, и убеждал его, если оп считает себя невиновным, приехать во Флоренцию.

В 1422 году он начальствовал над большими галерами, посланными в плаванье на Левант. Галер было две.

лер было две.
В январе 1424 года он отправился послом в Сиену. В начале 1425 года он поехал комиссаром в Фаенцу, так как сипьор Гвидо Антонио

только что заключил договор с флорентийцами, и война перенеслась туда. Исход был сомнителен, а во Флоренции больше не хотели испытывать судьбу; к Пьеро прислали на помощь Аверардо Медичи, который должности, однако, не имел. Туда же был прислап за счет мадонны Джентиле мессер Джованни Д'Агоббио, чтобы уладить некоторые споры с Пикколо да Толентино и Никколо Пиччинино.

В июле 1427 года Пьеро уехал послом к императору, который возвел в дворянство Джованни, бывшего тоже там; объясняли это тем, что Джовании хотел быть старшим в семье. Тогда собравшиеся вместе мессер Луиджи Ридольфи, мессер Маттео Кастильони, Пикколо да Удцано, Асторе Джанни, Пикколо ди Джино, Джованни и Пикколо Барбадори, сер Паголо, сын сера Ландо, Симоне Буондельмонти, Батиста Гвиччардини, Биндо да Риказоли, Ридольфо Перуцци и многие другие написали Пьеро, чтобы просил о дворянстве и он; однако он этого пе захотел.

В конце 1429 года он уехал в Пизу комендац-

том крепости.

17 июня 1441 года его святейшество особым письмом дал поручение Пьеро, который на двадцать шесть дней должен был уехать послом к графу Франческо Сфорца. Настоящей целью его поездки было желание получить обратно десять тысяч дукатов, которые он заплатил Отто Буонтерцо, имея притом на руках решение торгового суда против герцога Филиппо; Пьеро выехал из Римини, поехал спачала в Феррару, затем в

Венецию по поручению его святейшества, а оттуда направился в лагерь, расположенный у Мартиненго; там он в самый день приезда или на следующий день заболел и около 20 июля был отвезен в Брешию, где и умер в начале августа.

мессер Джованни, младший сын мессера Лунджи, был, судя по рассказам, человеком смелым, который ни с кем пе стеснялся и так охотно говорил дурное почти обо всех, что многие его по этой причине ненавидели. Он занимал в нашем городе много должностей, был членом чрезвычайной коллегии десяти, комиссаром в Ломбардии при войсках Лиги, воевавших против герцога миланского, и не зпаю, за какие победы получил там дворянство. Думаю, что это было ему приятно, так как он соперничал с Пьеро, и каждый из них желал первенствовать в государственных делах, но Пьеро был старший, и поэтому Джованни хотел обогнать его званием. Вскоре он отправился как комиссар на войну с Луккой, но дела шли плохо и пришлось отступить вместе со всем войском; по этому случаю, как это принято в нашем городе, о них говорилось много дурпого, и один из сторонников Козимо, некто Милиоре ди Джунта, бывший проездом в Санта Гонде у Нероне ди Ниджи, приехал затем во Флоренцию и рассказывал, что видел в Санта Гонде мула, нагруженного деньгами, принадлежавшими мессеру Джованни Гвиччардини и полученными им от жителей Лукки в награду за отступление. Так как об этом говорили во Флоренции во всеуслышание, то Мессер Джованни, младший сын мессера Луи-

мессер Джованни, считавний себя ни в чем не виновным, не мог вынести такого позора, при-шел в синьорию и просил ее раскрыть правду об этом деле; у синьории было столько забот, что сама она этим заняться не могла и удовольчто сама она этим заняться не могла и удовольствовалось тем, что поручила дело капитану, сыну мессера Руджери из Перуджиа. Затем к Козимо приехал Аверардо Медичи и убеждал его погубить мессере Джовании, доказывая ему, что во всей Флоренции нет человека более дерзкого и более способного помешать всякому их замыслу; поэтому Козимо поехал ночью к капитану, заставил перуджинских Бальони написать ему, возбуждая его против мессера Джовании. Дело тянулось долгие дни, так как капитану хотелось услужить Козимо, а вместе с тем трудно было преследовать мессера Джовании, который был совершенно невинен, а кроме того был человек знатный; в конце концов мессер Джовании, отсидевший несколько дней в тюрьме, был освобожден; таким образом, дело закончилось для него без особенной чести; если он был невинен, то для очищения его имени надо было, чтобы люди, распустившие про него такую клевету, были наказаны и чтобы этим засвидетельствована была его невиновпость. ствована была его невиновпость.

Затем произошел переворот 1433 года, когда были изгнаны Козимо, Лоренцо 33 и Аверардо Медичи и мессер Аньоло Аччайоли 33. Джовании, принадлежавший к партии, враждебной Козимо, спас при этом своего брата Иьеро, принадлежавшего к другой партии. Зато в 1434 году, когда Козимо вернулся, Джовании по просьбе

Пьеро остался на свободе, и ему не сделали ничего дурного; тем не менее власти держали его на подозрении и никаких дел ему больше не поручали; так было бы все время при этом правительстве, по примерно через год Джовании умер. Жена его была из рода Альбиции. У них было много сыновей, именно: Микеле, Франческо, Габриелло и Луиджи. Дочерей было еще больше; он выдал их всех замуж за сторонников Альбиции, и в 1434 году многим, как Бискери, Перуцци 34, Гуаданьи, пришлось уехать в пзгнание. Джованни был не очень счастлив в сыновьях так как одни из них как Луиджи были ние. Джованни был не очень счастлив в сы-новьях, так как одни из них, как Лунджи. были сумасбродами, а другие были вообще люди средние. Джовании был в 1427 году комиссаром при Лиге 35 вместе с Франческо Торнабуопи и участвовал в несчастном бою 12 октября при Маклодо 36. 9 поября маркиз мантуанский воз-вел его в рыцари, в четырех или няти милях от Брешии, раньше чем в город вступили войска. Джованни говорил, что вынужден был согла-ситься, и Франческо в инсьме к Пьеро это под-твердил. При возвращении Джованни во Флорен-цию ему были оказаны почести, каких еще ин-когда не удостоивались рыцари, причем многое здесь было сделано на зло Пьеро, так как в городе не было согласия.

здесь было сделано на зло пьеро, так как в городе не было согласия.

Луиджи, старший сын Пьеро, впоследствив мессер Луиджи и рыцарь, родился в 1407 году; он множество раз занимал высокие должности в городе, в нашей стране и даже за ее пределами. Еще при жизни отца он совсем молодым человеком был подеста в Фермо, по выбору графа

Франческо, которому тогда принадлежала Анконская марка; принял он эту должность скорее ради депег, чем ради почета, так как отец его был беден и Луиджи приходилось пробиваться самому. В наших владениях он занимал много должностей, был консулом и комендантом крепости в Пизе, викарием Вико Пизано, Сан Миниато, Песшии <sup>37</sup>, капитаном горного округа в Пистойе <sup>38</sup>, викарием Сан Джованни, два раза викарием Поппи и Чертальдо, капитаном в Борго Сан Сеполькро <sup>39</sup> и Ареццо, викарием Скарперии. Через несколько лет после смерти отца, в 1444 году, он поехал послом в Милан к герцогу Филипно и пробыл там несколько недель, а затем отправился в Марку к герцогу Франческо, воевавшему тогда с папой Евгением и королем Альфонсо <sup>40</sup>. Затем в 1447 году он был послом при доже Генуи, мессере Джано ди Кампо Фрегозо, так как стало известно, что этот дож соединился против нас с нашим врагом, королем Альфонсо, и Луиджи было, главным образом, поручено напомнить дожу о дружбе, существовавшей между его родом и нашим городом, о всегдашней вражде короля Арагона к его городу, роду и государству и убедить его не помогать врагам против друзей. Дож отнесся к этим доводам очень благожелательно и обещал Луиджи, что, какое бы он ни заключил соглашение с королем Альфонсо, он пикогда не обяжется выстунить против флорентийцев, так как намерен оставаться с ними в дружбе.

Вернувшись во Флоренцию, он был послан комиссаром в Пизу, для защиты этого города,

которому могли угрожать некоторые действия короля Альфонсо. Он пробыл там несколько короля Альфонсо. Он пробыл там несколько месяцев, а в следующем году, когда король стоял лагерем у Пьомбино 41 и на нас восстала большая часть вольтерранской Мареммы, отвоеванной обратпо нашими отрядами под начальством сипьора Римини ди Джисмондо и комиссара Нери ди Джино Каппони, Луиджи был послан комиссаром вместо Нери, который хотел уйти а вскоре туда же был отправлен и Лука, сын мессера Мазо Альбицци; он уже взял обратно Болгери, Гуардисталло, Монтеверди и несколько других городов и стал приводить в порядок свои войска, чтоб отогнать короля от Пьомбино, но испуганный король не стал его дожидаться и уехал обратно в свои земли. Таким образом, дела его на этот год закончились, и Луиджи вернулся во Флоренгод закончились, и Луиджи вернулся во Флоренцию.

В следующем, 1450 году граф Франческо взял Милан опять-таки с помощью флорентийцев и больше всего Козимо Медичи; желая 
иметь при себе флорентийского подеста, на которого он мог бы положиться, особенно при 
возможных своих отлучках из Милана вследствие войны, готовившейся против Венеции, он 
написал Козимо и просил прислать ему подходящего человека; тот послал Луцджи, который пробыл там три года, т. е. до 1453 года, к величайшему удовлетворению герцога, очень неохотно 
отпустившего его обратно, так как он хотел, 
чтобы Луиджи остался на все время войны с венецианцами.

Вернулся он во Флорепцию в пюне 1453 года и в ноябре был послан комиссаром вместе с Лукой, сыном мессера Мазо, чтобы собрать наши отряды, находившиеся в Ареццо, и паправить их на Пизу. Затем он ездил послом к синьору Римини Сиджисмондо, чтобы возобновить с ним договор о командовании и паладить его отношения с нашим городом; это вполие ему удалось. Потом он был послан комиссаром в Ареццо, чтобы опустошить область Фойано; Луиджи был также гонфалоньером справедливости.

вости.

После этого был заключен мир 42, и образовалась лига между венецианцами. с одной стороны, герцогом Франческо и флорептийцами— с другой, причем в Неаполе велись переговоры с королем Альфонсо об утверждении им этой лиги и мира, и, таким образом, во всей Италии установился бы всеобщий мир и союз; предполагалось, что венецианцы отпустят графа Якопо Пиччинино. но можно было опасаться, что война снова возгорится в не успоконвшейся еще Италии, по почипу ли венецианцев или сама собой. Венецианцы еще в начале войны запретили ввоз наших сукон, и для города было очень важно, чтобы этот запрет был снят. По всем этим делам Лунджи в том же 1454 году был отправлен послом в Венецию. Он оставался там, пока не закончились переговоры, происходившие в не закончились переговоры, происходившие в Неаполе. и пока граф Якопо не покинул вене-цианских владений, причем венецианцы вовсе не собирались его удерживать. ввиду больших расходов и пеудобств, которые он им создавал;

переговоры о запрете ввоза сукон не привели ни к чему.

второй раз он был гонфалоньером в 1457 го-ду, когда весь город был взволнован из-за вну-тренних раздоров и разномыслие между гражда-нами по делам государства дошло до того, что друзья Козимо стали бояться переворота; не-обходимо было изыскать новые способы собирать налоги, но при этом нельзя было избегнуть народного волнения. Когда Луиджи сделался гонфалоньером и друзья Козимо сочли, что на этом месте сидит надежный для них чечто на этом месте сидит надежный для них человек, они задумали стать хозяевами в городе и разорить своих противников; он хотел того же и был готов на все; так как Козимо находился в Кафаджиоло вместе с легатом, Луиджи написал ему, предлагая действовать и спрашивая его мнение. Козимо нашел, что сейчас не время по многим причинам, главным образом потому, что внешние дела обстояли тревожно и город боялся короля Альфонсо; такого же мнения был и Нери, который лежай больным в Пистойе, где и умер через несколько дней; по этим причинам гонфалоньер своих замыслов не осуществил. не осуществил.

не осуществил.

Когда в следующем, 1458 году умер папа Калликст <sup>43</sup> и на его место избран был папа Пий <sup>44</sup>, Луиджи был во главе посольства, которое должно было засвидетельствовать папе покорность Флоренции; так как в это время дон Феррандо, сын короля Альфонсо, только что взошел на престол после смерти отца, то Луиджи вместе с мессером Аньоло Аччайоли, ко-

торый был в числе послов, должен был по окончании дел в Риме ехать в Неаполь к королю

торый был в числе послов. должен был по окончании дел в Риме ехать в Пеаполь к королю Феррандо 45, поздравить его и отвезти ему подарки города Флоренции.

В 1464 году умер Пий, и на место его был избран Павел 46; по этому случаю Луиджи был послан вместе с другими, как оратор Флоренции; пана оказал им самый торжественный прием в Латеранском соборе, в день Спасителя, и возвел в рыцари Томмазо Содерини 47 и Луиджи, а вскоре за тем и мессера Отто Николини 48. Так как мессеру Томмазо приказано было оставлаться в Риме, то мессер Отто и Луиджи возвратились в один и тот же день во Флоренцию с обычными почестями и подарками. Через несколько месяцев Луиджи был отправлен оратором в Неаполь, где пробыл недолго, и по-моему это было посольство скорее для внешней торжественности, чем для переговоров по существу дел.

В следующем, 1465 году умер герцог Франческо, и так как Сфорца были в этом государстве людьми новыми, сын же герцога Галеаццо был еще совсем юноша, можно было по этой причине, а также вследствие близости венецианцев, опасаться какого-нибудь движения в народе, что было бы для нашего города в высшей степени неприятно по его дружбе, связям и интересам в герцогстве Миланском; чтобы помочь Галеаццо и. насколько возможно. его усилить, к нему были отправлены послы, мессер Бернардо Джуньи и Луиджи, которые должны были выразить ему скорбь по случаю смерти герцога и щедро предложить к его услугам все

герцога и щедро предложить к его услугам все

силы города и все, что вообще могло бы способствовать благу его государства. Луиджи должен был ехать викарием в Чертальдо, и поэтому, до возвращения его, должность его по приказу правительства должен был занимать его двоюродпый брат Джованни, сын Никколо Гвиччардини. Когда они съехались в Милане, то после первых торжеств, во время которых послам были оказаны величайшие почести, обнаружибыли оказаны величайшие почести, обнаружилось, что денежные дела государства находятся в полном беспорядке и что против него готовится война, главным образом со стороны венецианцев; поэтому послов просили написать во Флоренцию и просить синьоров о скорой помощи деньгами, предлагая им какое угодно обеспечение. Во Флоренции был созван совет, и послам было сообщено, что они могут обещать герцогу сорок тысяч дукатов; когда послы просили об отпуске денег, против этого восстали мессер Лука Интти, мессер Аньоло Аччайоли и мессер Диотисальви ди Иероне 49, стремившиеся подорвать влияние сына Козимо, Иьеро, и они добились того, что обещание осталось непсполненным, а послы, давшие его, получили строгое ненным, а послы, давшие его, получили строгое порицание. Из всего этого вышел великий позор для нашего города, а всего больше для ораторов, которые, прождав с нетерпением несколько недель и пе получая никакого подтверждения, сочли за лучшее вернуться во Флоренцию. Оттуда мессер Луиджи уехал заканчивать дела, порученные ему, в Чертальдо; пока он был там, произошли события 1466 года, и когда волнения начались, он еще до победы

партии Пьеро явился с пехотой на помощь ему в Лениайу, а потом поехал во Флоренцию на всенародное собрание.

Следующий год начался движением Бартоломмео да Бъргамо 50, за спиной которого, как мео да Бергамо во, за спинои которого, как известно, стояли венецианцы; они замышляли устроить дела Италии по-своему и хотели прежде всего или расправиться с герцогством Миланским, которое казалось им слабым при новом и юном князе, не имевшем громкого имени герцога Франческо, или восстановить во Флоренции мессера Диотисальви, мессера Аньоло и Инкколо Содерини 51. Об этом очень хлопотали и Никколо Содерини 51. Об этом очень хлопотали изгнанники, и дело казалось легким, так как, по слухам, город волновался после переворота и там было много недовольных. Эти подозрения заставили короля Феррандо, герцога миланского и флорентийцев заключить между собой новый союз для защиты своих государств; герцогству Миланскому была оказана помощь деньгами, с тем чтобы оно привело в порядок свои войска, которых было много, и так как движение Бартоломмео шло дальше и разрасталось с каждым днем, Лига же защищалась вяло, то Луиджи был послан оратором в Милан, чтобы побудить этих синьоров взяться более горячо за дело общей защиты и потребовать выполнения мер, условленных заранее. Дело это удалось ему вполне, так как герцог Галеаццо привел в порядок обещанные войска и послал две тысячи всадников в Парму, чтобы они были на всякий случай готовы выступить по первому требованию флорентийцев; больше того, узнав, что Бартоломмео

перешел По и направился в Романью, он двинерешел по и направился в Романью, он дви-нулся вслед за ним с остальными войсками и соединился в Романье с Федериго, синьором урбинским, полководцем Лиги 52; мессеру Луиджи было поручено оставаться комиссаром при войске. Через несколько времени он настоя-тельно потребовал отпуска и, получив его, при-ехал во Флоренцию; добивался он этого, как

тельно потребовал отпуска и, получив его, приехал во Флоренцию; добивался он этого, как мне кажется, потому, что боялся, как бы с ним ни случилось в лагере чего-пибудь дурного, и особенно не доверял он герцогу Галеаццо, который был юношей и вел себя как юноша.

После сражения при Мулинелла 53 разобиженный герцог вернулся в Милан к великому неудовольствию и раздражению всей лиги, и так как особенно недовольны были болонцы, к ним был послан мессер Лунджи, чтобы убедить их и постараться сохранить их поддержку для лиги; исполняя свое поручение, он пробыл там всего несколько дней и уехал, оставив болонцев в самом дурном расположении.

В следующем, 1468 году он был отправлен послом в Сиену с жалобой на прием, оказанный там наним изгнаниикам, и так как это могло привести к разным неприятностям, ему было поручено убедить сненцев быть добрыми соседями; оставался он там всего песколько дней.

В 1469 году произошло в Италии новое событие, именно Роберто, синьор Римини, перешел на службу лиги, т. е. короля, герцога и флорентийцев 51; они обещали ему помощь, к величайшему неудовольствию папы Павла, не прекращавшего своих поныток подчинить себе этот

город, и теперь можно было опасаться, что он с помощью венецианцев пошлет в Римини войска, как он и сделал впоследствии 55; поэтому мессер Луиджи был послан в Милан условиться с герцогом 56 о защите Римини и принять меры к тому, чтобы противпикам, если они выступят, пришлось бы защищаться у себя дома, а не опустошать чужие земли. Герцог принял мессера Луиджи очень любезно и просил его, не как оратора Флоренции, а как мессера Луиджи. быть крестным отцом своего первенца, но по делу, с которым был послан к пему Луиджи, обнаружилось, что герцог расходится в миениях с нашим городом, относится к защите Римини холодно и гораздо больше хочет поднять новую войну, а Луиджи исполнил свое поручение совсем плохо и, видимо, не был настойчив в защите перед герцогом мнения города и в ограждении его достоинства. Здесь могло быть много причин: именно, зная гневный прав герцога. Луиджи мог думагь, что, выполнив свое поручение в том виде, как оно было дано, он принесет больше вреда, чем пользы; может быть, он старался снискать расположение этого властителя, чтобы получить от него какую-инбудь милость для своего незаконного сына, который был священником; когда он в следующем году был неожиданно отозван во Флорепцию, герцог пожаловал его сыну аббатство в Кремоне с доходом в триста дукатов и даже больше. В общем он верпулся во Флорепцию как близкий к герцогу человек и, таким образом, достиг своего. город, и теперь можно было опасаться, что он помощью венецианцев пошлет в Римини CTHE CROSEO.

В это же время, ввиду обнаружившихся по этим делам разноречий с папой, во Флоренции собрался съезд, на котором были послы короля и герцога, причем мессер Луиджи всячески поддерживал партию герцога; узнав об этом от своего посла, король стал смотреть на него косо; вскоре затем, когда император Фридрих был в Ферраре 57, на обратном пути из Рима, герцог Галеаццо добивался от него инвеституры на это герцогство, и па помощь ему, с одобрения властей нашего города, был послан в Феррару мессер Луиджи, но успеха не имел.

Когда он был потом викарием в Сан Миннато, Флоренция оказалась втянутой в распри между королем и герцогом, и в Неаполе было решено вручить нашему послу письмо, которое, при согласии на него Флоренции, обязывало бы ее к союзу с королем и к отказу от дружбы с Миланом; однако мессер Луиджи подоспел раньше отправки письма и добился того, что оно было взято обратно и не ушло.

Самым влиятельным человеком в государстве был мессер Томмазо Содерини, руководивший до тех пор Лоренцо после смерти сына Козимо, Пьеро; однако к тому времени это высокое положение пришлось Лоренцо не по нраву, и оп стал теснее сближаться с мессером Луиджи, который всячески ему содействовал, так что в 1470 году он сделал для величия и безопасности Лоренцо больше, чем какой-либо другой гражданин, и дошел до того, что на пять лет изменил порядок выборов аккопиаторов 58. Это дало Лоренцо громадное влияние, и я думаю, что мессер

Луиджи, видевший неудачу мессера Томмазо, рассчитывал многое получить от Лорендо для себя; так и случилось, потому что Лорендо был человек, который хотел и умел управлять сам. Когда затем в итальянских делах на некоторое время наступило затишье, Луиджи в марте 1472 года был гонфалоньером, и так как в городе было спокойно и дел было мало, он задумат издать новые и возобновить действие старых законов, касавшихся быта и нравов, как, например, свадебных и похоронных торжеств, украшений одежд женщин и мужчин, игр и других подобных вещей.

гих подооных вещеи. Затем итальянские дела снова пришли в расстройство: король Феррандо сблизился с папой Сикстом, и образовалась лига между венецианцами, Миланом и флорентийцами <sup>59</sup>. По случаю возникавших каждый день новых дел, относившихся или к защите веры вследствие войны турок с венецианцами и другими христианами, или к защите этой отдельной лиги, казалось необходимым иметь в Венеции влиятельного посла; туда в 1479 году был отправлен мес-сер Лунджи, бывший в то время викарием Поппи, и он оставался в Венеции больше года, принося этим посольством большую пользу нашему городу. В Венеции ему оказаны были величайшие почести, и он там настолько понравился, что когда венецианцы проведали, что он просит его отпустить, они написали во Флоренцию и просили оставить его еще на некоторое время; это не состоялось, так как мессер Луиджи, прослышав о том, настойчиво требовал своего возвращения обратно, чтобы во Флоренции не подумали, что это письмо венедианцев написано по его настояниям.

ппи не подумали, что это письмо венеднанцев наипсано по его настояниям.

Когда затем в 1476 году был убит в Милане герпог Галеацио и во Флоренции во что бы то ин стало хотели сохранить это герцогство в руках его сына. туда сейчас же отправили послами мессера Томмазо Содерини и мессера Луиджи, и сделано это было не только для того, чтобы возвысить значение герцогини и ее сына, по чтобы встретиться с мессером Чекко и спиьором Роберто ди Сан Северино, стоявшими во главе правления, и посоветоваться с пими о положении вещей. Мессер Луиджи пробыл три месяца и уехал, оставив там мессера Томмазо, так как остаться должен был кто-нибудь один; каждый охотно хотел бы быть этим одинм из-за большой выгодности места, потому что, кроме обычного жалования, они получали от герцогини по сто дукатов в месяц; однако остался мессер Томмазо, который был влиятельшее и мудрес. Вскоре после этого, когда Эрколе, герцог феррарский, женился на мадоние Элеоноре, дочери короля Феррандо, и справлял свою свадьбу, было признано пужным, главным образом из уважения к королю, отправить к нему посольство, в которое вошел бы хоть один человек с именем; поэтому туда был послан мессер Луиджи вместе с Пандольфо Ручеллан.

В 1478 году во Флоренции произошел переворот после заговора Пацци, когда был убит Джулиано Медичи и ранен Лорендо, и сейчас же мессер Луиджи был сделан членом новой

синьории, чтобы помочь Лоренцо в случае новых событий.

Когда в том же году на нас напали герцог Ка-лабрии и герцог урбинский с войсками паны и короля 60, мессер Луиджи как генеральный комиссар был послан для защиты Поджо, куда уже раньше был послан брат его Яконо, и оба они оставались в этой должности вместе: такое положение, когда генеральными комиссарами войск назначали бы двух братьев, случалось в нашем городе редко, а может быть и никогда. Солдат, способных противостоять врагу, пе было, так что герцог взял Кампеджио и, что особенно было важно, Кастеллину 61; во Флоренции, хотя и совершенно напрасно, но вполне согласно с правом народа, жестоко винили в этом начальников войск.

В следующем, 1479 году война продолжалась, и дела города пошли совсем плохо, особенно потому, что союзники почти что его покинули; в Милане под покровительством короля вновь вернулся к власти сипьор Лодовико Сфорца, синьор Роберто ди Саи Северино 62 выжидал, а венецианцы хотя и помогали, но действовали не торопясь: когда мы были разбиты при Поджо Империале 63, и враги, подойля к Колле 64, едва им не осладели, во Флоренции было решено, что если война затянется на следующий год, то у города не будет другого исхода, как подчиниться воле врагов.

Поэтому исобходимо было или сейчас же заключать с ними мир, какой только возможен, хотя бы и певыгодный, или действительно по-В следующем, 1479 году война продолжалась,

стараться получить такую помощь, чтобы фло-рентийцы могли не только защищаться, но вы-гнать врагов из нашей земли и перенести войну к ним; страна наша по общему мнению была так разорена и настолько пострадала от врагов и даже от собственных солдат, что если война еще продлится, надо готовиться к очевидному поражению. Все знали, что эта помощь должна притти от венецианцев, которым, по примеру прошлых лет, надо взять на себя защиту нас и лиги; поэтому, чтобы узнать последнее решение венецианцев, рассказать им о положении дел и выяснить, насколько вообще можно на них и выяснить, насколько вообще можно на них рассчитывать, туда отправили послом мессера Луиджи. Он выехал сейчас же и, когда изложил порученное ему дело, нашел, что венецианцы отнеслись к нему очень холодно, о чем и сообщил правительству, а еще более подробно Лоренцо, убеждая его, что надеяться нечего, что надо заключать мир, какой возможен, и лучше потерять один палец, чем лишиться всей руки. Поэтому Лоренцо, отчаявшись в возможности защищаться, поехал в Неаполь на свидание с королем; мессер Луиджи знал, что король его не любиг, так как он всегда был сторонником герцога Галелддо, а после смерти герцога стоял за венецианцев, и потому очень встревожился, как бы король не потребовал в числе других условий мира изгнания из Флоренции мессера Томмазо, его самого и нескольких других граждан, разделявших те же взгляды. Когда мир был заключен, он вернулся во Флоренцию и, вместе с епископом Вольтерры,

Пьеро Меллини, Мазо дельи Альбицци, мессером Бонджанни Джанфильяцци, мессером Пьеро Минербетти, мессером Гвидо Антонио Веспуччи 65, Якопо Ланфредини, Доменико Пандольфини, Джино Каппони и другими был послан к папе просить о прощении и снятии запретов.

Затем в 1482 году он вместе с Франческо Дини был послан комиссаром для припятия Колле и других мест, возвращаемых нам королем. В 1484 году он ездил в Урбино для переговоров с герцогом от имени Милана, короля и нашего; это было последнее поручение, данное ему нашим городом, так как. по старости лет, его больше не привлекали к делам, и в 1487 году оп, будучи викарием Скарперии, умер во Флоренции восьмидесяти лет от роду.

Мессер Луиджи был человек смелый и с хорошей головой, но несколько заносчивый и самовластный; свойства эти толкали его на многие предприятия, не делающие ему особенной чести.

предприятия, не делающие ему особенной чести. В политике оп был сторонником Медичи, для которых много потрудился, особенно в прежние годы, так как в последнее время был с Лоренцо не очень в ладах. В делах совести он был честен, и это оправдалось на деле; женат он был четыре раза, но законных детей не имел, был богат и владел многими имениями, приносившими больший доход, чем сейчас, пользовался много лет доходами сына-священника и все же оставил лишь небольшое наследство. Ради своего высокого положения он пошел бы на все: он был человек очень щедрый и широкий, был очень услужлив, и это доставляло ему много

хлопот, гак как оп помогал и рекомендовал лю-дей властим, не различая ни случаев, ни человека.

Мессер Луиджи был очень красив, высок, приятного и привлекательного вида, необычайно крепкого сложения, так что в течение всей жизии был несокрушимо здоров, а когда подошла смерть, он, несмотря на свои восемьдесят

жизни был несокрушимо здоров, а когда подошла смерть, он, несмотря на свои восемьдесят
лет, умирал, как юноша, в жестоких страданиях
и в тяжкой борьбе. По части женщин он заже
в старости был великий греховодник и мол путаться со своими служанками или балагурить с какой-пибудь скверной бабой, которая поналась бы ему на улице, совсем не думая при
этом о своем возрасте и достоинстве.

Почестей досталось ему столько, сколько вообще их может быть оказано гражданину, ибо,
кроме всяких комиссарств, посольсть и должностей за пределами Флоренции, кроме того, что
он три раза был гонфалоньером, он трижды
был членом синьории, бесконечное число раз
членом коллегии десяти, много раз аккопиатором и участвовал во всех балиях, какие в его
время назначались; в 1480 году он вместе со
своим братом Якопо был членом коллегии тридцати, которой было поручено преобразовать государственный строй. Он был дружен со многими большими людьми, особенно с герцогом
Галеаццо, а еще раньше с герцогом Франческо,
с которым был очень близок. Он вел большую
дружбу с графом Якопо Инччинини, сохранив
с ним дружбу, существовавшую между Никколо
Инччинини и Иьеро Гвиччардини, их отцами.

Долгое время он был близким приятелем с Федериго, герцогом урбинским, с которым часто переписывался. Однако впоследствии, когда герцог целиком предался королю Феррандо, а мессер Луиджи во Флоренции шел против короля и король считал его своим врагом, герцог начал отпоситься к пему дурно. В последние годы мессер Луиджи стал заискивать перед королем и при этом только ради того, чтобы получить епископство для своего сына мессера Риниери; однако король уже не считался с ним, как прежде, так как оп был очень стар, а власть Лоренцо во Флоренции была гораздо больше, чем раньше, и больше, чем власть Пьеро или Козимо. Женат он был четыре раза, и первая жена его, Коза, была из рода Перуции; вторая—Пиппа—была дочерью Нофри Паренти, третья—Пенна—дочь Джованни Веспуччи; четвертая—Лодовика—была из рода Вентури; она вышла за него, когда ему было уже больше 75 лет, она же была вдовой после своего первого мужа, Барголоммео да Верраццано. Сыновей у него пи от одной жены первая дочь, Коза, вышла за Пьеро, сына Джино Каппони; вторая, Аньола, вышла, не очень удачно, за Пьеро, сына Андреа Веллути; третья, Бъянка, вышла против воли за Филиппо, сына Филиппо и внука Луки Питти 66; она сделала это по настоянию мессера Луки, который был тогда в силе, и Пьеро, сына Козимо, который стремился к этому браку, желая угодить мессеру Луке. Сыновей у мессера Луицки не было, если не считать незаконного сына

Риннери, который после смерти отда был епископом Кортоны. Сын этот был у него от рабыни пизанского гражданина Биндо Галетти, когда мессер Луиджи был в Пизе морским копсулом 67; ему же оставил он по смерти все свое имущество. Якопо, сын Пьеро Бвиччардипи, родился в 1422 году и шестнаддати лет от роду женился на дочери Франческо Перли, Гульельметте, тогда еще девочке, взяв за ней в приданое три тысячи пятьсот неполноценных флоринов, ходивших в то время почти как полноценные: хотя это еще девочке, взяв за неи в приданое три тысячи пятьсот неполноценных флоринов, ходивших в то время почти как полноценные; хотя это приданое было велико, если иметь в виду то небольшое имущество, которое должно было достаться ей от отца, однако ценность его еще возрастала благодаря качествам девочки, обладавшей в совершенстве всеми свойствами, которых можно требовать от женщины, причем внешности она была более чем скромной. а домом управляла превосходно; помимо того, она отличалась замечательным умом и силой суждений в делах, для которых требуется ум мужской; она хорошо играла в шахматы и прекрасно читала; не так сильна была она в умении считать, но, когда ей дали немного времени, опа выучилась этому собственным умом, а не по обычным правилам арифметики, которые преподаются в школах. Дела государственные она понимала хорошо, может быть, лучше многих мужчин, искушенных в них по опыту,—и охотно говорила и слушала разговоры о вещах, о которых обычно беседуют мужчины; ко всему этому присоединялась в ней доброта, так что она и жила и умерла как святая. Если что она и жила и умерла как святая. Если

бы со всеми отмеченными мной качествами сочеталась в ней еще настоящая смелость, она была бы замечательна во всем, но в ней было даже больше робости, чем это обычно встречается у женщин. Я хотел упомянуть о ней, потому что, по причине этих добродетелей ее, я глубоко чту ее память. Я очень любил ее при жизни, когда я был еще ребенком, так как умерла она в 1498 году, и еще больше люблю ее после смерти, ибо возраст позволяет мне лучше попимать ее добродетели. Когда Якопо было девятнадцать лет, умер в Мартиненго отецего, Иьеро, и сам Якопо, находившийся при нем, был в смертельной опасности, так как заболел тяжким недугом. Из отцовского наследства он взял одну тысячу пятьсот флоринов, а приданое жены вложил в торговое дело и начал на этом богатеть, потому что в те времена дела приносили большой доход. Юношей он мпого веселился и был всеобщим любимцем за свою красоту, щедрость и приятный прав. Раза два или три он выступал на состязаниях и раз остался победителем, показав особенную смелость. В делах государственных он много раз получал почетные отличия и занимал высокие должности; двадцати четырех или двадцати пяти лет от роду он был подеста в Фермо 68, находившемся тогда под властью графа Франческо; в это время он собирался жениться, добился отсрочки отъезда, и я не знаю, поехал ли он туда в конце копцов или нет. В нашей области он был капитаном Пизы, Ареццо и Борго Санто Сеполькро, викарием Ангьяри 69, сочеталась в ней еще настоящая смелость, она была бы замечательна во всем, но в ней было

Чертальдо то и Сан Джовании; много раз бывал он послом и комиссаром. Впервые это было в 1465 году, когда он отправился на свадьбу мадонны Ипполиты, дочери герцога Франческо, с Альфонсо, герцогом Калабрии, впоследствии королем Неаполя, причем хотя в Неаполе уже находился оратор от нашего города, именно мессер Джаноццо Пандольфини, но для такого праздника пашли пужным послать двух ораторов и послали Яконо; он один исполнил

торов и послали Яконо; он один исполнил поручение и присутствовал на всех других торжествах, потому что в самый день его приезда в Исаполь Пандольфо заболел. После свадьбы Яконо верпулся во Флоренцию и оттуда поехал викарием в Ангьяри, а отбыв эту должность, верпулся и застал в городе распри между партней Пьеро, сына Козимо, и нартией мессера Луки Интъп, причем Яконо стоял за Иьеро открыто и ни с чем не считался.

На следующий год, когда пришло известие, что мессер Диетисальви и другие изгнанники подстрекают Венецию и Бартоломмео да Бергамо к войне, мессер Томмазо Содерини и Яконо были избраны послами в Венецию, чтобы разузнать, каковы намерения венецианцев и готовы ли они хранить мир; им было поручено начать сперва игреговоры с герцогом Борсо 71, поведение которого внушало педоверие, а затем, когда поручение в Венеции будет исполнено, они должны были отправиться в Милан и сообщить его повелителю о том, что они видели в Венеции; если они заметят какиенибудь признаки новой войны, они должны нибудь признаки новой войны, они должны

выли указать герцогу, что опасность эта грозит всем, и разузнать его мысли насчет общих мероприятий. В Ферраре послы видели герцога Борсо, который не только готов был всеми силами охранять мир в Италии, но больше всего я елал быть другом нашего города. Затем они продолжали путь на Венецию, где им наговорили много хороших, но общих слов, и они убедились, что синьория не хочет заключать никакого определенного договора, который позволил бы нам считать, что мир в будущем обеспечен. Кроме того, они говорили с мессером Диетисальви, которого в Венеции очень уважали, и он жаловался им одинаково на Пьеро и на мессера Луку и просил об от-Пьеро и на мессера Луку и просил об отмене изгнания; в действительности им покамене изгнания; в действительности им пока-залось, что он не намерен покорно оставаться в назначенном ему месте. Из всего этого они заключили, что венецианцы настроены плохо и что Бартоломмео да Бергамо готовится к но-вому походу, несмотря на противоположные уве-рения сеньории и на самый пышный и по-четный прием, оказанный им в Венеции и во всех венецианских землях. После этого они присхали в Милан и, ознакомившись с намереннями его властителя, настроенного прекрасно, а также с силами его, донесли об этом во Флоренцию; таким образом с ним было заключено условие, по которому он получал некоторое количество денег и в свою очередь обязался послать нам на помощь не менее двух тысяч всадников, которые будут считаться на-шими солдатами. Когда в 1467 году Бартоломмео

да Бергамо появился в Романье и король Феррандо в исполнение обязательств Лиги послал на помощь флорентийцам войска, во главе которых стоял дон Альфонео, то Якопо, как капитан Ареццо, был назначен комиссаром, и ему было поручено отвести эги отряды в Романью и соединить их с войском Лиги.

и соединить их с войском Лиги.

В 1468 году умерла мадонна Бьянка <sup>72</sup>, мать герцога Галеаццо, и Якопо был послан оратором в Милан, чтобы выразить повелителю его скорбь нашего города, но вместе с тем ему было предписано постараться уладить некоторые споры, возникшие в Луниджане между нашими подданными и подданными герцога. Приехав в Милан и собираясь посетить герцога, он облачился в фиолетовые одежды, как и подобало послу, ибо считал неудобным одеться в черное по случаю смерти женщины, но, узнав, что герцог вне себя от горя, он счел за лучшее явиться в черном. Оставался он в Милане всего несколько дней, так как нашел, что герцог совсем не склонен улаживать дела в Луниджане.

Оставался он в Милане всего несколько дней, так как нашел, что герцог совсем не склонен улаживать дела в Лупиджане.

В 1469 году оп был гопфалоньером; затем итальянские дела омрачились из-за похода, предпринятого папой Павлом и венецианцами против Роберто Малатеста, синьора Римини, и так как король Феррандо, герцог Галеаццо, и мы, обязанные, как члены Лиги, совместно защищать этого князя, начали к этому готовиться, то было признано, что каждая из этих трех держав должна послать в Рим ораторов, которые указали бы папе, что все они желают сохранить в Италии мир и что, как известно его святей-

шеству, они именно с этой целью несколько месядев тому назад взяли на свою службу синьора Роберто и обещали ему защиту его владений; ведь, если бы они поступили иначе, его город попал бы в руки венецианцев, а это было бы достаточной причиной, чтобы зажечь пожар по статочной причниой, чтобы зажечь пожар по всей Италии, так что они вынуждены сейчас защищать его ради соблюдения верности; ораторы должны были просить его святейшэство устранить чинимую сему властителю обиду, а если этого сделано не будет, то заявить открыто, что державы их употребят на защиту его все средства, какие только для них возможны, и даже не нобоятся задеть тех, кто сейчас задевает его. Наш город послал мессера Отто Инкколини 73 и Якопо, которые отправились в путь вместе с прочими ораторами лиги, и начав эти мирные нереговоры, они вели их несколько месяцев; затем, когда умер Пьеро, сын Козимо, Якопо вернулся во Флоренцию, оставив мессера Отто в Риме. Риме.

Риме.

В конце этого года произошло возобновление лиги между королем Феррандэ, герцогом и нами, и по этому случаю были отправлены в Цеаполь для поздравления послы мессср Якопо и Пьеро Франческо Медичи 74; так как Якопо должен был вступить в должность капитана Цизанской крепости, был издан приказ, по которому вступление в должность было отсрочено на шесть месяцев. Несколько дней они пробыли в Цеаполе, где их встретили очень любезно, но так как велись переговоры о создании общей лиги всех итальянских властителей для защиты

христианских стран против турок 75 и мессер Отто по этой причине находился в Риме, то к нему присоединили Пьеро Франческо Медичи, и Якопо остался в Пеаполе один. Однако через несколько дней мессер Отто умер, и Якопо было приказано ехать в Рим, чтобы исполнить это поручение; приезд его туда был очень приятен герцогу, который рассчитывал на свою дружбу с ним и еще больше с мессером Лунджи и уверил себя, что посол будет весь к его услугам.

Мессер Якопо был также в великой милости у короля, который особенно желал заключения этого союза, и очутившись в гуще дел, он сумел так себя повести, что сохранил дружбу того и другого до самого дня своего отъезда. Переговоры были трудные, так как послы лиги имели полномочие заключить общий союз только под условием сохранения отдедьного союза, что было папе особенно не по душе; однако папа это скрывал, затрудияя в то же время всеми способами оговорку об отдельной лиге. Дело тянулось несколько месяцев; в конце концов велось несколько месяцев; в конце концов ве-нецианцы решили во что бы то ни стало союз заключить, так как он был им необходим союз заключить, так как он оыл им необходим для войны с турками, а кроме того, у них была надежда, что, когда лига образуется, итальянские правители будут им отчасти способствовать; пата также вынужден был в нее вступить; таким образом создавалась общая лига всей Италии с оговоркой о сохранении отдельного союза между королем, герцогом и флорентийцами. Однако, так как герцог был втайне недоволен заключением этой лиги, то ораторы

его при составлении гекста договора хотели вставить туда пекоторые слова, которым там было не место; из-за этого поднялся спор, и герцог не захотел утвердить лигу, Яконо же утвердил ее от имени своего правительства, и когда пришло время подписывать договор, вы-пустив из него слова, которые хотели вставить герцогские ораторы, то Якопо сообщил об этом во Флоренцию, и синьория написала ему, как надо ноступить; Лоренцо и другие влиятельные в государстве люди не хотели подписывать договор, чтобы угодить герцогу; однако в советах они об этом не говорили, желая избежать ропота народа, который особенно радовался заключению союза: поэтому они устроили так, что синьория ничего не отвечала Якопо о поднисях, а частным образом синьоры, и особенно мессер Луиджи, посоветовали ему оставить дело нерешенным. Сам Якопо был иного мнедело нерешенным. Сам Якопо был иного мнения и подробно писал сипьории, что подпишет договор во всяком случае, если только синьория не даст ему прямо обратного приказа; в конце концов оп по частным письмам синьоров решил, что пора из Рима уезжать, так как подошло время отправляться в Пизу, и получив разрешение от синьории, он уехал и договора не подписал; во Флоренции его за это упрекали, так что ему пришлось в течение нескольких месяцев устранять препятствия к своему назначению, и я думаю, что он стал весьма неугоден королю. В эти дни герцог приехал во Флоренцию и на обратном пути побывал в Пизе, где Якопо провел с ним несколько часов и всячески убеждал его осуществить эту лигу. Герцог очень охотно с пим беседовал и очень его обласкал, хотя насчет лиги остался при прежнем свеем мнении.

его обласкал, хотя насчет лиги остался при прежнем свсем мнении.

В 1472 году произошло причинившее немало хлопот нашему горолу восстание Вольтерры, которое решено было подавить открытой силой, и мессер Бонджании Джанфильяцци был послан поэтому к герцогу урбинскому, который предназначался в начальники похода; Якопо же был послан в округ Вольтерры 76, чтобы подготовить наших солдат, вернуть окружные земли и устроить все необходимое для разбивки лагеря. Он покорил округ еще раньше, чем герцог к нему присоединился, и затем оставался в лагере комиссаром вместе с мессером Бонджании, пока мы не победили и не овладели городом.

В 1476 году, и даже немного раньше, была

В 1476 году, и даже немного раньше, была заключена лига между венецианцами, герцогом миланским и нами, так что наш город оказался связан с герцогством Миланским, номимо старых интересов и дружбы, еще новым звеном и держал в Милане постоянного посла 77; посольство это стало очень важным, так как в Милане не доверяли ни Людовику 78, королю Франции, ни Карлу, герцогу Бургундии 79, и поэтому туда назначили Якопо; он пробыл там около восьми месяцев, был в большой милости у герцога, и нельзя было лучше послужить нашему городу, чем он это сделал за время своего посольства.

. Вернулся он во Флоренцию в септябре и в марте следующего года был избран гонфалонье-

ром; в этой должности оп провел по настоянию Лоренцо Медичи и правительства, хотя и против своей воли, закоп о завещаниях, направленный против Пацци 80; сам оп сильно против него возражал—пе потому только, что был ближайшим другом мессера Якопо Пацци 1, но и потому, что дело это само по себе казалось ему бесчестным и могло привести к взрыву, как это вноследствии и случилось.

В 1478 году Якопо вместе с мессером Аптонио Ридольфи был комиссаром в Фивиццано, и ему поручено было встунить во владение этими местностями, недавно подчиненными нашей власти; пробыли они там недолго и постарались быстро выполнить свое поручение, чтобы скорее верпуться во Флоренцию, где в это время разразился загосор Изици.

Когда в том же году на нас двинуто было папское и королевское войско, во главе которого стояли герцоги Калабрии и Урбино, Якопо был послан в лагерь комиссаром; вскоре к нему присоединили брата его, мессера Лунджи, но в течение лета они успеха не имели, так как войск было слишком мало, чтобы держаться против неприятелей, которые взяли Ренчине, Радду 82, Бролио 83, Каккиано и Кастеллину, что вызвало сильное волнение. В конце лета, когда враги расположились лагерем у Монте Сан Савино 81, решепо было послать туда помощь ввиду важного значения этого места; мессер Лунджи вернулся во Флоренцию, а Якопо был послан с войсками и присоединился к мессеру Бонджанки. который прибыл туда раньше. Они

долго обсуждали способы помощи и выбирали места, где надо было расположить войско; затем они заключили с неприятелем перемирие па несколько дней, и в конце концов крепость сдалась врагам 85. Во Флоренции жестоко упрекали за это полководца, герцога феррарского и кимиссаров; и действительно, люди могли дер-

кали за это полководца, герцога феррарского и кимиссаров; и действительно, люди могли держаться и сдались из трусости.

В следующем, 1479 году, когда синьор Роберто Сан Северино внезанио появился у ворот Пизы и расположился у Валь ди Серкио, Яконо был сейчас же отправлен в Пизу, куда приехали затем наш кондотьер герцог феррарский вместе с мессером Бонджании. Пробыв там несколько дней, они удачно закончили войну на этом участке и прогнали неприятелей, после чего герцог и мессер Бонджании отправились в Поджо Империале к отрядам, выставленным против Сиены, а Яконо поехал в Вальдикиану к отрядам, выставленным против Перуджи, куда должны были явиться также наш кондотьер синьор Роберто Малатеста и венецианский синьор Карло ди Монтоне 86, на которого особенио рассчитывали, так как сам он был изгнан из Перуджи, где у него было много друзей и сохранилось большое влияние благодаря намяти о его отце и его собственному громкому имени. Синьор Роберто прибыл на место, а граф Карло в это время умер; флорентийцы все же продолжали поход, но делали только набеги и брали неважные места, нотому что, когда они попробовали захватить большую крепость, сейчас же явился на помощь герцог Калабрии; войско

у него было сильнее каждого нашего отряда, взятого отдельно, и он устроился лагерем в местности, находившейся посредине между Перуджей и Сиеной; как только один из наших двух отрядов начинал двигаться вперед, герцог сейчас же выступал ему навстречу, заставляя его отходить обратно; поэтому Якопо с согласия синьора Роберто написал во Флоренцию и просил, чтобы там согласились соединить оба отряда, которые оказались бы тогда сильнее войск герцога; по это не было одобрено. Затем, когда на номощь нашим врагам подошел синьор Маттео да Кануа с тридцатью пятью эскадронами панских войск, они вместе напали на наши отряды, стоявшие около Перуджи, но наши одолели и одержали блистательную победу; это ослабило перуджинцев, которым оставалось только итти на какоенибудь соглашение, и если бы оно было заключено в течение двух или трех дней, нобеда в этой войне вообще осталась бы за нами. По в это время другое флорентийское войско было совершенно разбито при Поджо Империале; Якопо, догадывавшийся, что перуджинцы согласятся на все, еще раньше два или три раза писал во Флоренцию и предупреждал, что необходимо принять меры заранее.

Получив известие о поражении почти у ворот Перуджи, они написали коллегии десяти с просьбой дать им указания и направились на Ареццо, чтобы быстро итти с войсками к Флоренции; по дороге комиссары получили письма от коллегии десяти с предписанием поступить именно

так, и по приказу коллегии они пошли на Сан Кашяно, где соединились с остатками разбитого войска; затем, когда враги остановились около Колле ди Вальдельса, Якопо просил отпустить его и, получив разрешение, вернулся во Фло-

ренцию. После этих событий Лоренцо поехал в Неаполь, и так как он находился там в полной власти короля, то многие считали, что он никогда больше не вернется, в народе же начался сильный ропот на такое положение дел, и мпо-гие из лучших граждан поддались педовольству и заговорили о перевороте; Якопо, который не только был сам влиятельный человек, но был очень близок с лучшими людьми, всегда сильно этому противился, и, поскольку это вообще в силах одного человека, он может быть, больше чем кто бы то ни было, сохранил власть за Лоренцо. После заключения мира для преобразования государства учреждена была балия <sup>87</sup> из тридцати человек, куда от каждой знатной семьи должно было войги не больше чем по одному человеку; исключением были Ридольфи, от которых вошли в нее мессер Антонно и Томмазо, сыновья Лунджи и наша семья, пославшая Лунджи и Якопо, избранного тогда же членом коллегии восьми <sup>83</sup>.

В 1482 году началась война венецианцев в союзе с папой Сикстом против Феррары; Нелголь, Милан и мы выступили вместе на защиту Феррары, и флорентийны отправили Никколо Вителли 89 отвоевывать обратно Чита ди Кастелло, а так как папские войска взяли крепость Са-

турано в Романье, надо было попробовать вновь ее захватить и даже предпринять что-нибудь против Имолы и Римини, чтобы затем скорее двинуться на защиту Феррары; с этой целью в Романью был послан Якопо, как комиссар. Замысел этот не удался, так как граф Джиро-ламо 90, находившийся в Римской области, поспешил на помощь с папскими войсками.

ламо 30, находившийся в Римской области, поспешил на помощь с папскими войсками.

В том же году, когда союзные князья, к которым присоединился и папа 31, съехались в
Кремоне, чтобы обсудить, какие у них есть
средства и силы для защиты Феррары и нападения на венецианцев, туда был отправлен
Якопо послом от нашего города. Когда в следующем году приехали в Феррару кардинал
мантуанский, легат папы 32 и герцог Калабрии,
Якопо был назначен туда с титулом посла и комиссара; затем, когда они огправились в Ломбардию, чтобы начать с миланскими отрядами
войну против сенецианцев. Якопо серпулся со
Флоренцию; герцог и кардинал очень просили
его ехать с ними к войскам; этого хотела коллегия десяти, и даже сам Якопо, желасший
участвовать в этом предириятии не столько в
уголу синьорам, сколько потому, что оно обещало большой успех; но все же Якопо отклонил
предложение из-за своей больной ноги.

В следующем году война в Ломбардии продолжалась, и войска лиги одерживали верх; Якопо
был тогда назначен состоять при герцоге Калабрии как посол и должен был присутствовать
на военных советах как генеральный комиссар
паших войск, причем ему было велено ехать

через Луниджану; если бы он нашел, что для похода на Сарцану 93 достаточно войск, которые там уже находились, Якопо должен был взяться за это дело; если бы он счел, что взять Сарцану нельзя, он должен был распустить эти отряды и отправиться затем в Ломбардию, чтобы исполнить свое главное поручение.

нить свое главное поручение.

Когда Якопо приехал в Луниджану, он счел невозможным захватить Сарцану с теми войсками, которые там находились, и потому отправился в Ломбардию, где в этом году были взяты Азола и некоторые другие венецианские города; он оставался там, пока солдаты не разошлись по домам. Затем он вернулся во Флоренцию и поехал снова на несколько дней в Милан, чтобы участвовать на совете по делам этой общей войны.

этой общей войны.

Вскоре заключен был всеобщий мир для всей Италии 94, а в договоре была, между прочим. статья, по которой флорентийцам разрешался поход на Сарцану и даже позволялось захватить любой пункт или город, которые стали бы им в этом деле мешать; они стали готовиться и назначили Якопо генеральным комиссаром при войске. Предприятие было трудное, так как Сарцана очень далека от паших границ, а посредине дороги стоит генуэзская крепость Пьетрасанта; поэтому Якопо было предписано пайти какой-нибудь предлог, чтобы итти на Пьетрасанту, бросив осаду Сарцаны; однажды оп отправил по направлению к Сарцане обоз с продовольствием под охраной нашего конетабля Паоло даль Борга и пескольких пехотинцев:

солдаты Пьетрасанты вышли из крепости, за-хватили обоз и ограбили людей. Тогда Якопо сейчас же увел войска из-под Сарцаны и рас-положился лагерем под Пьетрасантой; бомбарды сейчас же увел войска из-под Сарцаны и расположился лагерем под Пьетрасантой; бомбарды
были расставлены, проходы заняты, но генуэзды
отправили в крепость большие отряды пехоты
и набрали много войск в соседних местностях;
таким образом лагерю грозила большая опасность, и мы сочли за лучшее снять осаду. Однако во Флоренции решено было дело продолжать, подкренив войска пехотой, которой раньше
нехватало, отпустив для осады новые средства и назначив мессера Бонджании и Антонио
Пуччи 95 комиссарами вместе с Якопо; войска
вновь обложили город и окружили его так,
что помощь подойти не могла, и было ясно,
что крепость через несколько дней должна
сдаться, но в это время Якопо тяжко заболел
и был перевезен в Пизу, где и находился, когда
Пьетрасанта сдалась: то же самое немного позже случилось с мессер: Бонджании и Антонио
Пуччи, которых перевезли в Пизу, где оба они
через несколько дней скончались. Якопо долго
хворал, но в конце концов поправился.
После этого, когда генуэзцы подошли к Ливорно, а во Флоренции задумали внезапно напасть на Геную с войском и при помощи генуэзских изгнанников. Якопо и Пьер Филиппо
Нандольфини 96 были отправлены комиссарами
в Пизу для подготовки этого дела, по сделать
им вичего не пришлось, так как войска и галеры, предназначенные для похода, никуда не
готились.

леры, предназначенные для похода, никуда не голились.

В 1485 году началась война баропов 97, а за-тем и война папы Иннокентия против короля Феррандо, за которого заступились Милан и Флоренция согласно условиям союза; однако в Милане, управляемом тогда синьором Лодовико, меры принимались с большим опозданием, так что делу много раз грозила большая опасность; поэтому Якопо был послан в Милан хлопотать перед герцогом, которого он так раззадорил своими настоятельными доводами, что из Миперед герцогом, которого он так раззадорил своими настоятельными доводами, что из Милана быстро пошло большое и сильное подкрепление, благодаря которому заключен был почетнейший мир; заслуги Якопо перед королем, герцогом Калабрии и пашим городом в этом деле достойны удивления. После заключения мира Якопо вернулся во Флоренцию и, будучи викарием Чертальдо, получил приказ сейчас же отправиться в Низу и, собрав там войска, перебросить их к Стрцанелло 98, тесно обложенный генуэзцами. Выступив из Низы, наши войска, начальником которых был граф Питилнано, напали на пеприятеля и заставили его спягь осалу; тут пришел приказ двинуться к Сарцане, а Якопо, утомленный, номня болезиь, перенесенную под Пьетрасантой, просил отпустить его, хотя находил, что дело может кончиться успешно; но согласия не получил,— наоборот, ему было приказано участвовать в походе на Сарцану, куда вместе с ним назначен комиссаром Пьеро Веттори. Город был взят с честью для нас.

В следующем году, ввиду некоторых действий генуэзцев, он вместе с Бернардо дель Перо 99 был назначен комиссаром в Плзу; а в 1489 году

готовились к свадьбе Изабеллы, дочери герцога. Калабрии, которая была невестой Джованиц Галеаццо, герцога миланского, и так как она должна была сойти на берег в Ливорно, то во Флорепции ввиду ссюза между обоими государствами сочли необходимым встретигь ее с величайшими почестями; поэтому Якопо Гвиччардини. Пьеро Пандольфини и Паолантопио Содерини 133 посланы были ее приветствовать. Это было последнее дело, порученное Якопо, который вскоре слег от недуга, тянувшегося несколько месяцев и плохо понягого врачами: болезнь его была грудная; 18 мая 1490 года он ушел из этой жизни в таком ясном сознания, с такой верой и в таком прекрасном состоянии духа, что большего нельзя было бы и желать. Он мог говорить до последней минуты и распорядился оольшего нельзя оыло оы и желать. Он мог говорить до последней минуты и распорядился своими делами, не составляя завещания, а поручив все на словах своему сыну Пьеро, которому верил, так как знал, что на него можно положиться. Он простился в последний раз с детьми, внуками и родными, каждому оставил что-нибудь на память, сообразно с его возрастом и качествами.

Рассматривая все черты его характера, мы найдем, что это был человек достойнейший, богато взысканный дарами духа, природы и судьбы, которые дают счастие, когда соединяются в одном человеке. Оп был умен, храбр, щедр, услужлив и добр, во всяком случае был чист от всяких зловредных пороков; правда, оп был распущен и несколько обжорлив, чего нельзя было ожидать от такого человека, но

в делах имущественных он был чист, а от природы добр, не склонен к злу или к мстительности. Хотя от отцовского наследня у него останости. Хотя от отцовского наследия у него осталось немного, так как ему пришлось уплатить из него одну тысячу пятьсот флоринов, но он получил большое приданое за женой; с этим состоянием по тем временам, которые были хороши для торговли, он нажил много, как это видно из веденной им книги, в которой кратко занесены все его расчеты. Он, как будет сказано ниже, вел даже морскую торговлю и впоследствии, когда женил сына, у невесты которого было хорошее приданое, открыл шелковое дело и приблизительно за двадцать лет нажил на нем одиннадцать тысяч дукатов. Он получал также достаточно много от города, когда ездил послом или оратором, и таким образом составилось до последнего гроша его богатство. Мы видим поэтому, что состояние у него было большое, но он добился его, не присваивая себе чужого: наоборот, он всегда честно получал свою часть. Зло он всячески старался искоренять, но ни за что не хотел сделаться начальником полиции что не хотел сделаться начальником полиции

что не хотел сделаться начальником полиции во Флоренции 101.

В 1406 году он был в большой милости у сына Козимо, Пьеро, который хотел сделать его членом коллегии восьми, по Якопо отказался, не желая участвовать в приговорах об изгнании. Пьеро был человек великодушный, но при этом перевороте он, ради удовлетворения своих друзей, позволил осудить и сослать гораздо больше граждан, чем он это сделал бы по собственной воле. Якопо ему помогал и добился того, что

многих верпули, между прочим Пьеро Минер-бетти, который был впоследствии рыцарем; он был большим другом мессера Аньоло Ач-чайоли и вел с Пьеро переговоры о его возвра-щении, на которое Пьеро готов был согласиться по добродушию своей природы; однако он вы-жидал какого-нибудь случая, который позволил бы ему это сделать, не слишком раздражая жидал какого-нибудь случая, который позволил бы ему это сделать, не слишком раздражая друзей: когда Пьеро умер, Якопо продолжал те же переговоры с Лоренцо, но из них ничего не вышло, так как Лоренцо этого не хотел. После смерти Пьеро в 1469 году Якопо, бывший в то время оратором в Риме, написал Лоренцо письмо, убеждая его запастись терпением, и дал ему, главным образом, два совета: первый — это сохранить для себя друзей отца и деда, верность и ум которых были испытаны во времена многих опасностей и переворотов; второй — подражать милосердию отца и пускать в дело железо и жестокие средства лишь при самой крайней необходимости. Позднее, после заговора Пацци, Лоренцо был страшно против них ожесточен — потому ли, что такова его природа, потому ли, что он был потрясен гибелью брата, собственной раной и страшпой опасностью, ему грозившей; он приговорил к тюрьме молодых Пацци, которые были невинны и о заговоре не знали, и велел издать приказ, по которому девушкам Пацци, не имевшим большого приданого, запрещалось вступать в брак во Флоренции; Якопо всегда убеждал Лоренцо выпустить невинных юношей из тюрьмы и лучше изгнать их из пределов нашей земли и снять

с девушек запрет брака; в копце концов . Торенцо, хотя и гораздо позднее, согласился на то и другое — потому ли, что смягчился, или потому, что его уговорили Якопо и другие граждане, просившие о том же.

Якопо был челогек книжно совсем необразованный, и хотя это мешало согершенству его духовных даров, но вместе с тем показывало силу его природного ума, который, не имея случайных украшений начитанности, проявился на опыте многочисленных его посольств. В речи его не было широты и изысканности, она была скорее важной и естественной, как это обычно для людей мудрых и необразованных. Природа также одарила его щедро: он был высок, белолиц и необыкновенно красив,— может быть, не было в его времена более красивого человека во всей Флоренции. Он был необычайной сплы и кренчайшего здоровья, и единственным недостатком его была близорукость. Судьба его тоже не обощла своими милостями, потому что, получив от отца своего маленькое наследство, ол, благодаря приданому, делам и должностям, настолько его увеличил, что оставил около двадцати тысячскуди. Почестей ему было оказано столько, сколько вообще возможно для частного человека во Флоренции: помимо всех своих посольств и других поручавшихся ему дел, он два раза был гонфалоньером, и его хотели выбрать в третий рез; случилось, однако, что, возвращаясь во Флоренцию из свозй виллы, он сломал себеногу и хотя впоследствии выздоровел, но проболел все время, когда надо было вступать в

в должность. Он был три раза членом спньории, аккопиатором, членом коллегии десяти — должность, которую занимал три года подряд, членом коллегии восьми; всяких других отличий, которые даются нашим городом, было у него без конца. Он ездил в Левант на большой галере и вел ее сам, без капитана; затем он, кажется, был во Фландрии капитаном двух галер.

В последние годы жизни ему было поручено распределение налогов и назначено было для этого из первых граждан города пять человек на больших окладах; но Яконо отказался; он считал, что незачем ему ввязываться в ледо.

считал, что незачем ему ввязываться в дело, из которого невозможно выпутаться, не обидев бесчисленное количество людей. Он очень обрадовался, когда смог впоследствии провести снижение налога и облагодетельствовать таким обжение налога и облагодетельствовать таким образом многих. В конце его жизни вся власть флорентийского народа была передана балии из семнадцати граждан, среди которых был и он; умер он, состоя в этой должности, и вместо него был избран сын его, Пьеро. Хотя Луиджи был его старшим братом, и, в уважение к возрасту и положению, почести оказывались ему преимущественно перед Яконо, однако с 1457 года и до конца его дней правительство в важных делах больше ценило Якопо и больше ему доверяло, так как он считался более мудрым, а вовсе не потому, чтобы он был более раболепен; помимо других его свойств, он любил говорить прямо, что думал, и Лорендо иногда на него раздражался, но большей частью терпел, зная, что это идет из хороших нобуждений. Влияние

его, особенно между 1483 и 1490 годами, было огромно, и можно прямо сказать, что в это время он был после Лоренцо первым человеком в городе. К нему одинаково хорошо относились и народ, и лучшие люди, а вне носились и народ, и лучшие люди, а вне города солдаты и кондотьеры, которые после его смерти горевали о нем как об отце. Он был в дружбе со многими князьями, между прочим с герцогом Галеаццо, который особению полюбил его, когда он был в 1476 году послом, хотя относился к нему хорошо и раньше. В большой дружбе был он с герцогом Калабрии и кардиналом маптуанским, но в последние годы он не очень ее поддерживал, чтобы не вызвать нечалом и последния доренно, которому водков возвыть очень ее поддерживал, чтобы не вызвать не-удовольствия Лоренцо, которому всякое возвы-шение очень выдающегося гражданина казалось подозрительным. Женат он был только раз, на Гульельметте, дочери Франческо Перли, и, как сказано выше, жил он с ней в совершенном счастии и умер еще при ее жизни. У него был всего одип сын, Пьеро, и Якопо еще при жизни мог видеть шесть или семь своих внуков. Была у него и дочь, Маддалена, вышедшая за Бер-нардо Веттори, сына Франческо. Пе говоря об удачной его жизии, Якопо умер как счастли-вейний человек, оставив детей, внуков, богат-ство, высокое имя, славу и, что дороже всего, память о чистой совести. Мессер Ринцери Гвиччардини был незакон-

Мессер Риппери Гвиччардини был незакопным сыном мессера Луиджи Гвиччардини от связи его с рабыней Биндо Галетти по имени Маргарита, когда мессер Луиджи был морским консулом в Пизе. Он еще ребенком ущел в ду-

ховенство и, чтобы подготовиться к каноникату. сделался еще в молодости доктором церковного права; отец уже тогда доставил ему несколько бенефиций и должностей и мог доставить еще много других, но, желая усовершенствовать его в науках, послал его в Павию, когда ему исполв науках, послал его в Павию, когда ему исполнился двадцать один год, а через несколько лет перевел его в Пизу, где в это время вновь открылась высшая школа; и тут и там юноша больше думал об удовольствиях и увеселениях, так что толку получалось мало, и в конце концов его сделали старостой студио в Пизе, что считалось для наших граждан, учившихся там, законной долей невежд. Оставив студио, он жил. ной долей невежд. Оставив студио, он жил, как хогел, и отправился в свои бенефиции, так как был каноником Санта Липерата, коммендатарием аббатства Сан Томмазо в Кремоне и в последние годы получал от них больше четырехсот дукатов дохода. Каноникат он получил от цеха шерстяного дела, аббатство — от герцога Галеаццо. Он был приходским священником в Кастельфальфи, получив это место от капитанов гвельфской партии 102, которым оно принадлежало, а по хлопотам Якопо Гвиччардини, бывшего гогда послом в Риме, нолучил от папы Павла каноникат Монте Варки. В Лукардо ему принадлежал приорат, подаренный владельцами его, семьей Макиавелли; была у него церковь, называвшаяся Фратичелли в Верчано, капелла в Лоро в Казентино, и так шли дела его до самой смерти отца. Мессер Луиджи умер в 1487 году, когда Риниери было 38 лет, и оставил ему в наследство все свое имущество. Якопо сильно негодовал, считая это распоряжение мессера Луиджи неразумиым, так как мессер Риниери получал такие доходы, что в отцовском наследстве не нуждался: он знал достоверно, что это не было свободным желанием мессера Луиджи, что он поступил так по настояниям мессера Риниери и больше всего потому, что годы мессера Луиджи сильно ослабили в нем ясность ума; зная порочную природу мессера Риниери, его неприязны к своим родственникам, легко можно было предвидеть, что после его смерти состояние это вообще уйдет из нашего рода, и потому Якопо дал понять мессеру Рипиери, что он не намерен признать такое завещание. Мессер Риниери вначале сильно упорствовал, но дело после долгих споров кончилось тем, что, считаясь с весом Яконо и понимая, насколько он еще может быть ему полезен, Риниери удовольствовался пожизненным владением и пользованием домом во Флоренции, имением Каве вольствовался пожизненным владением и пользованием домом во Флоренции, имением Каве под Флоренцией, домом в Поппиапо и имением около Массы; после же смерти его половина этого имущества должна была перейти к Якопо и его наследникам, а другая половина—к наследникам Пикколо, второго брата мессера Луиджи; остальное состояние, которое было невелико, разделялось уже сейчас между названными его родственниками. Таким образом мировая сделка была заключена, а немного спустя, в 1489 году умер мессер Джироламо Джуньи. архидиакон Флоренции, и в сан этот, благодаря покровительству Якопо, возведен был мессер Риниери. Ему до смерти хотелось получить епи-

скойство, и потому он вилоть до 1494 года был неотлучным придворным мессера Джованни, кардинала Медичи 103, сопровождая его в Рим и всюду, куда бы он ни направлялся; желая достойнее служить ему и понравиться этим Лоренцо Медичи, он носил одежду протонотария. Когда в 1494 году произошел переворот, мессер Риниери решил, что одной только княжеской милостью и известностью своего имени епископсер гиниери решил, что одной только княжеской милостью и известностью своего имени епископства не добудешь, а потому он начал копить деньги для его покупки, и когда в 1498 году надо было собирать десятину с папских диспенсаций духовенству, он был назначен папой единственным комиссаром для сбора и раскладки налога; назначение это состоялось благодаря покровительству герцога миланского и монсиньора Асканио 104, а также по хлопотам мессера Франческо Гуальтеротти, в то время нашего оратора в Риме. Дело это принесло мессеру Риннери огромную выгоду, но вместе с тем возбудило против него сильную зависть и доставило ему столько хлопот; что он через несколько месяцев для избавления себя от излишних дрязг и ради вящшего укрепления за собой этой должности согласился на то, что к нему присоединят двух флорентийских каноников. Помимо того он много лет и еще до 1494 года был вместе с мессером Пандольфо делла Луна комиссаром по налогам при студио; таким образом, благодаря своим обычным доходам и этим двум должностям, мессер Риниери в короткое время собрал больше трех тысяч дукатов, несмотря на то, что тратил деньги широко и щедро. Считая, что по времени приходилось прикрывать свои намерения, он, несмотря на то, что много раз мог сторговать себе епископство, пропустил несколько таких случаев, в частности епископство Фьезоле, от которого его отговорил Пьеро, сын Якопо, его двоюродный брат; в конце концов, когда оказалось свободным епископство в Кортоне, мессер Риннери не устоял против искушений честолюбия и осенью 1502 года получил его от папы Александра наперекор всей своей родне и мнению людей, желавших ему добра. Стоило это ему, считая деньги, уплаченные папе и расходы па диспенсацию ввиду, его незаконнорожденности, расходы на право удерживать бенефиции, а также другие необходимые и почетные траты, четыре тысячи дукатов или около того, самое же епископство не приносило и трехсот дукатов. Когда все уже было сделано, мессер Риниери, сообразив, что поведение его было перазумно, и чувствуя, насколько непривычно для него оказаться без гроша и иметь долгов на сотни дукатов, решился с горя сократить все свои расходы, отправиться в свою Кортонскую епархию и оставаться там столько времени, сколько нужно для того, чтобы не только заплатить долги, но вновь сколотить себе песколько сот дукатов. Однако судьба решила иначе, и летом 1503 года, когда он отправился по делам своим в Кремону, он от жары или от излишеств схватил изнурнтельную лихорадку и чуть было не умер в Ферраре на обратном пути; снова захворав, он приехал во Флорен-

цию и, так как болезнь его перешла в перемежающуюся лихорадку, пробыл там почти до конца января. К тому времени он выздоровел от лихорадки, но начал хворать приступами кашля, вначале до того легкими, что трудно было их заметить, но потом они усилились, началась сильная лихорадка, и в феврале мессер Риниери умер. заранее исповедовавшись и причастившись и собираясь написать завещание, в котором хотел оставить свое движимое имущество ближайшим родственникам; смерть не дала ему окончить завещание, и он оставил все наследство своей сестре, дочери мессера Луиджи, и ее наследникам; после уплаты долгов кредиторам осталось около шестисот дукатов.

окончить завещание, и он оставил все наследство своей сестре, дочери мессера Луиджи, и ее наследство своей сестре, дочери мессера Луиджи, и ее наследникам; после уплаты долгов кредиторам осталось около шестисот дукатов.

Мессер Риниери был человек большого ума, крутого, изменчивого црава и мелкой души; память у него была огромная, и благодаря ей он удерживал в уме все, что касалось его дел, хотя ничего не записывал. Правственности он был низкой, предавался разврату, был всенародно обличен, и эго величайшим образом вредило ему не только в молодости, но и в старости, до самой его смерти. По части чревоугодия он следовал обычаю других духовных лиц, которые слоняются без дела во Флоренции и думают, что одно из самых важных их занятий—это мысль о еде. Он был шедр, великоленно одевался, держал открытый дом, часто приглашал к себе гостей и роскошно их угощал; однако в расходах на добрые дела был скуп, как и во всем, что могло быть полезно и выгодно для его родных, с которыми всегда был мелочен для его родных, с которыми всегда был мелочен

и никогда ничем не помог им ни при жизни, ни после смерги. Так же скуи он был со своими, слугами, которым в последние годы ничего не давал и жалования не платил, разве только в самых редких случаях. Характера он был гневного, так что становился почти невыносим.

Жизнь его была счастливая, так как, будучи

Жизнь его была счастливая, так как, будучи незаконнорожденным и не имея ни образования, ни добродетели, он получил столько бенефиций и должностей, что еще до своего епископства имел больше тысячи дукатов дохода; все это досталось ему не собственным трудом и умением, а единственно стараниями и влиянием отца его, мессера Луиджи, и дяди его, Якопо, без которых у него не было бы ни гроша; одно только епископство он добыл себе сам, куппв его посредством симонпи, и сильно повредил себе этим не только духовно, но и в миру; утешения он не получил, так как прожил в епископском сане немного больше года, большей частью больной и угрюмый, и ни разу пе ездил в свою епархию.

шей частью больной и угрюмый, и ни разу не ездил в свою епархию.

Наружности он был прекрасной: высок ростом, белолиц, с благородными чертами лица; крепок и здоров он был необычайно. Умирая, причастился святых тайн,— не знаю, в каком состоянии души он это делал, по смерти он сильно боялся, и страдания его были велики. Умер он пятидесяти четырех лет, а жизнь его была такая, что я упомянул о нем не ради его качеств, а скорее ради памяти о его сане, так как до него в семье пикогда не было ни епископа, ни даже, кажется, простого священника.

Пьеро, единственный сын Якопо Гвиччардини, родился 9 июня 1454 года и приблизительно восемнадцати лет женился, взяв хорошее приданое, на Симоне, дочери мессера Бонджанни Джанфильяцци, в то время влиятельного гражданина. Еще юношей он всегда сидел за книгами и воспитывался в любви к наукам и в нравах добрых и строгих: он в двадцать лет выступал на турнирах, но делал это не по собственному желанию, так как не упражнялся, а чтобы доставить удовольствие Лоренцо и Джулиано Медичи, которые сильно настаивали на его участии; занятий он ради этого не бросил; продолжая вести такую жизнь до зрелого возраста, он много успел в словесных науках, в греческом языке и приобрел некоторые сведения в философии. Когда умер отец его, Якопо, Пьеро было тридцать шесть лет, он остался единственным мужским потомком, был одарен великолепными способностями, и все знали его херошо, так как с самого отрочества всегда считали его умным и добрым. Еще юношей он был викарием Вико Пизано, а вноследствии Муджелло; других мест не занимал, был только морским консулом, а от иных предложений отказался,— между прочим, от должности подеста в Пизе.

В 1490 году, когда предстояло назначение в Недполь посла который должен был как акторы

В 1490 году, когда предстояло назначение в Неаполь посла, который должен был, как это полагалось, состоять при короле Феррандо, Лоренцо Медичи решил, что туда должен ехать Пьеро; однако в начале 1490 года умер отецего, Якопо. и Пьеро был отвлечен своими част-

ными делами. В это время во Флорепции действовала коллегия из семнадцати граждан, первых людей в городе, членом которой был Якопо, и Пьеро был теперь избран на его место; это дало ему большую силу, так как всем стало ясно, что раз Лорепцо Медичи, тогдашний глава правительства, создал ему такое положение, значит он намерен приобщить его к государственным делам.

В 1491 году тяжко заболел папа Инпокентий; сын Лоренцо, мессер Джованни Медичи, был сделан папой кардиналом, но так как ему еще по было восемнадцати лет, объявление об этом было отложено, и он не имел права еще некоторое время носит кардинальскую шапку, однако при условии, что если папа в течение этого времени скончается, то назначение будет обпародовано ipso jure; Лоренцо, желавший провести дело гладко и дать возможность своему сыну по смерти папы участвовать в конклаве, дабы усилить этим его значение, решил отправить от имени города двух послов, которые, находясь на месте, могли бы способствовать делу, насколько это окажется необходимым. Избраны были мессер Гвидантонию Веспуччи и Пьеро, которым приказано было выезжать сейчас же, и опи собрались немедлению; однако вслед за этим пришли известия, что папа, смерть которого ожидалась с часу на час, начинает поправляться, и таким образом ехать не пришлось.

В том же году предстояло отправить в Милан посла, который пребывал бы там постоянно,

а кроме того, Лоренцо, задумавший изменить в Пизе и ее округе оценку недвижимостей и преобразовать насколько возможно ее городские учреждения, решил послать туда по выбору трех полновластных консулов; поэтому он предложил Пьеро выбрать, хочет ли он ехать послом в Милан или на год консулом в Пизу. Пьеро выбрал Пизу и отправился туда вместе с Лоренцо Морелли и Филиппо Антелли; однако уже через полгода Лоренцо умер, и весь замысел о преобразовании этого города отпал. Вернувшись в следующем году, т. е. в сентябре 1492 г., во Флоренцию, Пьеро был очень близким человеком к Пьеро Медичи и был послан в Милан, так как посольство это всегда было очень важным ввиду могущества этого государства, значения его для наших дел и влияния синьора . Тодовико, который был тогда правителем; сейчас же оно было еще более важным ввиду повых разноречий и обозначавшихся новых событий. Пробыл он там год и, убедившись в неблагожелательстве синьора Лодовико, неустанно убеждал Пьеро в своих письмах, что надо подумать, как бы умилостивить этого князя и заручиться его помощью; однако все было напрасно, так как Пьеро, которому судьбы готовили гибель, бросился в объятия короля Неаполя и Орсини, и дела зашли так далеко, что кончились походом французов, за которым последовали все потрясения, уничтожившие Италию 105.





Я, Франческо, сын Пьеро Гвиччардини, в настоящее время доктор гражданского и канонического права, родился 6 марта 1482 года во Флоренции около десяти часов, и при крещении мне дано было имя Франческо: имя Франческо я получил в честь Франческо, сына Филиппо Нерли, деда моего отца со стороны матери, а имя Томмазо — в честь святого Фомы Аквинского, в день которого я родился. Крестили меня мессер Марсилио Фичино 1, в те

<sup>\*</sup> По современному счету, в 1483 году: год во Флоренции начинался 25 марта.

времена первый в мире философ-платоник. Джовании Каначчи и Пьеро дель Неро.

Джовании Каначчи и Пьеро дель перо.

С самого нежного возраста я, по воле отца моего, Пьеро, старательнейшим образом воспитывавшего своих детей, стал изучать словесные науки и приобрел, кроме знания латинской литературы, некоторые сведения в греческом языке, но с годами я его забыл, так как упражняться в нем мне не пришлось; я очень хорошо выучил арифметику и кое-что узнал в логике, правда, очень мало, а затем начал изучать право.

право.

В 1498 году к концу ноября месяца начал я изучать право гражданское и слушал в этом году институции у мессера Якопо Модести ди Карминьяно из Прато, преподававшего тогда во Флоренции, так как Пиза была начи потеряна.

В 1499 году я, но установленному порядку запятий, слушал общее римское гражданское право у мессера Орманоццо Дети, и слушал его до самого поста; потом, когда начал читать мессер Франческо Пепи, а мессер Орманоццо перешел на право капоническое, я слушал остаток года мессера Франческо, у которого мне все равно пришлось бы учиться, и занимался, кроме того, институциями у мессера Якопо.

В 1500 году я продолжал слушать по утрам мессера Франческо Пепи, а затем, когда он усхал послом в Рим, я слушал мессера Филиппо Дечо, по вечерам же занимался гражданским правом у мессера Джованни Витторио Содерини 2; 19 марта 1500 года я усхал учиться в Феррару, по воле отца моего Пьеро, который непременно

хотел отправить меня учиться подальше от Флохотел отправить меня учиться подальше от Фло-ренции и считал, что я буду больше стараться, когда окажусь вне дома. Однако он ускорил мой отъезд, так как во Флоренции было тогда очень неспокойно<sup>3</sup>, и отец, на случай какого-нибудь переворота в городе или каких-нибудь событий во-вне, которые угрожали бы свободе, хотел иметь убежище, куда можно было бы пе-реправить самое ценное из его имущества. По-этому он послал меня в Феррару, где студно было очень неважное, но он предпочел его вся-кой другой школе, так как город этот был в те времена очень спокоен под управлением герцога Эрколе д'Эсте 4.

Эрколе д'Эсте 4.

По той же причине он дал мне при отъезде из Флоренции пятьсот дукатов золотом, а через несколько дней, когда волнения во Флоренции разгорелись, он прислал мне еще пятьсот и вскоре после того еще тысячу дукатов; во всем этом я старательно давал ему отчет, котя был молод и ничьей узды на себе не чувствовал.

В том же году я слушал гражданское право по утрам у мессера Герардо дель Сарачино из Феррары, а по вечерам у мессера Антонио Мариа Каттабени. В том же году я крестил незаконного сына маэстро Пикколо Теллучи из Сан Миниато, учившегося тогда в Ферраре медицине; получил он имя Джулио Кодро; крестили его маэстро Лодовико дель Фоссато, который читал логику, мессер Луиджи Бончани, читавший особенное гражданское право, и я. 1501 год я пробыл в Ферраре и слушал по утрам гражданское право у мессера Джованни

Содалетти, так как мессер Герардо был в Риме; когда он вериулся, я перешел к нему, а вечерами занимался у мессера Антонио Мариа Каттабени.

В том же году я крестил у мессера Антонио Мариа Каттабени дочь: назвали ее, кажется, Марией; крестил я ее одип. В том же году Дианора, моя старшая сестра,

вышла замуж за Джовании, сына Андреа Ар-

ригуччи.

В 1502 году я переехал учиться в Падую, так как студно Феррары меня пе удовлетворяло; здесь я слушал по утрам гражданское право у мессера Кристофано Альберицио из Павии и до мессера Кристофано Альберицио из Павии и до пасхи занимался у него; преподавание его мие не правилось, и я на остаток года перешел к каноническому праву, занимаясь у мессера Филиппо Дечо, у которого и жил как этот год, так и следующий; по вечерам я слушал мессера Карло Рунно из Реджо.

В 1503 году я до пасхи слушал по утрам гражданское право у мессера Кристофано Альберицио, а после пасхи каноническое право у мессера Филиппо Дечо, по вечерам же работал у мессера Карло Рунно.

В том же году умер мой дядя, мессер Риниери Гвиччардини, архидиакон Флоренции и епископ Кортоны, получавший дохода от бенефиций около тысячи пятисот дукатов. Болезнь его тянулась долго, и многие считали, что он должен отказаться от своих бенефиций в мою

должен отказаться от своих бенефиций в мою пользу; я же этого хотел не для того, чтобы чваниться крупными доходами, подобно большей

части духовных лиц, а потому, что я был молод, нолучил образование, которое могло быть основой возвышения моего в церкви, и я мог надеяться стать когда-пибудь кардиналом; однако мессер Риниери не был особенно склонен отказываться в мою пользу, и так как оп сделал бы это скрепя сердце, только по настоянию отца моего, Пьеро, к которому питал великое почтение, то в конце концов дело кончилось ничем. Хотя у Пьеро было пять сыновей, он ни за что не хогел, чтобы кто-нибудь из них был священником, так как считал дела церкви сильно испорченными и предпочитал отказаться от круп-ной выгоды и от надежды сделать из своего сына великого магистра, чем брать на свою душу грех, что он сделал сына священником ради денег или тщеславия; такова истинная причина, его побудившая, а мне пришлось с этим примириться, насколько я мог.

этим примириться, насколько я мог.

В 1504 году я слушал в Пауде по утрам гражданское право у мессера Джироламо Боттичелла из Павин, а по вечерам продолжал слушать мессера Карло Руино.

В 1505 году, который я начинаю теперь с 25 марта, согласно флорентийскому счету, я жил в Падуе до конца июля месяца, работая у тех же учителей, а затем вернулся во Флоренцию; в последний день октября мне было поручено нашими великолепными синьорами преподавать институции во Флоренции, где в это время было создано студио, с жалованием в двадцать пять флоринов в год. Соперничали со мной мессер Джовании Баттиста Гамберелли

307

или .lacтрайоло. один из старейших юристов во Флоренции, но человек малой учености, мессер Якопо Модести из Карминьяно, у которого я слушал институции, п мессер Франческо, сын Бартоломмео Пандольфини, начавший читать в год моего вступления; начали же мы читать 9 ноября; слушателей у мессера Джованни и у мессера Франческо было меньше, чем у меня, а у мессера Якопо и у меня их было почти поровну; если вообще у кого-нибудь было преимущество, то у него, но оно состояло скорее в знатности некоторых учеников, чем в

рее в знатности некоторых учеников, чем в большей численности слушателей.

В том же году, 15 ноября, я получил степень доктора в капитуле Сан Лоренцо в коллегии Пизанского студно, по только по гражданскому йраву, не желая тратить лишних двадцати с половиной дукатов, так как степень доктора канопического права важного значения не имела; выдвинули меня мессер Антонио Малегонелле, мессер Франческо Пепи и мессер Джованни Ветторио Содерини; лекцию же свою я прочел утром этого лиця

утром этого дня.
Отец мой, Пьеро, считах, что за время с начала моего ученья до этого дня истрачено было отчасти на мое учение, отчасти на книги, отчасти за время жизни вне дома, отчасти на докторат на 26 дукатов сверх иятисот дукатов; однако

точно указать цифру не могу. Получив степень доктора, я в том же году начал выступать как адвокат, и клиентов у меня было больше, чем можно было ожидать по моим летам, по числу ученых юристов во Флоренции,

по небольшому количеству дел в те тяжелые времена и по сравнению с другими молодыми

по небольшому количеству дел в те тяжелые времена и по сравнению с другими молодыми докторами.

В 1506 году я продолжал читать свои лекции, о которых я говорил выше, и читал весь июль при большом количестве слушателей, как и раньше; затем я прекратил чтение, так как наступили вакации, и больше не преподавал.

В этом году, в мае, я крестил дочку мессера Лодовико, сына Аньоло Аччайоли, вскоре затем умершую; крестили ее мессер Боно Бони и я. В том же году я был выбран адвокатом общины Фивиццано с жалованием в три дуката в год, и слелано это было стараниями Карло, сына Леонардо дель Бенино, который был тогда комиссаром, и отчасти в намять деда моего Якопо Гвиччардини, с которым эта община была в дружбе. В том же году, 6 июля, по смерти мессера Антонио Малегонелле, я был выбран вместо него адвокатом церкви Санта Мариа Нова, адвокатами которой состояли раньше мессер Франческо Пепи 5, мессер Антонио Строцци и мессер Джованни Витторио Содерини. Получал я за это гуся в день всех святых, козленка на пасху, несколько огарков на Санта Мариа Канделлара, кусок телятины на депь Сан Корнелио. В том же году, 14 января, когда отец мой, Пьеро, был викарием Скарперии, я женился на Марии Сальвиати, четвертой дочери Аламанно, сына Аверардо Сальвиати, взяв за нее в приданое две тысячи неполноценных флоринов наличными деньгами, как это видно по брачному договору; брак этот до известного времени держался

вору; брак этот до известного времени держался

в тайне, о чем я еще скажу дальше. Я мог в те времена взять гораздо более крупное приданое и жениться на девушке знатного рода, а кроме того, брак этот не особенно правился отцу моему, Пьеро, по многим причинам: Аламанно в и его двоюродный брат Якопо, сын Джованни Сальвиати, были врагами Пьеро Содерини, тогда пожизненного гонфалоньера, а отец мой был с ними близок, дела города сильно его утруждали, и он боялся, как бы Сальвиати в один прекрасный день не кончили плохо; кроме того, он желал для меня большего приданого и, так как у него было пять сыновей и шесть дочерей, боялся, что на долю каждого придется немного; наконец, Сальвиати были богачами, жили в роскоши, и отец мой опасался, не воспитана ли девушка в слишком большой пышности и роскоши; несмотря на все это, я твердо решился на ней жениться. Родство с Аламанно и Якопо, их покровительство, богатство и влияние могли выв тайне, о чем я еще скажу дальше. Я мог в те жениться. Родство с Аламанно и Якопо, их покровительство, богатство и влияние могли выдвинуть любого частного человека во Флоренции, я же был весьма честолюбив и по этой причине непременно хотел стать их родственником; кроме того, я считал, что лишние пятьсот или шестьсот дукатов приданого для меня не важны. В конце концов в названный день я, с разрешения Пьеро, которое досталось не без труда, вступил в этот брак, и сватом моим был Аньоло, сын Джованни Барди; однако, если бы все не было хорошо подготовлено как с их, так и с моей стороны, дело могло бы расстроиться из-за неумелости моего свата, который для таких вещей не годился. щей не годился.

Спасение души и тела моего в руке божией, и да простит он мне, если я доставил Пьеро слишком много забот,— сам я до сего часа своим браком доволен, но не могу не чувствовать иногда укоров совести и сомнений, не погрешил ли я перед господом, ноступив против воли такого отца, как мой.

8 июня того же года Филиппо Буондельмонти женился на дочери Луки, сына Мазо Альбицци 7, и я, присягнув сначала в Санта Либерата, был избран посредником в этом деле со стороны Филиппо, а Аламанно Сальвиати—со стороны JVKH.

Луки.

В том же году я крестил дочь Пьеро Франческо, нотариуса во Флоренции; крестили ее сер Джовании Лапуччи и я.

В июне 1507 года я крестил старшую дочь Бернардо, сына Андреа Карнесекки, которую назвали, кажется, Мария; крестили ее Принцивалле, сын Луиджи делла Стуфа, Антоино, сын Луки и внук Мазо Альбицци, Антоино, сын Антоино Гонди. и я. В том же году, 29 декабря, я крестил у Пандольфо, сына Ньеро Джовании Риказоли, старшего сына, названного Андреа; крестили его Джовании, сын мессера Гвидо Антоино Веспуччи в, Бенедетто, сын Филипно Буондельмонти, и я. В том же году, 7 февраля, я крестил у Джовании, сына Альбертаччо Альберти, сына, названного Пьеро; крестили его Антонио Франческо, сын Луки Антонио Альбицци и я.

В том же году мне, вместе с другими гражда-

В том же году мне, вместе с другими гражда-нами, три раза поручено было синьорней со-

провождать во дворец послов: первый раз мессера Джулио Серучато из Неаполь, который паправлялся из Испании в Неаполь и должен был проездом исполнить поручение к синьории; второй раз мессера Джироламо да Кампо Сан Пьеро и мессера Джовании Франческо Альдобрандини, двух влиятельнейших граждан Болоньи, которые ехали ораторами в Рим и хотели посетить синьорию; третий раз мессера Джан Марко Медичи и мессера Боно, приехавших послами от Лукки. Упоминаю об этом, чтобы не говорить о том же в другой раз, если мне еще раз будут поручаться такие дела.

В том же году я дважды выступал поручителем: первый раз за Пьеро, сына Пьеро Веттори 9, второй раз за Пьеро, сына Франческо Перли; упоминаю об этом в надежде, что они воздадут мне тем же, если мне придется когданибудь быть на их месте; если же я еще буду в жизни поручителем, то говорить об этом не стану, раз я уже сказал об этом для той же цели.

В том же году я крестил дочь Пьеро Канпони 10, которую назвали Сельваджа; крестили ее Алессандро, сын Джованни, внук Танан Перли и я. В том же году происходили выборы в нехах: я был выстанов и почетить тото

Перли и я. В том же году происходили выборы в цехах; я был выставлен цехом суконных торговцев (Calimala) и цехом менял (Cambio), и меня выбрали консулом по цеху торговцев при первом же голосовании; однако мне не было еще тридцать лет, и занять должность я по-

этому не мог.
В том же году я был избран адвокатом подестерии и лиги Кьянти с жалованием восемна-

ддать скуди; хлонотал об этом избрании маэстро Франческо Пьероддо ди Вьери, тогдашний подеста, и сер Джованни, сын Франческо ди Пандо из Кастеллины, и его родные; этот сер Джовании жил у нас в доме и учил грамматике меня и всех моих братьев.

В том же году в коммерческом суде все ученые юристы Флоренции собрались для выбора заседателя: больше половины голосов присутствующих было подано за меня, и я был избран тринадцатью черными записками из пятнадцати.

ствующих было подано за меня, и я был избран тринадцатью черными записками из пятнадцати. 22 мая 1508 года был объявлен мой брак с Марией Сальвиати; правда, об этом уже несколько месяцев говорилось в городе во всеуслышание, все считали дело решенным, так что можно было говорить о нем открыто; упоминаю об этом дне, потому что я тогда впервые ее увидел. Дай, господи, чтобы это случилось в час добрый, и пошли нам спасение как души, так и тела.

так и тела.

В том же году, в первые дни июня, когда по приказанию коллегии восьми был схвачен мессер Пьеро Лодовико да Фано, тогдашний флорентийский подеста, и по делу его было созвано совещание 11, я был призван в нее вместе со многими учеными юристами и первыми гражданами Флоренции, среди которых был и мой отец; там не было никого, кто бы не оказался по крайней мере на десять лет старше меня; упоминаю об этом, так как я первый раз был тогда на заседании пратики.

тогда на заседании пратики.
Помню, как в том же году, 1 августа, я крестил сына Бартоломмео Джерини, флорентий-

ского нотариуса, которого назвали Антонно; крестили его мессер Луиджи Веллути, Рафарлло,

стили его мессер Лунджи Веллути, Рафарлло, сын Раниери Джуньи, и я.

Помню, как в том же году, 2 поября, после богослужения в церкви Сан Броколо, я был обвенчан с женой моей, Марией, в доме отца ее, Аламанно Сальвиати, п сделал это тайно, чтобы избежать пересудов и сплетен, обычных в таких случаях почти о каждом сколько-нибудь известном человеке; и в тот же вечер мы обменялись кольцами, чему свидетелем был сер Джованни Карсидени.

Помню, как в том же году, в воскресный день ноября, поздним вечером, в дом мой верхом и без огней приехала жена моя, Мария; на хом и ост отней присхала жена мол, марыл, на следующее утро дали завтрак для самых близких родных; это было сделано, чтобы устраивать как можно меньше празднеств и торжеств, ибо время было такое, что все лучшие и мудрые люди

было такое, что все лучшие и мудрые люди неохотно задавали пиры.

Помню, как 22 декабря того же года подтвердил я, что мной получено от Аламанно Сальвиати в счет приданого названной Марии, моей жены и его дочери, одна тысяча сорок неполноценых флоринов; в действительности я уже раньше получил наличными тысячу флоринов, переданных отцу моему, Пьеро, и уплаченных через банк Панцани, и, кроме того, еще двести флоринов, ценившихся горазло выше. По договору между нами я не был обязан брать в счет двух тысяч флоринов больше двухсот флоринов наличными деньгами; поэтому Аламанно внес мне только эту сумму; кроме того,

было мне предоставлено на три года право пользования его домом на улице Сан Броколо, в котором обычно жил мессер Франческо Гуальтеротти, а сумма, остающаяся до двух тысяч флоринов, должна была поступить на мой счет; дело в том, что девушка должна была получить из Мопте девятьсот шесть флоринов процентных денег, которые, однако, еще не наросли и поэтому нельзя было их призпать; между тем признание двух тысяч флоринов обязывало платить налог. По условиям нашего договора Аламанно должен был взять приданое из Мопте, и приходилось платить налог еще до того, как проценты нарастут.

и приходилось платить налог еще до того, как проценты нарастут.

Делалось это не для того, чтобы принести ущерб городу, а для того, чтобы не платить налог с двух тысяч девятисот шестидесяти флоринов, потому что в действительности их было не больше двух тысяч. Присутствовал при этом отец мой, Пьеро, и оба мы за величину приданого поручились; в тот же день Микеле да Колле, который был со стороны Сальвнати, уплатил налог с одной тысячи сорока флоринов, а сер Джованни Лапуччи составил акт о приданом; 5 февраля я получил извещение, что приданое больше двух тысяч десяти флоринов и что налог с него не уплачен; 24 февраля соответствующие инстанции признали меня правым шестью черными записками.

Помню, как в январе этого года заключен был

Помню, как в январе этого года заключен был с лукканцами союз на три года, и так как надлежало отправить в Лукку посла, чтобы принести им поздравление и вместе с тем последить,

как они ведут себя в пизанских делах, я выступил, по указанию Якопо Сальвиати, соискателем этой должности при выборах в коллегии восьмидесяти 12 и в первый раз в жизни предложил себя на место посла; так как ни я, ни другие не имели успеха, то в конце концов избран был мой отец. Пьеро, собравший больше половины голосов, а на его место выбран был впоследствии Джованни Баттиста Бартолини.

Помню, как 13 февраля того же 1508 года капитаны больницы дель Чеппо, которых насчитывается двенадцать человек, состоящих в должности пожизненно, должны были доизбрать должности пожизненно, должны были доизбрать в свою среду еще двух капитанов вместо умерших Пери Ринуччини и Джованни Минербетти, и на выборах присутствовало восемь капитанов, так что требовалось получить семь черных записок, и выбранными оказались Томмазо Спини и я, по указанию тестя моего, Аламанно Сальвиати. Должность была малозначительная, но избрание это было почетным, если иметь в виду высокое положение людей, в обществе которых нам предстояло быть, именно Доменико Мацинги, Пьетро Ленци, Джоваккино Гуаскони, Пикколо дель Перо, Алессандро Манелли, Бартоломмео Бенчи, Джовании Баттиста Бартолини, Аламанно Сальвиати, присутствовавших на выборах; Адовардо Каниджани и Бартоломмео, сына Паньоццо Ридольфи. Я получил семь черных и одну белую записку, которую подал Джоных и одну белую записку, которую подал Джоваккино Гуаскони. При первом голосовании избран был Томмазо Спини. я же и другие подверглись этому испытанию три раза: так как никто не получал требуемого большинства, а у меня было две трети голосов и нехватало од-ного, то меня единственно выставили вновь, и я прошел восемью черными записками; говорили, что Алессандро Манелли, подавший сначала белую записку, подал потом черную. Помню, что 31 марта 1509 года синьория

Помню, что 31 марта 1509 года синьория собрала совещание граждан (pratica) в числе около семидесяти вместе с прежними тридцатью; дело было в том, что Антонио да Филикайя, Аламанно Сальвиати и Никколо Каппони 13, бывшие комиссарами в округе Пизе, сообщили, что, если хотят помешать ввозу продовольствия в Пизу 14, надо окружить ее тройным лагерем, и я был призван на эту пратику; упоминаю об этом, так как это был первый раз в моей жизни, когда синьория пригласила меня на пратику. Помню, что в это время, по случаю смерти мессера Антонио Малегонелле, остался без адвоката капитул церкви Санта Липерата (один дукат жалованья и гусь в день всех святых), и так как перевыборов еще не было, то мессер Козимо Пацци, архиепископ Флоренции, предписал капитулу произвести их, а чтобы сделать ему удовольствие, выбрать родственника его мессера Орманоццо Дети, которого очень настойчиво рекомендовал всем канопикам; 16 апреля 1509 года выборы состоялись, и выбранными оказались мессер Орманоццо и я. Избранию моему способствовал архидиакон мессер Франческо Минербетти, желавший угодить Якопо Сальвиати. мессер Томмазо Арнольди и мессер

Аверардо Джуньи, помнившие еще дядю моего, мессера Риниери; успех я имел больше всего благодаря Якопо Сальвиати; ввел меня в должность мессер Джулиано Торпабуони; место было мало выгодно, но очень почетно по выоыло мало выгодно, но очень почетно по высокому положению, и его всегда занимали перные юристы во Флоренции. Выступали на выборах мессер Антонио Строцци, мессер Франческо Гуальтерротти и многие другие.

В том же году крестил я сына у сера Антонио да Санта Кроче, сына сера Микеле; назвали его, кажется, Микеле; крестили его сер Антонио, сын сера Батиста, Филиппо, сын Нероццо дель Перо, и я.

Помию, как в том же году в него мессие

роццо дель Перо, и я.

Помню, как в том же году, в июне месяце, приехали во Флоренцию два оратора императора Максимилиана 15 и просили у нашего города сто тысяч дукатов, предлагая взамен подтверждение привилегии нашей свободы и нашей власти над всеми принадлежащими нам землями, и ответ им задерживался в ожидании какихнибудь известий от короля Франции; признано было необходимым послать к ним двух граждан, которые состояли бы при них, пока они не уедут, и синьория назначила для этого мессера Орманоццо Дети и меня.

Помню, как в день..., когда тесть мой Аламанно был комиссаром в Пизе, только что завоеванной вновь, я поехал туда посмотреть этот город и повидаться с ним; поехали мы вместе с Маттео Строцци, пробыли мы там всего несколько дней, поехали оттуда в Ливорно и вернулись через Лукку, Пешию. Пистойю и Прато.

Помию, как 21 ноября того же года мессер Биаджо, миланский генерал ордена Санта Мариа ди Валле Омброза, вместе с орденскими отцами выбрали меня своим адвокатом, положив мне в награждение десять бочек вина Монте Скалари в год; способствовал этому Джованни Баттиста Бартолини, имевший большое влияние на генерала и на орден и оказавший мне эту услугу по просьбе Якопо Сальвиати, который обратился к нему по моему настоянию.

настоянию.

Помпю, как в том же году, 22 ноября, мессер Пьеро Дельфино, генерал ордена Камальдулов, избрал меня адвокатом ордена. Способствовал этому Якопо Сальвиати, обратившийся к генералу через кардинала Медичи 1; он просил этого кардинала написать генералу, так как орден остался без адвоката после смерти мессера Карло Пикколини. Впервые в этом году я без всяких с мосй стороны хлопот был выбран адвокатом общины Санта Кроче через посредство приора, мессера Винченцо Дуранти: жалование — четыре дуката в год.

Помию, что 20-го того же месяца я получил от Аламанно через Микеле да Колле весь остаток приданого; я испратил его целиком — отчасти на покупку одежды для жены и для себя,

Помию, что 20-го того же месяца я получил от Аламанио через Микеле да Колле весь остаток приданого; я истратил его целиком — отчасти на нокупку одежды для жены и для себя, отчасти на убранство нового дома; не тратились золотые флорины, которые приносят мне процепты и лежат на имя отца моего, Пьеро, в нашем шелковом деле, которое ведется под фирмой брата моего, Яконо, Лоренцо, сына Бернардо Сеньи 17, и других.

Помию, как 28 декабря того же года, в час и три четверти ночи, родилась у меня от жены моей, Марии, дочь, которую крестили 29-го числа в церкви Сан Джованни в 23 часа и назвали Симоной в честь моей матери и, кроме того, Ромолой; крестили ее мессер Якопо Пепи, мессер Инкколо, сын Симоне Альтовити, Руберто, сын Донато Аччайоли 18, и Паоло, сын Пьеро Веттори; они не подарили ей ни сластей, ни других вещей, потому что я их об этом просил, не желая щеголять непужными тратами чужих и своих ленег.

и своих денег.

Помню, как после смерти мессера Франческо Гуальтеротти, случившейся 3 января, я был в тот же вечер выбран адвокатом Флорентийской торговой налаты (Mercatanzia) шестью ее старшинами, именно Кименти ди Серниджи, Филинно Саккетти, Пикколо Серральи, Бернардо, сыном Карло Гонди, Пьеро ди Танаи деи Перли и Джироламо ди Стуффа; больше всех способствовал этому Бернардо Гонди, и я получил шесть черных записок. Платили мне восемь гроссони\*\* в день всех святых и двадцать на насту пасху.

Помию, как Аламанио Сальвиати, бывший в Пизе капитаном, слег в Пизе от тяжелой болезни, тянувшейся около двух месяцев, и так как, несмотря на видимое облегчение, ему было еще очень плохо, я отправился его проведать,

<sup>\* 5</sup> часов вечера. 
\*\* Гроссоне — тосканская монета в 21 кватрин, приблизительно 1/3 тосканской лиры.

помнится, 24 января и пробыл у него пять дней, а с обратной дорогой девять.

Помию, что я собирался поселиться поблизости от дворца подеста по обычаю других ученых юристов; и по просьбе моей получил я дом Аламанно Сальвиати на улице Сан Броколо, отданный мне по условиям брачного договора на три года и переданный 13 ноября 1508 года, когда выехал из него мессер Франческо Гуальтеротти, отправлявшийся в Пистойю капитаном; я отсрочил свой переезд по разным причинам и в конце концов переехал вместе с Марией 14 февраля, на второй день поста. Дай боже, чтобы это произошло в час добрый с честью и пользой для меня и для спасения души.

Помню, как около 18 февраля я был избран адвокатом монастыря Сан Донато в Скопето на место мессера Франческо Гуальтеротти; выгода была невелика, но избранием этим надо было всячески дорожить; способствовал ему маэстро Томмазо, сын маэстро Паоло ди Вьери, и отец его, маэстро Паоло, бывшие врачами названного монастыря. Пара каплунов ежегодно.

Помню, как 24 марта 1509 года угодно было богу призвать к себе благословенную душу тестя моего Аламанно Сальвиати, скончавшегося в Пизе; он был там капитаном и слег от трудов, понесенных при обратном завоевании города в лагере Сан Пьеро ин Градо и в других местах, а может быть, причиной был и воздух Пизы; после долгой болезии, тянувшейся сто тридцать три дня, при ежедневно возвращавшейся лихорадке, никогда его не отпускавшей, он скон-

чался в названный день, исполнив уже все, что требовалось по его должности капитана.

Аламанно был человек большого и сильного

Аламанно был человек большого и сильного ума, высокой души, широкого и открытого нрава, у которого, что было в сердце, то было и на устах; намерения его были добрые и обращены на благо города, как он его понимал; сам он был любвеобилен, всегда готов помочь делу справедливому, и, наоборот, все гнусное и бесчестное возбуждало в нем ненависть и гнев. Влиянием он к концу жизни пользовался огромным и был вне всяких сравнений первым человеком в городе; помимо других его качеств, этому способствовали знатность рода и большое богатство, основанное, главным образом, на торговле и на прочных, достойно нажитых доходах, которые обеспечивали ему популярность, ибо этим живет и кормится народ; поддерживалось его влияние еще и тем, что по своей семье, по сестрам, по жене и по дочерям он имел большую родню в семьях видных домов города; и друзей у него было несметное количество,— одни зависели от него по делам, другие получали от него у него было несметное количество, — одни зависели от него по делам, другие получали от него различные одолжения и денежные выгоды, третьи еще рассчитывали получить их в будущем. Лучшие люди верили ему слепо, так как знали его, как человека твердого, прямого и широкого, и эти свойства спискали признательность и расположение всех. Этому помогла и постоянно помогала дружба и близость его с Якопо Сальвиати, его двоюродным братом, человеком сильным и высоко стоящим; жили они всегла в самой большой дружбе не на вели совсегда в самой большой дружбе, дела вели совместно и во всех случаях так друг друга поддерживали, что это, можно сказать, создало в большой степени богатство, друзей, родню, имя и огромное влияние, которым пользовались как тот, так и другой.

В Аламанно все эти черты были заложены от природы; впоследствии они обнаружились и стали известны всем, когда синьория послала его в Ареццо; с великой для себя честью успокоил он народные волнения в городе и вне его, как об этом подробнее говорится в нашем рассказе\*. В последние годы черты эти развились в нем особенно сильно, а слава его и расположение к нему парода еще выросли после обратного завоевания Пизы; вот почему так скорбели о его смерти все люди в городе, к какому бы состоянию они ни принадлежали, тем более что стоянию они ни принадлежали, тем более что он умер, во всем блеске свежей славы после по-корения Пизы, от долгой и мучительной болезни, нажитой во время этого похода, и оставил девять дочерей, из которых было пятеро незамужних; особенно скорбели о нем потому, что он умер в самом расцвете деятельности и сил, когда ему всего несколько недель как исполнилось сорок девять лет. Давно уже не бывало по умершем гражданине такого всенародного горя, притом вполне по заслугам, ибо две вещи истинные можно было о нем сказать: одна,— что во Флоренции могли, конечно, оказаться люди, у которых какая-инбудь отдельная хорошая черта его была развита еще сильнее, но в целом не

<sup>\*</sup> В «Истогии Флоренции».

было гражданина, который мог бы с пим срав-ниться; другая,— что во всем городе не было человека, на которого можно было бы больше ниться; другая,— что во всем городе не было человека, на которого можно было бы больше положиться в трудном деле, так как, номимо всего, о чем я говорил выше, слава о нем гремела по всей стране; в Пизе любовь к нему и преданность были огромны, в соседних городах, как Сиена, Лукка, Перуджа, ему верили безгранично; особенно велика была в нем неутомимость и страстность, с которой он отдавался делу государства, и ни в одном флорентийском гражданине это не было так сильно, как в нем. Вот почему так скорбел о нем каждый, кто не имел против него пристрастия, и тем сильнее, чем больше люди понимали и принимали к серлцу дела города. Для меня это было горе ни с чем не сравнимое, и во всю жизнь не чувствовал я скорби большей или даже подобной, чем в дни, когда я лишился тестя, на которого мог так кренко положиться.

Умер он, как сказано, в Пизе, сорока девяти с несколькими неделями лет от роду, будучи сложения крепкого и внушительной осанки,— умер с такой ясностью ума и такой верой в душе, что невозможно выразить это словами; всех окружавших убеждал он не плакать и не скорбеть, а радоваться его смерти, ибо сам он был ей рад и умирал охотно.

Пошли, господи, мир душе его и сохрани нас и все. что остается от рода его. Знаю что я

Пошли, господи, мир душе его и сохрани нас и все, что остается от рода его. Знаю, что я сказал о нем много, и все же каждый, кто понимает его, сочтет, что я сказал о нем не слишком много, а слишком мало.

Помию, как в апреле месяце сестра моя Костанца вышла замуж за Лодовико, сына мессера Пьеро Аламанни, и получила приданое в две тысячи неполноценных флоринов наличными деньгами.

Иомню, как 12 июля 1510 года я крестил дочь сера Аньоло, сына сера Антонио и внука сера Баттиста, которую называли Алессандра; крестили ее сер Джованни Карсидонни, Паоло дель Джокондо и я.

Помню, что 15 марта 1510 года общество ткачей избрало меня своим адвокатом на место мессера Франческо Гуальтеротти; способствовал этому сер Бартоломмео Джерини, флорентийский нотариус.

Номию, как в том же году крестил я сына сера Джулиано, сына Лоренцо да Рипа; крестили его мессер Джовании Буонджиролами и я. Помию, как 28 июля того же года крестил я дочь маэстро Томмазо, сына маэстро Паоло ди Виери; крестили ее Бартоломмео, сын Пьеро ди Пиери, и л.

Помню, как 28 июля того же года крестил я сына Бернардо, сына маэстро Джорджо, которого назвали Джорджо; крестили его один ис-нанец — мессер Диего, Франческо, сын Джулиано Сальвиати, Джулио, сын маэстро Минго, и я.

## 1511

Помню, что итальянские дела были сильно запутаны, и в городе нашем царило великое смущение по причине папских угроз 19; с одной стороны, король Франции был всесилен в итальянских делах, будучи властителем герцогства Миланского и распоряжаясь Болоньей; с другой стороны, между папой, королем Испании, владевшим королевством Неаполитанским, и венецианцами образовалась новая лига, готовившаяся к войне 20; город наш, несмотря на зависимость свою от Франции, решил все же начать переговоры с королем Испании, союз с которым до июня был еще в силе; желая оправляться перет его величеством от обвинес которым до июня был еще в силе; желая оправдаться перед его величеством от обвинений, возводимых на нас папой, город решил отправить к королю носла <sup>21</sup>; выборы происходили несколько раз, и в конце копцов 17 октября 1511 года был избран я по указанию Лодовико, сына Якопо Морелли; я очень колебался дать свое согласие, так как считал, что это путешествие расстроит мои занятия, в которых я, по возрасту моему, уже спльно преуспел, и мне казалось, что я укреплюсь сильнее, если останусь еще два или три года во Флоренции; однако, по совету отца моего, Иьеро, которому я написал в Монте Пульчиано, где он был комиссаром, я согласился; он же находил, что комиссаром, я согласился; он же находил, что мне оказана великая честь таким избранием, ибо посольство это очень почетно по высокому достоинству короля, а тем более по моему возрасту, так как инкто во Флоренции не помнил, чтобы юноша таких лет когда-либо избирался для подобного посольства; поэтому он считал, что отказаться мне трудно, а главное, что по молодости лет мне печего тосковать об отдаленности места. Кроме того, он думал, что

мне следует вести себя так, чтобы мною здесь были довольны, и ему казалось, что я таким путем могу создать себе имя; наконец, с денежной стороны он находил, что, при постоянном жаловании в три дуката золотом в день и особом подарке в двести золотых дукатов, мне не надо будет прикладывать от себя; если же город решит не отправлять посла, как это советовали некоторые граждане и особенно гонфалоньер, меня не будут ни упрекать, ни осуждать за отказ. Дай бог, чтобы решение это было правильным, и пошли мне счастливый путь, если надо будет уезжать.

Помию, что 26 октября Филиппо, сын Паоло Альбицци, и я крестили сына Доменко Риччальбани, которого назвали Бернардо.

Помню, как по смерти мессера Луки Корсини был я избран 6 декабря адвокатом Башенного ведомства (Ufficiali della Torre); в нем состояли Лоренцо дельи Алессандри и Неро Пепи, подавшие черные записки только за меня, Мариотто Сеньи и Джованни Франческо, помогавшие как мне, так и другим, Бернардо Пуччини, который хотел провести мессера Антонио Строцци и потому положил мне белую записку, несмотря на данное обещание.

Помню, как 9 декабря капитул Бигалло избрал меня своим адвокатом, и я получил, как мне кажется, черные записки от Доменико Бонинсеньи, Томмазо Браччи, Джованни.

Помню, как 11 января 1511 года в двенадцать часов дня умерла дочь моя Симона, хворавшая мне следует вести себя так, чтобы мною здесь были довольны, и ему казалось, что я таким

около восемнадцати месяцев болезнью, похожей

на чахотку. Боже, сохрани остальных. Помню, как 29 января \* я выехал из Флорен-ции в свое испанское посольство, получив от ции в свое испанское посольство, получив от синьории, кроме своего постоянного жалования в три дуката в день, особый подарок в триста дукатов золотом. Дорога моя шла через Францию прямым путем на Авиньон и Монпелье, и въехал я в Испанию через Салес и Перпиньян; 27 марта я был в Бургосе, где находился тогда король Аррагона, при котором я должен был состоять 22. Путешествие мое было счастливо, погода стояла прекрасная, сопровождавшие меня люди и животные ни в чем пе пострадали.

Помню, что 14 апреля 1512 года жена моя Мария, которую назвали Симона и Маргарита. Крестили ее по моей просьбе Пьеро Франческо, сын Джорджо Ридольфи, и Франческо, сын Карло Интти.

Карло Интти.

натти.
В 1512 году Пьеро Содерини уже девятый год был пожизненным гонфалоньером, и внутренние дела в городе обстояли следующим образом: люди высокого положения, которым следует иметь влияние, были оттеснены; должности и почести щедро и часто раздавались людям, ко-торые этого не заслуживали по ничтожеству своего рода или потому, что были вообще людьми мало пригодными или просто дурными; от этого происходило, что большая часть благоразумных граждан почти отдалилась от дел

<sup>\*</sup> По флорентийскому стилю 1511, по общему 1512 г.

общественных и, можно сказать, покинула город; гонфалоньер передавал дела на решение многолюдных советов, где люди мудрые значили мало, дела же решались больше по его указке, так что город оставался почти что под управлением его одного. Отсюда получалось, что общественные и государственные дела велись илохо и во многих случаях были предоставлены самим себе, ибо один гонфалоньер не мог поднять такое бремя, а кроме того, как показал опыт, в нем не было таких качеств, которые заслуженно утвердили бы за ним славу человека мудрого и сильного.

заслуженно утвердили бы за ним славу человека мудрого и сильного.

Причина этих бедствий и беспорядка в управлении была в том, что когда Содерини был выбран гонфалоньером, т. е. на должность, созданную с мыслью о преобразовании города, он старался только о том, чтобы сосредоточить государственные дела в своих руках и, насколько мог, отстранить от них людей, всего более известных; может быть, он подозревал их, но-моему напрасно, в том, что они сместят его, как только будут в силах; может быть, он поступал так из голого честолюбия, желая быть сдиным вершителем всех дел и, насколько возможно. сосредоточить все значение города на себе. Когда он был избран, Большой совет уже начинал расширять число выборных должностей, но Содерини, занятый только своей целью, ни за что не хотел, как это было бы его долгом ради блага города, подумать о том, чтобы преради блага города, подумать о том, чтобы пресечь злоупотребления, и, наоборот, он скорее покровительствовал этому расширению; таким

образом, в момент его избрания гонфалоньером выборы в синьорию производились с болыним отбором, и от каждого квартала выставлялось не больше пяти или шести человек; теперь же пошли такие злоупотребления, что хуже производить выборы невозможно; редко, когда выбирают кого-инбудь уже заседавшего ранее в коллегиях, а из мешков вынимают записки с восемнадцатью или двадцатью именами на квартал. Так происходит при выборах в коллегии и на должности, замещаемые по избранию или по жребию; таким образом совсем выродилась коллегия восьмидесяти <sup>23</sup>, которая по замыслу се учреждения должна была быть кормчим нашего города.

## В Испании в 1513 году

Франческо, возраст твой, тебе исполнилось уже тридцать лет, обилие многих и бесчисленных даров, данных тебе от бога, обладание умом, позволяющим тебе познать всю суету этой жизни, когда злые должны бояться жизни будущей, а добрые могут на нее надеяться, все это должно было привести тебя к тому, чтобы ты поступал сообразно дарам твоим, отмеченным выше, и рассуждал не как ребенок и юноша, а как старец. Господь оказал тебе такую милость, что отечество и граждане свободно и законно возвели тебя в звание и поручили тебе дела, важность которых превышает твои годы, а божественная милость сохранила тебя до сегодняшнего дня и дала тебе большую изве-

стность и славу, чем ты этого заслуживаещь; ты должен поэтому в делах божественных и духовных сообразоваться с божьими велениями и поступать так, чтобы господь по милосердию своему уготовил тебе в раю ту же долю, какой ты сам желаешь для себя в этом мире. Конечно, жизнь и привычки твои до сего дпя не были достойны человека благородного, сыпа отца доброго, с малых лет воспитанного в правилах благочестия, не достойны и того благоразумия, которое есть в тебе по собственному твоему суждению: нельзя тебе жить так дальше без великого срама, хотя бы перед самим собой.

вилах благочестия, не достойны и того благоразумия, которое есть в тебе по собственному твоему суждению: нельзя тебе жить так дальше без великого срама, хотя бы перед самим собой. Помию, что до 20 декабря ночью, в девять часов на 21-е \*, угодно было богу призвать к себе благословенную и святую душу отда моего, Пьеро. Я узнал об этом в Пьяченде, возвращаясь из посольства в Испанию, но до того никаких известий о его болезии не имел. Он умер во Фуррениии и хотя болез поле но внача не известий о его болезни не имел. Он умер во Флоренции, и хотя болел долго, но вначале обратил на это мало внимания, так как у него никогда не было пи лихорадки, ни какого-нибудь сильного припадка; это была скорее слабость и упадок сил, причиненный, как мне кажется, недугом, развивавшимся в течение мпогих лет, ибо Пьеро был человек, которому огорчения причиняли жестокие страдания; думаю, кроме того, что смерть его была еще ускорена волнениями и горем, которые он испытывал из-за беспорядочной жизни и долгов своего старшего сына Луилжи Луиджи.

<sup>\*</sup> Три часа почи.

Пьеро был человек мудрый, высоких суждений и такой проницательности, что подобпого ему не было в то время во Флоренции: совесть его была чиста, как у любого из лучших граждан; он любил благо города, любил бедных и никогда не причинил никому даже самой легкой обиды. По этим причинам и ради высоких достоинств рода и предков его глубоко уважали еще с молодых лет, и продолжалось это всегда, так что к концу жизни он окружен был величайшим почетом; считалось, что, кроме Джовании Баттиста Ридольфи <sup>24</sup>, не было во Флоренции человека, равного ему по уму и серьезности. Если бы к его доброте и благоразумию прибавилось немного больше сграстности, он был бы, конечно, гораздо более знаменит; по потому ли, что такова была его природа, или того требовали времена, поистипе жестокие и необычные, по он приступал ко всякому делу без большой охоты и с величайшей осмотрительностью. Он редко за что-пибудь принимался, к делам государства приступал медленно, обдумывал их зрело, не любил высказывать в важных случаях своих намерений и мнений, если только не понуждала его к этому необходимость или совесть. Он не был главою нартии или выдумщиком новых затей, и потому имя его не было у каждого на устах, а известность его не расширялась. Однако такое поведение послужило ему для другого, а именно: среди волнений и переворотов, которых так много пережито было городом в его времена, он всегда сохранял свое положение и никогда не был в опасности; из равных ему это никому не

удалось, так как никто из других круппых людей не избежал в какое-то время опаспости для своей жизни или для своего имущества.

не избежал в какое-то время опаспости для своей жизни или для своего имущества.

Умер он пятидесяти девяти лет, и когда Медичи вновь стали во главе правления, влияние его было огромно,— не потому, чтобы они считали его бесконечно к себе приверженным, как многих других, бывших еще более горячими их сторонниками, а потому, что знали его, как человека мудрого и хорошего, и видели, с каким великим доверием относится к нему парод; они полагали поэтому, что если он не захочет ради них подвергать себя опасности, то по крайней мере не станет против пих злоумышлять. Он всегда был и слыл человеком, жизнь которого проходила мудро и в делах добрых, а после возвращения Медичи посвятил себя целиком делу защиты граждан и общего блага, и все знали, что так он поступать будет и дальше; поэтому смерть его была большим горем для города, может быть, большим, чем смерть коголибо из граждан Флоренции за много лет; ее почувствовали лучшие люди, народ и граждане всякого состояния, так как каждый знал, что ущел граждании мудрый и добрый, от которого в общественных или частных делах не могло быть никому никакой обиды, а только польза и добро. Он умер, сделав завещание и причастившись святых тайн с великой набожностью, и можно надеяться, что господь примет его в обитель вечного спасения

надеяться, что господь примет его в обитель вечного спасения.

Для меня это было горе, которое я даже не могу высказать, так как я возвращался с огром-

ным желапием его увидеть; мне казалось, что я смогу радоваться и насладиться встречей с ним больше, чем когда-либо в прошлом, и вдруг на меня свалилось известие о его смерти, о которой я совершенно не думал и ничего пе подозревал. Я любил его больше, чем дети обычно любят своих отцов, и мне казалось, что, по возрасту и сложению, он мог прожить еще несколько лет; раз богу угодно было иное, нам остается только с этим примириться, и это должно быть для нас легче, если мы подумаем, с какой благостью он жил и умер, и будем знать, что, по мнению всех людей, мы можем

только гордиться, что мы — дети такого отца. Помню, как в декабре того же 1513 года, по смерти мессера Франческо Пени, который был адвокатом флорентийского аббатства, братья выбрали меня своим адвокатом по пастоянию Якопо Сальвиати, а затем Лоренцо Медичи.

Якопо Сальвиати, а затем Лоренцо Медичи.

Помню, как в том же декабре месяце братья монастыря Сеттимо в Честелло избрали меня своим адвокатом на место мессера Франческо Пепи, хотя Лоренцо Медичи их об этом не просил, но они готовы были это сделать и без его предстательства.

Помню, как в том же декабре месяце консулы цеха избрали меня адвокатом цеха вместо мессера Франческо Иепи.

Помню, как 5 января 1513 года я вернулся во Флоренцию из посольства своего в Испанию, на которое у меня ушло явалиать три месяца

на которое у меня ушло двадцать три месяца и восемь дней, считая дорогу туда, пребывание там и обратный путь. Путь мой туда лежал на

Авиньон, откуда я через Барселону и Сарагоссу проехал в Бургос, где находился тогда его величество, король дои Фернандо; возвращался я Бискайской дорогой через Байонну, Толузу, мост Св. Духа и Лион. Пока я был там, мы оставались все время вместе с двором в Бургосе, Логроньо, Вальядолиде и Медина дель Камио; раз, когда король был на охоте, я совершил поездку до Саламанки. В этом носольстве я был счастлив, так как, помимо того, что я съездил и верпулся благополучно и без малейшего неудобства, здоровье мое все время было прекрасно; прием мне оказали хороший, король был ко мне милостив, и мнение обо мне там было доброе. Во Флоренции народное правительство было донесениями и действиями монми вполне довольно, и так продолжалось потом, когда государственный строй изменился после возвращения Медичи во Флоренцию 25; хотя они сразу пазначили новым послом Джованни Корси, но они послали его туда только через год, после настоятельных просъб с моей стороны о разрешении вернуться; в действительности они показали, что мною довольны. Король, при отъезде, подарил мне серебра на пятьсот дукатов золотом, так что, отпівиз сотритатія, я съездил туда с пользой. Вернулся я домой с честью, в добром здоровьи, со средствами и вполне удовлетворенный; однако богу угодно было в противовес послать мне испытание, ибо за несколько дней до мосго возвращения умер отец мой, Пьеро, а если бы я застал его живым, то мне показалось бы, что я возвращаюсь счастливым.

Номию, что 11 февраля город Кастель Ново в Валь ди Чечина избрал меня своим адвокатом с жалованием в три дуката золотом в год, причем сделано это было просъбами и стараниями мессера Пьеро Аламании.

Помию; как 14 февраля новая конгрегация скита Камальдулов избрала меня адвокатом с награждением десятью бочками вина в год; избрание это провел фра Пьетро Квирино, камальдульский отшельник и настоятель скита, я же об этом не думал, не хлопотал, и все совершилось само собой.

Помию, как 22 февраля понадобилось проверить деятельность иностранного члена коммерческого суда, и при выборах на должность асессора при синдиках из мешка вышло мое имя.

имя.

имя.
Помию, как 28 февраля того же года крестил я девочку у маэстро Бартоломмео, сына сера Антонио Веспуччи, которую назвали Катерина и Ромола; крестили ее Козимо ди Сан Миниато, Мазо дель Товалиа, Марк Антонио Гонди и я. Помию, что 17 марта, сейчас же после восмествия на престол папы Льва, было избрано семнадцать граждан, которые должны были установить доходы Мопте и преобразовать его; гражданами, облеченными по этому делу и по всем другим полнейшей властью, какая приналлежит всему народу флорентийскому, были: надлежит всему народу флорентийскому, были: Пьеро Аламанни, Джовании Батгиста Ридольфи. Пандольфо Корбинелли, отец мой Пьеро Гвич-чардини. Ланфредино Ланфредини. мессер Фран-ческо Пени, Лоренцо Морелли, Якопо Сальвиати,

Антонио Серристори, Бернардо Ручеллан, Якопо Джанфильяции, Франческо, сын Антонио ди Таддео, Лука, сын Мазо Альбиции, Джулнано Медичи, которого потом заменил Лоренцо, Гулиельмо Анджолинии, Симоне Лепцони, Лоренцо Бенинтенди; когда понадобилось избрать преемников мессера Франческо Пеши и Пьеро Гвиччардини, умерших незадолго до того, были избраны 17 марта мессер Луиджи делла Стуфа избраны 17 марта мессер Лунджи делла Стуфа и я. С самого возвращения своего из Иснании я всячески хлонотал о том, чтобы старшего брата моего Лунджи 26, назначенного в балию, провести также в коллегию семнадцати, и я охотно уступал ему свое место, так как он очень этого желал; а кроме того, я считал, что меня всегда можно будет применить; однако Лоренцо Медичи решил по-другому. Видя его расположение ко мне и считая, что награда дана мне за службу и за все остальное, я этим дорожил, особенно зная, что Лоренцо меня ценит и хочет начать с этого назначения, чтобы создать мне известность. Что касается Лунджи, то он в конне известность. Что касается Луиджи, то он в конце концов больше хотел сохранить это достоинство в нашем роде, чем упустить его и для себя и для меня, как это случилось бы, если бы

и для меня, как это случилось оы, если оы я поступил иначе.
Помию, как 17 марта 1513 года кровные братья мон. Луиджи, Яконо, Бонджании и Джироламо, произвели со мной раздел нашего имущества, оставив в общем владении загородные виллы и дома во Флоренции; раздел этот произведен был сообразно решению, вынесенному Яконо Джанфильяцци, хотя мы уже раньше,

каждый отдельно с общего согласия, составили запись, по которой все было во всех подробностях условлено. На мою долю достались имения в Лучиниано и в Массе, доход с которых на долю владельца считался в пятьсот десять лир и шесть десят сольди, как это точно видно по поземельной книге.

Помию, что 20 апреля 1514 года город Вольтерра по предложению мессера Пьеро Аламании избрал меня своим адвокатом с жалованием в десять дукатов в год.

Помию, что 6 мая мессер Антонио, ведавший больницей святого Павла, назначил меня адвокатом названной больницы.

Помию, что 14 августа я был назначен членом балии восьми вместе с Пандольфо Корбинелли, Луиджи Арнольди, Андреа дель Качча, Заноби Аччайоли, Франческо Кальдерини. Таддео Таддеи, Джовании Баттиста дель Читтадино: должности этой я не искал и получил ее без всяких хлопот со своей стороны.

Помию, как 30 октября, несколько раньше восьми часов, в ночь на 31-е \*, жена моя Мария

Помню, как 30 октября, несколько раньше восьми часов, в ночь на 31-е , жена моя Мария родила девочку, которую крестили на следующий день и назвали Лукреция. Крестили ее Луиджи Арнольди и Заноби Аччайоли, сотоварищи мои по балии восьми, от имени и по доверию всего магистрата.

Помню, что 6 апреля 1515 года я крестил у Карло, сына Бенедетто Угуччони, его сына, которого назвали Лионардо: крестили его Джо-

<sup>\*</sup> Два часа почи.

ванни, сын мессера Гвидо Антонио Веспуччи,

Ажованни, сын Пьеро Веттори, и я. Помню, что в 1514 году Лоренцо Медичи <sup>27</sup>, находившемуся тогда в Риме, было донесено, что я тайно действую в пользу Антонио Гуальтеротти; донос был ложен, но он ему отчасти поверил, а кое-кто из лукавых придворных вос-пользовался этим и убедил его, что к правленользовался этим и уоедил его, что к правлению его я отношусь прохладно, и можно даже сомневаться, не стремлюсь ли я к возвращению народной власти; поэтому, вернувшись из Рима в мае 1515 года, он уже не выказывал ко мне того доброго расположения, как до своего отъезда в Рим, когда он был ко мне очень милостив; теперь он начал открыто меня сто-рониться; между прочим, приглашая к себе некоторых граждан на дом под видом совеща-ния, он меня обошел. Убедившись в его неминия, он меня обошел. Убедившись в его немилости и опасаясь чего-нибудь худшего, я искусно начал хлопотать с помощью некоторых людей, желавших мне добра; в этом деле помоглы мне, кажется, старания Ланфредино и Якопо Сальвиати, и особенно Маттео Строцци 28. И горячо убеждал Лоренцо, доказывая, что он напрасно на меня гневается, и уверял его в моей преданности, так что он стал обнаруживать ко мне доброжелательство и пригласил меня в ко мне доброжелательство и пригласил меня в коллегию, на которую мы собирались прежде в церкви Сан Спирито вместе с мессером Пьетро Аламанни, Пандольфо Корбинелли, Пьеро Никколо Ридольфи, Ланфредино Ланфредини, Франческо Веттори; в Санта Кроче вместе с Лоренцо Морелли, Якопо Сальвиати и Антонио Серристори; в Сапта Мариа Повелла вместе с мессером Филиппо Бупдельмонти, Руберто Аччайоли, Якопо Джанфильяции и Маттео Строци; в Сан Джовании вместе с мессером Луиджи делла Стуфа и Лукою, сыном Мазо делы Альбиции. С появлением французов 29, к которым папа и все они были открыто враждебны, дела пошли плохо, Лоренцо должен был вместе с нашими отрядами и войсками церкви лично выступить в Ломбардию, и так как надо было оставить во Флоренции падежную синьорию, то я был выбран членом синьории на сентябрь и октябрь вместе с Доменико Аламанни, Томмазо Герарди, Допати Кокки, Лукою, сыном Пьеро Веспуччи, Лоренцо, сыном мессера Антонио Малегонелле Джовании Баттиста Браччи, Заноби ди Бартоло, а гонфалоньером был избран Лука, сын Мазо дельи Альбиции; таким образом, до сих нор мнение обо мне у него было благоприятное. Посмотрим, что будет дальше, и пусть номожет мне бог. Не хочу умолчать, что и Лоренцо и другие смотрели на меня как на человека стоющего, с которым нужно считаться, и мнение это, как мпе кажется, побудило Лоренцо стараться сохранить мою дружбу, а не делать из меня врага или недовольного.

Помню, как в том же году, 15 августа, приехал во Флоренцию его высокопреподобие архиепископ флорентийский, кардинал Джулио Медичи 30, отправлявшийся легатом в Болонью и в Ломбардию в связи с французскими делами; в то же время направлялась во Флоренцию для свидания со своим супругом мадонна Филиберта

Савойская, жена его светлости Джулиано Ме-

Савойская, жена его светлости Джулнано Медичи, и синьория поручила мессеру Луиджи делла Стуфа и мне встретить у границы сперва легата, а потом мадонну Филиберту и сопровождать ее до Флоренции.

Помию, что в ноябре того же 1515 года приезжал во Флоренцию его святейшество папа Лев Х. направлявшийся в Болонью для свидания с королем Франции, и город, как подобало, готовил ему великие почести, а для встречи его святейшества на границе были назначены в качестве послов мессер Франческо Мипербетти, архиепископ туринский. Бенедетто Перли, Нери Капнопи, Якопо Джанфильяции, Маттео Строцци и я; мы встретили его между Ареццо и Кастильоне, проводили его святейшество до Фильине и затем вернулись во Флоренцию; в отсутствии мы пробыли всего девять дней.

Помню, как в первый день декабря 1515 года, когда папа Лев находился во Флоренции, куда он прибыл накануне, в день св. Андрея, он в заседании конгрегации кардиналов объявил меня адвокатом консистории; его святейшество сделал это без моего ведома и помышления. Правда, что дело здесь больше в почете, чем в выгоде, особенно для человека, не живущего всегда при

что дело здесь больше в почете, чем в выгоде, особенно для человека, не живущего всегда при курпи, одпако я дорожил этих званием, и мне было радостно, что его святейшество даровал мне такое отличие, хотя ни я, ни другие об этом не просили; число адвокатов консистории ограничено, и мое избрание никому из них ущерба не принесло, по крайней мере с денежной стороны; во всем остальном, т. е. в праве

заседать в консистории в адвокатском облачении и вести дела консистории, они пользуются теми же преимуществами, как и другие адвокаты, число которых ограничено.

Помню, как 20 декабря мне было объявлено об избрании меня адвокатом города Буджано в Вальдиньеволе сроком по 21 октября и с жалованием в два золотых флорина в год.

## Письмо к Макиавелли

1526

Госпожа Финоккието шлет тебе пожелания здоровья и верного суждения.

Если бы я думала, что написанное тобой хозянну и господину моему обо мне написано со злым умыслом, я бы не дала себе труда тебе отвечать, ибо я рождена и воспитана в этих уединенных горах и не обладаю таким красноречием, чтобы решиться тебя разубеждать; кроме того, я считаю, что месть моя будет вернее, если я злому предоставлю утверждаться и упорствовать в его злобе, чем если раскрою истину и тем самым заставлю его покраснеть. Однако я убедилась, что ты поступил так по ошибке, которая, хотя и не делает тебе чести, но по крайней мере простительна, а потому предупредить тебя о правде будет, как мне кажется, делом человечности и любезности, которой во мне больше, чем принято

<sup>\*</sup> Финоккието – заго; одная вилла Гвиччардини. Письмо написано самим историком.

в этих местах и чем можно думать по моей внешности. Делаю это тем охотнее, что я, как женщина, не могу гневаться на источник твоей ошибки, проистекающей тоже от женщины; и хотя она воспитана в обычаях неблагородных хотя она воспитана в обычаях неолагородных и для меня неприятных, но все-таки она женщина, и, благодаря общности пола, между нами не может не быть хотя бы проблеска благожелательности. Ты путаешься со своей Барбарой, которая, как другие, ей подобные, старается правиться всем и хочет больше казаться, чем быть; глаза твои привыкли к этому бесстыжему обществу, довольствуются тем, что кажется, а не смотрят на то, что есть, и если видят хотя быть украсоту то больше ин на что уже бы малую красоту, то больше ни на что уже не глядят. Однако тебе, столько читавшему и не глядят. Однако тебе, столько читавшему и столько написавшему по истории и столько видевшему в жизни, следовало бы знать, что в женщине, которая живет со всеми и не любит никого, надо искать других украшений, другой прелести. другой повадки, чем в той, которая живет номыслами чистыми и ставит себе одну только цель—правиться тому, кому она отдана, честно и законно. Если же долгое знакомство с женщинами другого склада,— а мне думается, что ты иначе никогда не жил,— настолько тебя испортило, что их скверные обычаи кажутся тебе хорошими и достойными тех, кто нам равен, ты должен просто помнить, что судить так поспешно—безрассудно, что о вещах надо судить не по поверхности, а по сущности их, что за строгостью и суровостью, видимыми при первом взгляде, во мне может видимыми при первом взгляде, во мне может

скрываться столько хорошего, что я заслуживаю похвалы, а не обидного осуждения. Если тебя об этом не предупредили другие, это должна была бы сделать твоя Барбара, имя которой говорит, правда, о жестокости и падменности, но если верить тебе, то она соединяет в себе столько миловидности и преданности, что хватило бы на целый город.

Однако я хочу рассказать тебе о себе откровенно, и если ты ноступншь согласно истине и возьмешь свои слова обо мне обратно, я не только прощу тебе обиду, но буду рада каждый год отделять для твоей Барбары часть плодов, обильно произрастающих на монх полях: ведь я не могу доставить тебе большего удовольствия, чем обходиться, как она этого заслуживает, с той, которая для тебя есть радость и сердце твое. Чтобы ты увидал сам, насколько суждение твое было ложно, скажу тебе прежде всего, что одно из монх достониств состоит как раз твое было ложно, скажу тебе прежде всего, что одно из моих достоинств состоит как раз в том, за что ты так легкомысленно меня осуждал: отдав любовь свою одному, я всегда думаю только о том, чтобы правиться ему, а не другим, и держалась, как ты видел, с такой строгостью и суровостью, которую я, конечно, сумела бы смягчить, если бы старалась правиться всем; не думай, что если я родилась здесь в горах, то мне неизвестно светское обхождение; если бы я знала его педостаточно и не имела бы случая научиться ему у других, я уверена, что ты, как поклопник всех женщин, долго среди них живший, согласился бы и сумел бы меня обучить. Моим желанием всегда былопрожить с одпим, и поэтому, ради любви его, я отбросила всякую суетность, всякое желание нравиться многим; я надеюсь, что он будет меня любить, если увидит во мне благопристойность и добродетель, а кроме того, так как люди по природе своей любят разпообразие и так как здесь, в местах, близких от города, женщины обычно стараются себя прикрашивать, то я сочла, что ему при наездах его сюда может больше понравиться строгая простота и суровость, к которой он не привык, чем миловидность и прикрашенность, которую он видит каждый день и час. Искусство мое в этом влеойне велико, ибо, чем больше я могла распрожить с одним, и поэтому, ради любви его, вдвойне велико, ибо, чем больше я могла рассчитывать правиться ему, тем меньше я могла надеяться понравиться другим; этого я могла только желать, так как не гожусь на то, чтобы каждый день иметь дело с новыми людьми, и нежно люблю того, с кем живу сейчас; зная

нежно люблю того, с кем живу сейчас; зная же, насколько ты больше привык к тем, кто видит кору, а не сердцевину вещей, я забочусь о том, что, если бы ему когда-нибудь захотелось меня удалить, он бы не так легко нашел человека, которому я понравлюсь, и ему по необходимости пришлось бы оставить меня при себе. Теперь ты видишь, Макиавелли, какой я заслуживаю похвалы и насколько мной надо дорожить как раз по той причине, которая тебе так не правится; учись в другой раз меньше доверяться самому себе и зрело размышлять о вещах раньше, чем о пих судить, ибо многое можно извинить другим, что не простится человеку такого ума и опыта, как ты.

Франческо, я знаю тебя как человека мужественного и стойкого, но не удивляюсь, что душа твоя исполнена горечи, так как сразу нагрянуло слишком много событий, замутивших твою жизнь; ты пострадал не только в твоем имуществе, но и в своем величии, достоинстве и чести, а это, копечно, для тебя дороже всего. Несчастье папы 32 лишило тебя наместничества и чести, а это, копечно, для теоя дороже всего. Несчастье папы 32 лишило тебя наместничества Романьи, приносившего тебе опромную выгоду и такой почет, которым гордился бы и великий человек, несравнимый по знатности рождения с частным гражданином; ты лишился папы, который особенно тебя любил, верил тебе еще больше, хотел постоянно видеть тебя при себе и поручать тебе все важные и тайные дела государства; во время войны он облек тебя властью, выше которой не было ни у кого, даже у него. Поэтому мало того, что ты все время был занят делами почетными, доставлявшими тебе наслаждение, но ты приобрел такое имя и такую славу среди всех киязей христианского мира, тебя так знают и уважают во всей Италии, что ты, вероятно, не только никогда на это не надеялся, но и мечтать об этом не смел. Высокое положение и знаменитое имя доставили тебе огромное богатство путями законными и достойными, без обиды и ущерба кому бы то ни было, и то, что, я знаю, для тебя особенно дорого: возможность выдать дочерей твоих замуж на своей родине и выбрать для них самых лучших и почетных женихов.

Потери эти, уже сами по себе громадные, становятся еще больше, если вспомнить причину их: ведь все отнято у тебя не естественной смертью папы, не препятствиями, неожиданно вставшими перед тобой, не простой случайностью, как можно было бы подумать на первый взгляд; всему виной было событие жестокое и горестное, когда этот бедный и жалкий государь так несчастливо попал в плен к испанцам. Во всем этом должна тебя угнетать не только твоя собственная беда, но, вероятно, не меньше несчастие Италии и всего мира; не только твой собственный интерес, но и сострадание к несчастному государю, которому ты так много обязан и за богатство и за веты так много обязан и за богатство и за величайшие почести, которыми он тебя осыпал, а больше всего за чрезмерную веру его в тебя, почему он столько раз вручал тебе судьбу своей власти, хотя в родстве с ним ты никогда не был, а в несчастные для дома его времена не служил ему и ничего для него не сделал. Во всем этом, помимо огорчения, которое ты испытываешь при виде такого несчастия, тебя, как мне кажется, не мало угнетает воспоминание, что решение начать войну, от которого пошли все несчастия, подсказано и горячо одобрено тобой; поэтому тебя должна волновать мысль, что причиной столь великого бедствия отчасти можно считать тебя; если бы ты лишился одних только выгод, зависящих от папства, ты, думается мне, снес бы это от папства, ты, думается мне, спес бы это довольно легко, ибо это было что-то случайное. а не твое исконное. Когда же я вижу, что ты

затропут в твоем собственном достоянии, в том, что зависит от отечества твоего, не могу не поверить в беспредельность твоего огорчения; ведь я знаю, что тебя с величайшей несправедливостью обложили таким налогом, что имущества твоего на это нехватит; если же его будут взыскивать, тебе надо или платить и тем самым обеднеть, или отказаться платить, а значит лишиться прав, почестей и преимуществ, может быть и отечества; помимо других стеснений, тебе трудно хорошо выдать дочерей замуж, что для тебя так важно, потому что те же люди, которые когда-то сами сватались к твоим дочерям, сейчас откажутся, если бы даже предложение исходило от тебя. Знаю, что партии, возобладавшие в городе <sup>33</sup>, вовсе отстранили тебя от управления, и очень мало надежды, что обида, нанесенная тебе по ошибке или по злобе, обида, нанесенная тебе по ошибке или по злобе, может быть скоро заглажена, как думают многие; таким образом, ты из одной крайности, когда у тебя было все—и почести, и громкое имя, и крупнейшее достояние, и всеобщая известность, брошен теперь в другую крайность, в жизнь бездельную, ничтожную, одинокую, без достоинства, без богатства; ты стоишь в городе ниже любого мелкого гражданина, и тебе приходится краснеть от стыда при проезде чужеземцев, видевших тебя в таком величии и узнающих теперь, что ты низведен до столь низкого и песчастного состояния. Не мало значат в в этом и враги, которых ты нажил себе во в этом и враги, которых ты нажил себе во многих городах Италии тем, что исполнял свой долг, верно служил своему господину и оберегал

свою честь; враги эти сильны и могут во многом тебе навредить, особенно если необходимость заставила бы тебя уехать далеко, когдаты уже не можешь ездить с вооруженной стражей, как в былые времена; таким образом, от прежнего величия и власти тебе осталась только опасность, и почти по необходимости сохранился образ жизни, который обходится дороже, чем это полагается по твоему настоящему положению и твоим средствам.

Все эти огорчения, конечно, велики, ибо я знаю, как ты всегда дорожил честью, как ты был бескорыстен и не трогал чужого имущества, как ты всеми средствами заботился о своем добром имени; ибо я знаю, как ты всегда любил родину и как дорога была для тебя добрая слава и расположение горожан; поэтому ни величие твое, ни дела никогда не могли отвлечь тебя от мыслей и поступков гражданина; в одном я уверен твердо: если тебя что-пибудь поражает в самое сердце и терзает тебе душу.— это распространившийся повсюду без малейшего основания и без всякой причины слух, будто ты во время этой войны расхищал общественные деньги, что ты своей властью или по злобе позволял солдатам грабить окрестности, что ты тиран и враг свободы города 34. Мнение это проявилось не только на словах, по гораздо больше на деле; когда распределяли налог и намечали двадцать человек, которые должны были его оплатить, тебя поставили вровень с плебеями, с людьми, недостойными пикакого уважения, с лихоимцами и расхитителями чужого добра, Все эти огорчения, конечно, велики, ибо я с лихоимцами и расхитителями чужого добра,

с людьми самой худой славы. Все это после того, как за тобой утвердилась слава человека честного, скромного и друга народа, приобретенная в зарубежных областях с такими трудами и опасностями; тенерь же на родине твоей, которая всегда была для тебя высшей целью, о тебе говорят как о человеке не честном, не благородном, не умеренном, как о враге общественного блага.

Когда я об этом вспомию, когда подумаю, какую над тобой учинили несправедливость и как плохо признаны твои добрые дела, то, да поможет мне бог во имя любви моей к тебе, я испытываю скорбь, не хочу сказать — равную твоей, но, наверно, такую же, какую я чувствовал бы, если бы со мной самим случилась тяжкая беда; я показал бы это на деле, даже с величайшими стеснениями для себя, если бы я мог хоть чемнибудь облегчить твои горести. Однако я этого не могу и постараюсь, хотя бы на словах, дать тебе, какое сумею, лекарство или средство, смягчающее боль; я понимаю, что не могу и не умею сказать тебе ничего такого, чего бы ты не знал лучше меня, но я хочу, по крайней мере, со всей охотой исполнить обязанность друга, хотя не смогу и не сумею помочь тебе делом. Огорчения твои, без сомнения, очень велики,

Огорчения твои, без сомнения, очень велики, и могущественны причины, заставляющие тебя чувствовать это с такой силой, но если подумать как следует, то не менее сильными будут и доводы ободрения и утешения: говорю о тех доводах, которые легко усваиваются людьми и не чужды нашей обыденной жизни, которая не вы-

носит слишком сильных лекарств; если бы ты мог послушать сейчас богословов и философов, они легко излечили бы худшие недуги, чем твои; стоит только представить себе будущую жизйь, в сравнении с которой эта жизнь только миг, и вспомнить, что господь часто посылает людям страдания не для того, чтобы их наказывать, а для очищения души; кто во имя любви выпосит их терпеливо, тот может считать себя счастливым, что бог его посетил, ибо страдания дивно ему помогают; вспомни об этом, и горести твои стапут радостью, какой ты не знал в самые счастливые времена. Человек, рассуждающий как философ, вспомнит, насколько неважны все эти блага фортуны, па которые мудрый смотрит с величайшим презрением; тот, кто лишается их, сбрасывает скорее бесполезное и мучительное бремя, чем теряет драгоценную вещь; счастье же и высшее благо состоят только в добродетели и в дарах душевных; если бы ты об этом вспомиил, то при мысли о том, чего ты лишился, тебе бы показалось, что ты не потерял ничего, а только стал более легок, отбросил все ненужное, чтобы лучше пройти остаток своего пути.

Все это подлинные истины. и если бы души наши были чисты, как должны быть по закону разума, то сила их исцелила бы все наши горести, и мы всегда жили бы в этом мире довольные и счастливые. Я считаю не только достойными хвалы, но дивными и блаженными людей, которых эти созерцания настолько уводят от мира, что они не чувствуют его дел и

не заботятся о них. Однако мне надо искать оправданий для людей, которым хрункость человеческая не позволяет подняться так высоко и которые в минуту несчастья всегда помнят и чувствуют, что они люди; я хочу, конечно, чтобы ты дошел до совершенства, но признаюсь, что сам я от него далек, а потому, не желая подражать некоторым врагам, которые часто дают больному лекарства, которых сами не стали бы принимать, я буду говорить с тобой языком более низким и более отвечающим природе человека и мира.

ловека и мира.

Я убежден, что потеря высокого положения, данного тебе церковью, утрата наместничества Романы и близости к напе не очень тебя огорчили и что на этот счет не приходится особенно тебя утешать. Это, конечно, не значит, что должности эти не имели того значения, о котором я говорил выше, но я не считаю тебя столь неблагоразумным и столь плохим наблюдателем мирских дел, чтобы ты сам не смотрел на них, как на чужую собственность и как на вещи, которые в любую минуту можно было у тебя отнять. Простая перемена панской воли, которая могла произойти благодаря изменчивости его природы, переменам при дворе и многим другим случайным событиям, всегда могла тебя сместить, как бы твое положение ни казалось крепко; в лучшем случае ты терял это место после смерти папы, которая, как тебе было известно, могла наступить каждую минуту. Этому научила тебя уже смерть папы Льва, наступившая в разгаре счастья и побед, когда тебе

казалось, что ты видишь какие-то плоды тяжелых трудом, понесенных тем летом для него. Если смерть этого папы была неожиданной и безвременной, то ты знал, что то же самое может случиться с другим. Поэтому ты мог, конечно, желать, чтобы жизнь папы и твое благосостояние, с ним связанное, длились как можно больше, но все же ты знал, что увековечить этого нельзя, что ты можещь легко в любое время потерять это положение и что ты при этом лишаешься не своей естественной собственности, а чего-то случайного и очень внешнего; я глубоко уверен, что тебя мучает и огорчает не это и что если бы ты не лишился еще чего-то другого, то забыл бы об этом через несколько дней и даже через несколько часов. Достойно, однако, хвалы и приносит великую честь твоей преданности то огорчение, которое ты почувствовал, когда дело папы так плачевно погибло, и, как ты сам мне много раз говорил, в каком бы ты ни был веселом состоянии духа и мысли, стоит тебе только представить себе его заточение, как радость прекращается и переходит в крайнюю печаль, и не оттого, что ты сам пострадал, а от мысли о таком несчастье, которое нельзя видеть без слез. И все же одно это не повергло бы тебя в это великое и непрестанное горе, в котором ты живешь, и ни мие, ни другим не пришлось бы тебя утешать. Ведь в главном это тебя не касается, и огорчение это в конце концов заняло бы в душе свое место, а через несколько недель боль бы улеглась: если огорченность

происходит только от сострадания или от привязанности к страдающему, а не основана на интересе или на такой причине, которая с каждым днем давит на тебя сильнее или острее дает себя чувствовать, опа легко пропадает сама собой. Поэтому я повторяю, что скорбь твоя происходит от чего-то другого, а не от потери благ, которые получены тобой от других, вечными быть не могли, и час их утраты мог пробить всегда.

Итак, причина твоей печали заключается в бесчестьи и ненависти сограждан, которую ты, как тебе кажется, на себя навлек, а также в том, что ты оказался сейчас в состоянии, несравнимом не то что с твоим положением в прежние годы, а с положением равных тебе в твоем отечестве; ты затропут в том, что было для тебя дорого, как жизнь; в том, что казалось твоим и должно было принадлежать тебе навеки.

Здесь утешение мое будет строиться на том, что, как бы долго ни суждено было длиться обстоятельствам, которые ты называешь несчастием, с тебя довольно знать, что все эти вины и грехи, приписываемые тебе, ложны, что ты до конца невинен, и совесть твоя чиста, как день. Ведь истина в том, что в этой войне и во всех делах, во главе которых ты стоял, ты был образдом честности во всем, что касалось денег общественных или частных, и про тебя смело можно сказать то, что Фукидид писал о Перикле, который, конечно, в отношении денег был безупречен,— наоборот, никогда еще не было

человека, который бы с такой тщательностью, скупостью и ревпостью боролся против ненужных трат, как ты; и тебе надо воздать двойную хвалу—не только потому, что дела, тебе подвластные, были сложны и общирны, но и потому, что никакой узды на тебе не было; средства эти целиком отданы были на твое усмотрение, никогда пикто не проверял твоих отчетов, и к тебе, более чем к кому-либо другому, подходят слова апостола Павла: кто мог сделать

ходят слова апостола Павла: кто мог сделать и не сделал, кто мог преступить и не преступил. Так же далеко от правды обвинение, что ты разрешал грабежи наших владений, в чем ты невиновен ни по умыслу, ни по небрежности; наоборот, ты из сил выбивался, чтобы этого избежать, и действовал с такой горячностью, что навлек на себя ненависть, из-за которой тебе грозило почти неминуемое убийство.

Поэтому несокрушимой основой утешения твоего должно быть чувство чистой совести, чувство полной невинности во всех возводимых на тебя клеветах, возможность бодро сказать самому себе: никогда я не брал чужих денег, никогда я не позволял грабить и, ни перед чем не останавливаясь, всегда предупреждал обиды и насилия, личные или имущественные, которым могли бы подвергнуться не только граждане и подданные моего отечества, но даже ипоземцы или посторонние люди. Раз это так, тебя не могут и не должны смущать ложные нарекания и слухи; конечно, напрасны и смешны нарекания и слухи; конечно, напрасны и смешны притязания людей, которые преувеличенно сетуют, что на них зря наговаривают, когда они

невинны; насколько же больше должен страдать тот, кто терпит понапрасну, чем тот, кто терпит за дело. Я признаю, что в известном смысле меньше должен жаловаться тот, кто знает, что свою кару он заслужил и не может думать, что с ним поступлено несправедливо, а, наоборот, зная себя, должен сказать по совести: я заслуживаю это и даже худшее. Что же касается причины наказания, то невипный пикакой причины наказания, то невинный пикакой скорби и огорчения чувствовать не может, виновный же должен испытывать несравненно большие мучения, больше терзаться в глубине своей совести, так как у него нет облегчения от сознания, что он не может жаловаться на свою участь. Вот где укусы, вот где жало, вот где червь, разъедающий внутренности, огонь, не дающий покоя, рождающийся из самого себя: человек должен признать, что все испытываемое им зло идет от него же, от его поступков и дел. Это и есть сизифова работа, никогда не кончающаяся и не знающая отлыха: от нее пребычающаяся и не знающая отдыха; от нее пребывает в вечной печали, в вечном огне человек, которому безнаказанно отпускается грех; насколько же хуже приходится тому, кто испытывает то и другое, а наказание внешнее и слутывает то и другое, а наказание внешнее и случайное ничтожно в сравнении с мукой вечных укоров и угрызений совести; избавиться от нее нельзя без позора, а чем дальше уходит она в глубину, тем больше терзает, гложет и жжет.

Итак, раз ты невинен и оговорен напрасно, у тебя для огорчения нет главного и самого важного повода,— лучше сказать, тебе нехватает самой его сущности; нет того, что действительно

трудно поддается утешению, и, если как следует вдуматься в суть дела, остается только то, что, собственно, в утешении не нуждается. Если ты, находясь в поле, попадаешь под ливень, но на тебе шляпа, сапоги и непромокаемый плащ, так что ни одна капля не доходит не только до тела, но даже до белья, ты видишь, вернувшись домой, что промокло только наружное платье; стоит только его снять, и ты сам и прочая одежда остаются в том же виде, точно никакого дождя никогда не было. Я утверждаю, что этими лживыми воплями затронута только внешняя сторона вещей; ты же остаешься тем же, кем был раньше, таким же хорошим, честным и доблестным человеком. На тебя обрушилось несчастье, которое бывало не только с тобой, а столько раз постигало и в древнее и в новое время людей, выдающихся по доблести, благоразумию, доброте и умеренности; таково уже свойство людей редких и замечательных, что их уничтожают эти вихри, а поднимаются они не от чего иного, как от зависти. Примерам нет числа, и они так известны, что указывать их не стоит,— особенно примеры людей, которые жили как святые, оказали отечеству бесконечные услуги и не только стали жертвой этих обвинений и клевет, но лишились имущества, сосланы в изгнание, а иной раз просто казнены неблагодарным народом и отечеством.

Чего же ты жалуешься и скорбишь, если постигшее тебя несчастие случилось не только с тобой, а с бесконечным числом великих и пра-

ведиых людей? К тому же до сих пор и несчастие твое совсем легкое; ведь у тебя не отняли имущества, не сослали в изгнание, не приговорили ни к какому тяжкому наказанию, и в конце концов все дело в слухах и молве; ведь несправедливый налог и вымогательство платежей—это не кара, а скорее признаки ненависти и недоброжелательства, возбужденного в людях клеветой. Что же ты жалуешься, если с тобой случилась беда не новая, не неслыханная, а обычно повторяющаяся с бесчисленным числом людей именно в этой форме, только с гораздо большим ущербом? Ведь, если говорить правду, у тебя промокли только сапоги, плащ и шляпа. Помнишь ли ты еще, что родился человеком, так же подвластным ходу мирских дел и ударам судьбы, как и все прочие люди?

Великое и непрерывное счастье, не оставлявшее тебя до сих пор, не только должно было заставить тебя забыть, что ты подвластен человеческим случайностям, по просто отшибло у тебя память об этом и заставило тебя больше бояться ударов, чем это свойственно другим людям, прожившим мучительную жизнь. Ведь все, вплоть до детей и невежд, знают, что благосостояние не вечно и что судьба изменчива: ты же человек, не чуждый знаний, столько видевший, вершивший такие огромные дела, вдруг удивляешься, что после стольких лет удачи и почета с тобой случилось маленькое несчастье, считаешь это какой-то новостью и пе можешь этого перенести. Иссчастье твое я называю ма-

леньким но сравнению с тем, что случается обычно; ведь до сих пор еще ничего нет, кроме россказней толпы и невежд, на которые люди мудрые никогда не обращают ни малейшего внимания. Ты всегда стремился заслужить это имя и постигнуть это искусство, и неужели на поверку окажется, что ум и суждения у тебя иные, чем у мудрецов? Ты не можешь сказать, что не предвидел этой или другой подобной случайности, ибо я, помнится, много раз слышал от тебя в самый разгар твоих успехов, что ты боишься такой удачи, а затем ты начинал рассуждать об обычной изменчивости счастья и о том, что оно пикому не бывает верным до конца. Если бы я даже никогда от тебя этого не слыхал, я не считаю тебя столь простодушным в мирских делах и не могу себе представить, что ты когда-нибудь забудешь эту истину, которую все делавшие и делающие большое дело должны помнить особенно твердо; ведь, когда успехи прекращаются,— а вечными они быть не могут,— сейчас же раскрываются плоды зависти, и вслед этим людям ползет шипение и злословие толны. Как вообще можешь ты жаловаться? Ведь, раз ты хотел вершить большие дела, ты должен был взяться за них на тех же условиях и с тем же риском, как и множество других людей. Наоборот, ты должен скорее хвалиться тем, что тебе везло в делах дольше, чем это обычно бывает. Ведь вечно счастливы бывают лишь редкие люди, вернее же—никто. Очень немногим счастье было верно дольше, чем тебе, и многое множество людей почувствовали, что судьба пре-

рывает их в самом начале или в первые же годы деятельности. Тебе же до сего дня все удавалось блистательно. Ты до сих пор не испытал, не скажу даже удара, но просто не чувствовал в делах ничего для себя неприятного, и твоя неудача сейчас, по сравнению с обычными несчастиями, с тем, что каждый день бывает с другими, так ничтожна, что тебе надо не плакаться, а благодарить бога, что он не послал тебе большего; ты должен просить его, чтобы все на этом закончилось и чтобы тебя не постиг более сильный удар, а не говорить, что беда слишком тяжела и горька.

не постиг более сильный удар, а не говорить, что беда слишком тяжела и горька.

Подумай о том, что война, которой ты отдался с таким жаром, кончилась бы победой; если бы успех был тот, как думалось вначале, какова была бы разница между тем, что ты приобрел бы в смысле величия, славы и почести, и тем, что ты сейчас потерял; разница эта покажет тебе, насколько судьба с тобой посчиталась. Если же случилось так, что война оказалась проигранной,— а это ты считал возможным уже с самого начала и начинал все дело, считаясь с этим предположением,— то проигрыш не мог пройти без ущерба для тебя: ты должен скорее благодарить судьбу, что ущерб твой, по милости ее, невелик, а не провозглашать своим несчастием неудачу войны, которая была ведь не твоей, а войной множества государей; ты же участвовал в ней не как глава, а как орудие; таким образом, и победа и поражение зависели не от твоего счастья или несчастья, а от счастья папы, императора, косчастья, а от счастья папы, императора, ко-

роля и, лучше сказать, вообще от судеб мира, которые не считаются в своем течении с частной судьбой подобных тебе людей. Поэтому тебе нечего жаловаться на то, что стало причиной твоего несчастия; наоборот, ты должен скорее признать, что среди разрушения, причиненного не твоей злой судьбой, а несчастием других, ты пострадал гораздо меньше, чем это было возможно. Посмотри, что случилось с другими и как жесток оказался жребий людей, занимавших при том же властителе такое же положение, как ты, и в той же мере участвовавших в делах и в войне; сознайся, что по сравнению с цими тебе легко, ибо ты жив и невредим, здоров, имущество твое не тронуто, совесть не запятнана и от чести твоей, в сущности, ничего не отнято; конечно, она кажется очерненной во мнении толпы и невежд, а зависти представился случай показать тебе силу своей злобы. Не смущайся, если я говорил вначале, что воспоминание о том, что ты был в числе тех, кто стоял за войну, должно быть для тебя неприятным и не может не мучить твоей совести, так как и ты не без вины, ибо на этом как раз и основаны слова, которые должны быть главным твоим утешением. Ведь, помимо обсуждения вопроса, воевать или нет, когда выяснилось, что король Франции не хочет соблюдать канитуляцию, подписанную с императором в Мадриде 35, тебя почти не приглашали на советы; если бы решение воевать можно было даже приписать тебе, и только тебе, и совет оказался бы дурен, тебя могла бы мучить сравнению с цими тебе легко, ибо ты жив и

совесть, когда бы ты дал этот совет по честолюбию или коварству; если же здесь ошибка
суждения, которая в подобных делах, сплошь
неопределенных и важных, часто случается с
людьми более мудрыми и опытными, чем ты,
это, разумно говоря, не должно терзать или печалить тебя, потому что в таких обстоятельствах укоры совести могут быть только там,
где есть вина воли. Эту заботу с тебя и с других,
кто был того же мнения, снимает целиком самая природа дела; кто вдумается в его подробности, тот должен будет признать, что ввиду
недостойного отношения к папе и успехов
итальянской монархии. к которой стремился совесть, когда бы ты дал этот совет по честонести, тот должен будет признать, что ввиду недостойного отношения к папе и успехов итальянской монархии, к которой стремился еще Цезарь Борджа, папе нельзя было упускать крупный козырь, который представлялся в союзе с королем Франции и венецианцами, в том, что король Англии склоиялся в ту же сторону 36, и что, с другой стороны, положение имперцев было непадежно, так как солдат в Италии у них было мало, денег не было вовсе, население герцогства Миланского было к ним люто враждебно. За оружие брались пе ради честолюбивых замыслов, а только ради избавления себя от опасности. Кто взвесит все эти доводы, будет вынужден признать, что редкая война была для какого бы то пи было властителя так справедлива и необходима и редко когда могли быть большие надежды на победу. Если за что бранили тогда папу все вообще, и мудрые люди в частности, то только за робоеть и осторожность, так как казалось, что папа примыкал к решению о войне медлениее, чем это следовало. Если события пошли иначе, чем думали, за это нельзя винить сторонников войны, так как доводы в пользу ее были настолько сильны, что убеждали всякого мудрого человека; советники князей были бы поставлены в слишком тяжкие условия, если бы они обязаны были припосить в советы не только соображения человеческого ума, но суждения астрологов, предсказания духов или пророчества святых.

Поэтому ты не виноват, если исход дела не отвечал данному тобой совету воевать; наоборот, ты заслуживаешь похвалы, и не малой: всякий, кто был к тебе близок в это время, знает, что ты в меру сил своих способствовал, чтобы носледствия не расходились с предпосылками: если бы все, на ком лежало бремя войны, сделали бы на своем месте то же самое, что ты сделал на своем, если бы напа, пустившись в море, следовал бы во время плавания твоим указаниям, возможно, дело кончилось бы иначе.

мали бы на своем месте то же самое, что ты сделал на своем, если бы напа, пустившись в море, следовал бы во время плавания твоим указаниям, возможно, дело кончилось бы иначе.

Итак, на тебе нет вины ни за поданный совет, лишь бы он был разумен, ни за исход, если ты сделал все, что было в твоих силах; поэтому, раз ты считаешь себя со всех сторон невинным и свободным от ошибок, тебе, разумно говоря, не о чем горевать. Кроме того, можешь быть уверен, что дурная молва, пущенная о твоей корысти и о солдатских прабежах, скоро рассеется, истина станет известной, и с тобой произойдет то же, что с другими, на кого возводили такие же папрасные обвинения. Именно время само, без всякой иной помощи, их раз-

рушило и унесло; в твоем же деле в этих обвинениях не было ни красок, ни оснований, ни какого-либо правдоподобия.
Обвинения часто бывают ложными, а все же

в них есть иногда такие указания и совпадения, такие видимости правды, что им справедливо верят даже мудрые люди, и, чтобы очиститься от них. требуются оправдания и некоторое время. В твоем деле ничего этого нет: обвинения похожи одно на другое, убоги, голы и беспветны; похожи одно на другое, убоги, голы и бесцветны; ведь кто же не знает, как мало правдоподобно, что ты мог бы согласиться на разграбление нашей страны и захотел бы без всякой нужды навлечь на себя ненависть и позор! Что касается денег, истраченных в эту войну, то ясно но книгам и известно из тысячи других источников, что они через твои руки не проходили, даже если бы ты поручал их расходовать. Надо еще спросить других, истрачены деньги или нет; люди, распоряжавшиеся деньгами, живы, они были уполномочены папой, и отчет, который они должны дать, не принесет тебе ин бесчестия, ни хвалы. Ты видишь, как бледно это обвинение, и неужели ты сомневаешься, что оно хвалы. Ты видишь, как бледно это обвинение, и неужели ты сомневаешься, что оно быстро исчезнет само собой? Кроме того, ведь не исчезла же в людях давняя память о твоем бескорыстии; если это свойство твое стало известно и особенно прославлено в чужих краях, то и в нашем городе бесчестящий тебя слух только пронесся и сейчас уже несколько заглох; чем больше обвинение будет стираться, тем сильнее будет оживать память о тебе, и правда с ее помощью тем легче уничтожит

нарекания, что они бесцветны и никакой опоры не имеют. Я совершенно уверен, что людей, высказывавших это обвинение, было больше, чем людей ему поверивших. Ведь наши граждане не привыкли терпеть ущерб, и многие высказывали эти упреки сгоряча, под свежим внечатлением солдатского грабительства; другие, которым не на что было жаловаться, распускали позорящие тебя слухи из зависти, и толна охотно им верила. Но они исчезнут с той же легкостью, как возникли. Люди осторожные не оследенные страстью, этому не верожные, не ослепленные страстью, этому не верили, и произошло то же, что было бы с плащом, о котором я говорил выше,— именно, видя, как тебя прохватил дождь, человек, стоящий далеко, легко бы поверил, что ты запачкан не водой, а чем-то другим, и только близко стоящий знал бы, в чем дело; однако через несколько дней и для далекого и для близкого стало бы ясно, что ни одного пятна не осталось и что это была только вода. Так и толна, которая смотрит издалека, услыхала от кого-то, что это масло, а не вода, и поверила; мудрые же, рассматривающие все вблизи, не верили, а когда дело остынет, всякий увидит, что это была и что плащ так же чист, как всегда. Я охотно распространился, доказывая тебе, что от этой гнуспости ничего не останется, хотя тебе и не следовало бы обращать на нее внимание, если совесть твоя чиста; однако человеку, дорожащему своей честью, трудно помириться с тем, что она замарана даже во миении невежл.

Не хочу с такой же пространностью доказывать, что недоверие к тебе народа, вызванное молвой о твоей преданности Медичи 37, также пройдет и что придет время,— может быть,
скорее, чем ты думаешь,— когда доброе мнение
и расположение к тебе восстановится. Этот
способ утешать тебя, даже если он подействует,
кажется мне чересчур женским; если тебе не
сделают много зла и только не дадут тебе хода
по этой причине, я считаю, что ты должен
вынести это без малейшего огорчения, если
только в тебе есть то величие души, мужество
и другие черты, в которых я не сомневаюсь.
Я твердо верю, что если город наш будет
жить и не задохнется в буре, бушующей сейчас,
то пройдет немного времени, и ты не только
будешь во всем восстановлен, но люди поймут,
как много они потеряли, что не воснользовались в столь необычные времена твоими талантами и опытностью, о которой при нашей
бедности в людях нельзя было не знать. Кроме
того, образ жизни твоей, конечно, будет таков, что люди, вспомнив к тому же твое прошлое, легко поверят, что душа твоя не чуждается свободного строя, что тебе нравятся
те правительства, которые для города выгоднее
и полезнее, и что ты во всяком случае никогда
не можешь одобрять или подстрекать тех, кто
стремится к переворотам 38. Верю в это, но
оставляю в стороне и ничего не хочу на этом
строить. Я уже сказал, что, по-моему, ты должен быть доволен и так, и, наконец, ты прочел
столько книг, так знаешь историю, был пристолько книг, так знаешь историю, был причастен к таким огромным делам, что это тебя научило, утвердило и умиротворило твой дух, и цель твоей жизни состоит в том, чтобы творить себе законы и правила сообразно истине и разуму вещей, а не пустым мнениям людей. Знаю, что многие люди восхваляют праздность

и спокойствие и доказывают это в самых высоконарных выражениях. На деле же лишь очепь немногие, имея возможность участвовать в делах с честью и пользой, предпочитают этому покой. Наоборот, мы видим каждый день, что люди, удалившиеся в уединенную и спокойную жизнь, все почти недовольны, что бросили дела и честолюбивые замыслы, и как только заиграет перед ними хотя бы луч надежды на величие, они бросаются вперед и, не стесняясь, расстаются с прославленным покоем. Отсюда необходимо заключить, что такие люди обратились к спокойной жизни не из любви к богу, не от разочарования в делах и судьбах мира, не по истинному и твердому выбору, а по необходимости, гневу или безумию. И все же я повторяю, что, по-моему, ты должен быть доволен этой жизнью, и если не предпочитать ее, то, по крайней мере, не горевать, что ты ушел от жизни, которая должна казаться тебе не-счастием или бедствием. Я считаю, что надо не осуждать, а скорее поощрять честолюбие тех, кто никогда не был у дел и хочет получить к ним доступ, чтобы показать свой ум, талант и дарования, природные или приобретенные случайно, ибо таким людям кажется, что если они этого не сделают, то проживут свою

жизнь как существа бесполезные, не нужные ни для блага других, ни для самих себя. Ты же не можешь поддаться такому искушению, ибо тебе предоставлено было все, и ты с величайшим успехом показал свою силу в самых крупных делах и на поприще столь видном, что оно могло быть доступно лишь человеку, рожденному в том же состоянии, как ты. и посвятившему себя тому же роду занятий. Поэтому, если ты хотел, чтобы люди знали о твоей неподкупности, о том, что ни деньги, ни дружеские связи, ни просьбы, ни уважение к сильным мира не могли сбить тебя с прямого и честного пути, то ты выдержал в этом смысле такие всенародные испытания, что большего желать не можешь. Если для тебя важна известность твоя, как человека мужественного и храблать не можешь. Если для тебя важна известность твоя, как человека мужественного и храброго, сохраняющего присутствие духа в трудные минуты и в великих опасностях. то история войн и осад, в которых ты участвовал, слишком ясно это показала. Спроси всюду, где ты был, спроси у жителей областей, которыми ты управлял, спроси у войск, среди которых так велико было твое влияние,—все признают, что ты человек настоящего ума, решительный в суждениях на совете, изобретательный в выборе средств и быстрый в исполнении. Если они даже сумеют отдать себе отчет в твоих недостатках (ибо никто не родится совершенным), то тебя будут прославлять в главном и существенном; все это, правда, происходило далеко от родины, но молва разносилась, и так как дела церкви всегда соприкасались с нашим городом, а интересы бывали общими, то мнение, создавшееся о тебе за пределами страны, во всей своей целости дошло до нас. С этой стороны тебе незачем стремиться к делам,—скорее надо от них отстраниться, чтобы уйти от воли и бурь, пристать в гавани и спасти корабль свой, который везет груз славы и восхвалений, редких среди людей.

людей.

Желание работать заслуживает величайшей похвалы по другой причине: когда человек, знающий свои качества, убежден, что, по условиям времени или по другим обстоятельствам, может быть полезен отечеству и другим, и хочет принести эту пользу, побуждаемый к тому своей природой. Не думаю, чтобы это тебя волновало, ибо, если ты даже более высокого мнения о себе, чем о другом, то знаешь, что, по строю жизни во Флоренции, один гражданин большого значения в ней иметь не может: наконен, если бы это было возможно, ты жет; наконец, если бы это было возможно, ты жет; наконец, если оы это оыло возможно, ты достаточно отдал дань побуждающему тебя чувству тем, что хотел и готов был работать, когда представится случай или когда отечество тебя призовет; не может быть страдания от того, что ты не сделал этого добра, если благодетельствовать было некому, потому что или не верили в твои способности или не хотели твоих услуг.

Человек может стремиться к участию в делах и по другой причине, не столь нохвальной, как те, о которых я говорил, но все же не заслуживающей осуждения— именно из желания почета, не скажу доброго имени и славы, о чем речь

шла выше, а просто чтобы не прожить жизнь, не побывав на высоких должностях; в это искушение ты внасть не можешь, потому что ты еще в молодости занимал столько должностей, и притом таких высоких, что, кажется, за сотни лет не было в нашем отечестве гражданина, которого отличали бы больше, чем тебя. Другие стремятся к делам ради выгоды; помимо того, что эта цель низменная, не думаю, чтобы это тебя тревожило, ибо если бог тебя сохранит, то богатств на тебя еще хватит; помнится, я то богатств на тебя еще хватит; помнится, я много раз от тебя слышал, что целью твоих трудов и забот было не богатство, ибо ты знаешь, что, сколько бы ты ни наконил, во Флоренции всегда будет много граждан, которые без талантов и редких качеств окажутся гораздо богаче тебя; ты же больше стремился итти путем чести, а в этом ты мог надеяться на то, что спутников у тебя будет меньше, а для присоединения к тебе доблести потребуется больше ся больше.

Есть люди другого склада, которые желают участвовать в делах не столько ради выгод и успехов, сколько потому, что их радует и питает сама работа; ты, может быть, не чужд этим людям, и мне всегда казалось, что тебя привлекает цель сама по себе, что ты склонен к этому от природы; не удивительно и нечего горевать, если природа сообщает людям склопность к делу, для которого она их создала; наоборот, было бы для тебя обидой, если бы природа сделала тебя неспособным к тому, чего ты так жаждал.

Здесь я тебе скажу, что дела того рода, о которых мы говорим, т. е. политика и управление, таят в себе столько тягот, огорчений и опасностей, что человек, не видящий в них другой цели, кроме удовлетворения своей склонности к работе, испытает несравненно больше треволнений, чем удовлетворенности, и во всяком случае разница не такова, чтобы ему надобыло особенно тосковать, если судьба его от них избавит. Полумай как следует, и ты увидишь настоящую правду, именно: тот, кто не находит в делах других целей, из-за которых ими обычно дорожат, а видит в них только радость труда, поймет, насколько эта цель проста, бедна и скудна, и не станет особенно печалиться, если он ее не достигнет.

если он ее не достигнет.

Остается последняя цель, которая для высоких луш и благородных умов заманчивее всех других: это — настоящее честолюбие, т. е. требование уважения и почета от людей, стремление к немеркнущей славе, к тому, чтобы на тебя как бы указывали рукой; так, рассказывают про Демосфена, что он, идя по улице, радовался, когда слышал, как старушка, возвращавшаяся от источника, куда она ходила за водой, тихо сказала своей соседке: «Вот Демосфен». Действительно, руководить государственными делами и стоять высоко — значит в известном смысле заставить других тебе поклоняться, и, может быть, такое стремление простительно: поклонение людей нельзя назвать иначе, как чемто прекрасным, и ни в чем другом не можем мы уподобиться богу; тем не менее я считал бы

неправильным, чтобы тобою владела эта мысль, потому что, если ты подумаешь о том, сколько в такой жизни тревог, мучений, недоверия и опасности, и о том, сколько легкости, отдыха, безопасности и удовольствия душевного есть в жизни праздной и спокойной, тебе покажется, что она намного предпочтительнее другой, и во всяком случае разница не настолько велика, чтобы отказываты в безмятежно жить так, как указывает тебе жребий. Люди необразованные и пеопытные не обладают взглядом, способным проникнуть внутрь; они берут только внешнюю сторону вещей, и поэтому они дают осленить себя блеском этого величия; ты же, видавший столько раз изпанку вещей и знающий, что такое мир, ты, имевший возможность познать такое мир, ты, ичении возложность познать по книгам и но опыту изменчивость счастья, ты, убедившийся, что все благо величия в том, что является снаружи, а под этим покровом все исполнено опасностей, гнева, горя и душевной тревоги,— тебя не могут волновать сустные силы, волнующие других людей, а лишь доводы истинные, крепкие, основанные на сути вещей.

Помню, как я много раз слышал от тебя в те времена, которые ты называл счастливыми, что ты, как и другие люди, хотел для себя чести и пользы и что, благодаря милости божией и счастью, многое удалось тебе даже сверх ожиданий; однако ты иногда не находил в этом той удовлетворенности, которую вообразил себе вначале; ты говорил обычно, что для того, кто вдумается как следует, такого довода должно

быть достаточно, чтобы избавить людей от этой жажды; поэтому, если такой жизни, а это величайшая истина, радуются не те, о ком то думают невежды, зачем же стремиться к ней с такой силой?

Я готов признать, ибо это общий вкус людей, что прекрасно быть знаменитым и обращать на себя внимание, знать, что все считаются с твоими словами и мнениями, и быть вообще в числе тех, кто пользуется властью в своем отечестве; однако, кто подумает как следует, поймет, что не хуже, когда человек живет свободным от алчности, зависит от себя, а не от человеческих мнений, проводит время по-своему, отдыхает, как хочет, живет, никого не обижая и пикому не делая зла, не подверне обижая и никому не делая зла, не подвержен или по крайней мере гораздо меньше других подвержен колебаниям счастья, не досадует на успехи других, пользуется, как хочет, городом и деревней, чувствует, что душа его свободна и довольна; ничего этого нет у тех, кто волнуется жизнью честолюбивой. Если почет или, лучше сказать, поклонение создают сходкто поставлен так, что может жить в безопасности и покое и в удовлетворении этим спокойствием презирать легкомыслие, нустые огорчения и волнения людей. Ты мог бы, конечно, не соглашаться с моими словами и мнениями, если бы я рисовал тебе презренное состояние частного человека, жизнь которого никому неизвестна; хотя это состояние при ясной совести и спокойствии духа должно было бы удовле-

творять человека чистой души, однако я не чувствую в себе такого совершенства и не требую его от тебя; я говорю только, что случай твой совсем иной, потому что крунные дела, которыми ты распоряжался в прошлом, приобретенная тобой знаменитость, миение о твоих высоких качествах, которые я не буду перечислять, чтобы не показаться льстецом, все это создает тебе жизпь, хотя и оторванную от дел, но совсем не безвестную. Иаконец, тебя окружают всем не безвестную. Наконец, тебя окружают родные, пользующиеся почетом, так что ты всегда будешь живым в памяти людей, и с тобой всегда будут считаться; таким образом, не будет для тебя трудностей ни в устройстве дочерей, ни в других делах, о которых мы говорили раньше; жизнь твою не назовут просто праздностью, но, имея в виду твое прошлое, образование, знание вещей, умение распределять и приспособлять свое время, ее назовут скорее праздностью достойной; такая жизнь, по суждению древних писателей, столь же желанная, как и жизнь среди дел, безопасная, но издавна предпочитаемая жизни деловой, связанной с опасностями,— такова была жизнь, которой ты жил до сих пор.

Итак, ты будешь жить праздно, но с достоинством, обеспеченным тебе памятью о прошлом, известностью твоего имени, приобретенной долгими и опасными трудами, мнением, которое сложится о тебе; в конце концов ты будешь коротать время то в городе, то в деревне, то в одиночестве, то в общении с людьми, и оно всегда будет занято мыслями, делами и воспо-

всегда будет занято мыслями, делами и воспо-

минаниями, достойными тебя и твоей прошлой жизни. Или я обманываюсь, или состояние твое будет желанным, потому что оно будет спокойным, безопасным и почетным.

Примениться к этому как следует будет не менее похвально, чем жить среди дел, как это было раньше; наоборот, мне кажется, что для славы твоей хорошо, после того, как ты проявил себя в трудах и завоевал себе известность в этой жизни, проявить себя в праздности и показать, что ты можешь и умеешь так же хорошо устроиться в неделании, как и в деле.

Некоторые мудрецы говорят. что жизнь наша похожа на комедию, в которой для похвалы актерам важно не то, какую роль каждый играет, а то, чтобы каждый свою роль играл хорошо; всякий должен играть роль, которая ему дана, знать все, что для нее существенно и как ее

играть.

Роль, которую мы играем в мире, дана нам судьбой; хвалят же нас за то, как мы живем в условиях, которые она нам создала, и если в комедиях надо хвалить того, кто хорошо изображает одно какое-нибудь лицо, насколько же больше будут хвалить актера, хорошо изображающего двух лиц самого различного склада! Таким образом, если ты подумаеть как следует, то переход от дел к праздности не отнимет у тебя славы, а, наоборот, удвоит ее, если ты сумееть праздность свою хорошо применить; редкая слава твоя дана тебе ролью, которую ты играл до сих пор, но она станет еще больше в глазах всякого, кто будет знать, что ты пре-

восходно сыграл не одну роль, а две. Разве ты не читал о Сципионе Африканском, который удалился в изгнание, чтобы не видеть своей неблагодарной родины и был в таком почето у всех, что даже разбойники пришли к нему на поклон? Праздность не угашает памяти о доблести и делах прошлых, не омрачает славы, приобретенной людьми. Разве ты пе знаешь, что Диоклетиан, отказавшись от престола, нашел такую удовлетворенность в своем салу и земледельческой жизни, что на призывы вернуться к власти отвечал отказом, считая ту жизнь жалкой и несчастной по сравнению с покоем, которым он наслаждался? Кинги переполнены восхвалениями покоя и честной праздности; но я прославляю не ту праздность, когда можно ничего не делать, а то состояние, когда человек не связан ин честолюбием, ни политикой: заниматься, когда хочешь, книгами или земледелием, приятно беседовать и рас-суждать с друзьями— не значит вовсе чуждаться гражданской жизни, а значит жить в ней сво-бодно, безопасно и достойно. Жизнь эта, конечно, предпочтительнее царской, по я не стану восхвалять ее теми великолепными словами, которыми переполнены книги, так как напрасно было бы убеждать тебя словами, если она не нравится тебе по последствиям и если ты за эти несколько недель ее еще не оценил.

По моему суждению, ты или должен считать себя счастливым, что тебе представился случай жить таким образом, а если дух твой не настолько очистился, то прежняя жизнь во

всяком случае не должна казаться тебе настолько лучше настоящей, чтобы ты сейчас чувствовал себя недовольным: ведь обыкновенно все в мире с какой-пибудь стороны несовер-шенно, и нет такой жизни, в которой не было бы важного изъяна, но та жизнь лучше, в которой этих изъянов меньше, или они не так важны. Если взглянешь правильно, увидишь, что твоя жизнь именно такова, ибо, кроме внешнего блеска, еще более суетного, чем все другое, я не вижу такой важной вещи, которой бы тебе нехватало; знаю, что тебе нехватает многого в деятельности, которая была у тебя действительно, а не только по видимости: папротив, по-моему, тебе скорее это кажется, а в действительности это вовсе не так. Подумай о состоянии, в котором ты родился, и о том, что ты считал бы величайшим счастьем достигнуть половины того, чего достиг вообще; ты добился гораздо большего, чем когда-пибудь думал, п скажи, можешь ли ты считать себя несчастным и не заслуживаешь ли ты за это названия неблагодарного. Если бы все почести, оказанные тебе в течение десяти или двенадцати лет, растянулись на всю твою жизнь, нельзя было бы сказать, что ты прожил, не зная великого почета и счастья; теперь скажи: счастье или несчастье, что ты получил все это скорее и что почести нагромождались одна на другую? Ты скажешь и не можешь не сказать, что это высшее счастье, и состоит оно не в том, конечно, что все быстро закончилось, а в том, что все шло скоро и не

запаздывало; ты похож на человека, которому дали целый день, чтобы сделать работу, а он стал бы жаловаться, что кончил ее в середине дня и что остальное время у него пропадает; таков был бы и купец, который скорбел бы о том, что думал нажить в тридцать лет тридцать тысяч дукатов, а счастье помогло ему нажить их в десять. Поэтому я считаю, что напрасные клеветы не должны тебя терзать, так как ты чувствуещь себя невинным, и потому у тебя нет главной причины для страданий; ты знаещь, что все это скоро пройдет, и останется то мнение о твоем бескорыстии и доблести, которого ты заслуживаещь по своим делам. Не должно тебя печалить и то, что ты советовал вести войну, которая не удалась; помимо того, что она была решена королем без твоего совета, ошибка эта, если она действительно есть,— это ошибка суждения, а не воли; однако совет твой по стечению обстоятельств однако совет твой по стечению обстоятельств был хорош, а за последствия советник не отвечает; главное же в том, что ты со своей стороны сделал столько, что если бы другие вели себя так же, все обстояло бы не так, как сейчас. Не мучайся потерей благ, доставшихся тебе от церкви, ибо это была собственность чужая, и ты знал, что можешь лишиться ее каждый день; наоборт, ты должен быть доволен и считать вынгрышем, что милости эти продолжались гораздо дольше, чем можно было разумно надеяться вначале. Пусть не кажется тебе несчастием отстранение твое от дел правления во Флоренции; если бы это продлилось

даже навсегда, что невероятно, ты, проживший долго и видевший много удач, знаешь, что во всем этом нет удовлетворенности души, как думают многие. Имущества у тебя есть надумают многие. Имущества у теоя есть на-столько, что, если бог тебе его сохранит, ты можешь жить пристойно, сообразно обычаям твоего отечества, и в этом ты приобрел себе то, что всего дороже — доброе имя, добрую славу бескорыстия и доблести и славную память о себе. Не следует особенно стремиться к почету и пребыванию в числе правящих, ибо слишком много в этом тягот и опасностей, и надо куда больше цепить отдых и душевную уверенность, которая заключается в спокойствии и честной праздности; твоя же праздность, когда тебя сопраздности; твоя же праздность, когда тебя со-провождают книги, знания, известность, создан-ная добрым мнением о тебе и памятью о твоих делах, будет именно праздностью достойной. Бла-годаря этому, благодаря твоим родным и высо-кому положению в отечестве, жизнь твоя не будет жалкой и безвестной, не пройдет в за-бвении или пренебрежении; в ней не будет деятельности, но будут свет, знания, живая па-мять о людях; она не отторгнута от гражданской жизни, а только не связапа делами, если такое существование тебе не понравится, ты, по-моесуществование тебе не понравится, ты, по-моему, будешь похож на человека, освобожденного от рабства и вздыхающего о прошлом, а источник таких вздохов не разум, а привычка служить. Доводов этих как будто достаточно, притом все они во вкусе современных, хрупких людей; поэтому я не напоминаю тебе о философах, которые совсем не дорожат этими дарами фортуны, пбо получены они извие, слишком подвержены всяким колебаниям, и, наконец, если бы они даже оказались непреходящими, в них нет покоя и тишины душевной, т. е. главного плода счастия; забывается христианский закон, напоминающий нам о смерти, о том, что эта жизнь в сравнении с будущей только мгновенье, что наше счастие или несчастие зависит от того, как воздается нам по делам нашим, что треволнения мира часто желанны, ибо для сильных духом это признаки посещения божьего и путь к вечному блаженству.

того, как воздается нам по делам нашим, что треволнения мира часто желанны, ибо для сильных духом это признаки посещения божьего и путь к вечному блаженству.

Итак, будешь ли ты рассуждать как христианин, как философ или как светский человек. ты найдешь, что такая жизнь более желанна или во всяком случае не настолько хуже, чтобы из-за этого стоило роптать. Наконец, помимо того, что она достойна, честь и слава твои состоят еще в том, что ты примером нас убеждаешь и исправляешь, и не только тот, кто родился вчера и ничего в мире не испытал, но всякий должен познать тебя как человека высокой доблести, высокого духа и опыта.

Членам балии и коллегии восьми 39

12 декабря 1529 года в Болонье

Брат мой Якопо 40 сообщил мпе, что ваши светлости потребовали от меня ответа на обвинение, состоящее в том, будто бы я вместе с Алессандро Антинори и Джованни Мариа Бенинтенди злоумышлял против государства; ввиду того, что обвинение это само по себе ложно и

является очевидной клеветой, мне представляется ненужным утомлять ваши светлости своими оправданиями, но я считаю необходимым вляется ненужным утомлять ваши светлости своими оправданиями, но я считаю необходимым защититься, на случай, если бы обо мне в каком-нибудь другом смысле составилось неверное мнение. Скажу поэтому со всей возможной краткостью, что со времени государственного переворота я никогда не удивлялся и не жаловался на то, что мне выказывают недоверие, хотя душа моя перед отечеством совершенно чиста; имея в виду мою службу папе Льву и впоследствии Клименту, я понял, что не слелует мне удивляться вещам, которые почти не-избежно свойственны государственным переворотам по самой природе их. Однако я скажу вашим светлостям, что всякий, кто посмотрит на дела мои, совершенные в то время, может быть обо мне только хорошего мнения; в возвращении Медичи в 1512 году я никакого участия не принимал; наоборот, будучи тогда послом в Испании, я верно служил свободе, точно выполняя все, что мне поручалось; нока Медичи были во главе государства, я жил почти всегда далеко от Флоренции, занимая должности, которые по природе своей не затрагивали других граждан и от города не зависели. Поэтому я могу по всей правде сказать, что во времена Медичи я делами нашего города не запимался, мне никогда не приходилось налагать на кого-нибудь несправедливые налоги, раздавать или отнимать должности и вообще участвовать в каких бы то ни было делах, навлекших пенависть на тех, кто был тогда у власти. ненависть на тех, кто был тогда у власти.

Взгляните на другие мои поступки того времени: и никогда не пользовался средствами города, никогда не был должен казне, платил в течение сорока пяти дней налоги на нокупаемое имущество, никогда по пользовался особыми преимуществами, никому не причинял никакого ущерба и, приезжая во Флоренцию, жил всегда так же скромно, как и любой средний гражданин; по таким вещам можно знать, кто враг свободы. Ведь если человек обладает разумом, свободы. Ведь если человек обладает разумом, привык жить гражданской жизнью, никогда не пользовался милостью властей, чтобы присвоить себе общественное или частное добро, нельзя и не следует думать, что он предпочитает быть рабом других, а не жить свободно; если во времена переворота меня оклеветали, будто у меня па руках осталась большая сумма военных денег, я считаю ненужным оправдываться: счета были просмотрены первыми ревизорами, людьми, известными каждому своей честностью и высокими качествами; затем они перешли к их преемникам, и каждому, думается мне, должно быть ясно, что раз они меня не преследуют, значит я не должник. Не буду оправдываться и в упреках за грабежи, учиненные в стране солдатами Лиги при проходе ландскнехтов; помимо того, что это исконнейший обычай всех солдат, всякий, я думаю, знает, что войска солдат, всякий, я думаю, знает, что войска эти припадлежали различным государям, что большая часть их совсем не оплачивалась или плохо оплачивалась французами и венецианцами и что у меня не было власти их усмирять; наконец, я сделал для этого все, что мог, с

опасностью для собственной жизни, как это известно всему войску; тогда было решено, что принять это подкрепление все же меньшее зло, чем оставить город в опасности и бросить всю страну на произвол неприятеля. Если во времена Медичи я не сделал ничего оправдывающего дурное мнение обо мне, то мне кажется, что после этого мие не может быть сделано, по справедливости, никаких упреков,— ведь я не захотел вернуться на службу папы после осво-бождения его из тюрьмы и сам отказался от наместничества Романьи, считаясь с нашим городом больше, чем с паной; более того — все это время я жил так, что дела и поведение мое не могли возбудить ни малейшего недоверия: я приобрел имущества больше чем на четыре тысячи дукатов, а это как раз обратное тому, что сделал бы человек, затевающий недоброе против государства; я жил большей частью в своей вилле; приезжая во Флоренцию, я часто бывал в Совете; я никогда не вел бесел, никогда не сказал ни одного слова, не сделал ни одного движения, которые могли бы бросить на меня тень; надеясь, что со временем невинность моя и правда станут известны, я терпеливо сносил все притеснения вроде непосильных налогов и требования уплаты денег. Меня прикрепили к банку 41, и хотя это было для меня совсем непосильное бремя, так как я не торговец и торгового кредита не имею, но, желая родом больше, чем с паной; более того – все говец и торгового кредита не имею, но, желал показать свою преданность, я представил две тысячи пятьсот дукатов, занятых для меня Сальвиати и Франческо Бандини; я готовился пре-

доставить и остальные деньги, но налетевшая ужасная буря заставила меня уехать, и я не мог из-за этого ни гроша получить в кредит. Пусть ваши светлости поверят, что причиной этого отъезда был только страх; я не говорю о страхе перед неприятельским войском, хотя благодаря присутствию в нем графа Сан Секондо благодаря присутствию в нем графа Сан Секондо и многих других, всенародно угрожавших мнееще в Риме, я мог бояться за себя больше, чем кто-инбудь другой; я говорю о страхе, вызванном нашими внутренними делами, ибо угрозы с разных сторон, неуверенность, что в случае приближения войск я не буду схвачен по приказу властей, мысль о страшной опасности, которой подозреваемый человек подвергается в городе, где все так неспокойно,— все это после известия о взятии Ареццо привело меня к решению, ради собственной безопасности, не возвращаться во Флоренцию. Я мог бы, вероятно, защититься от кар, угрожающих всем, кто не вернется, как бунтовщикам 42, так как мне говорили, что они имеют в виду только тех, кто уехал из Флоренции после 19 сентября, а я уехал гораздо раньше, но я все же предпочитаю надеяться на доброту и снисходительность ваних светлостей; прошу принять во внимание, насколько страх и особенно страх личной опасности лишает людей власти над собой; я уехал не потому, что хотел ослушаться, собой; я уехал не потому, что хотел ослушаться, не из презрения к властям, не потому, чтобы у меня были какие-пибудь дурные замыслы, и отъезд мой надо назвать скорее отсутствием, чем неповиновением, так как о поступках людей надо

судить больше по намерениям, чем по последствиям. Если это даже неповиновение, оно произошло не от злой воли, а от страха, и хотя бы это был страх чрезмерный или излишний, но иной причины, кроме страха, не было, и названия злого умысла он не заслуживает. Не думаю, чтобы меня можно было справед-

ливо упрекать за то, что я сейчас нахожусь здесь; да будет известно вашим светлостям, что я уехал из Флоренции с твердым решением не ноявляться там, где мог бы быть пана, и я направился в Казентино с намерением остаться там, так как считал себя в этом месте в безопасности; однако неприятель овладел Вальдарно, и было более чем возможно, что ов двинет войска на Казентино 43, как впоследствии двинет войска на Казентино 43, как впоследствии случилось, а потому мне в течение восьми дней пришлось уезжать; желая остановиться в месте, не вызывающем подозрений, я удалился во владения графа Солиано, где пробыл двадцать два дия, и не уехал бы оттуда, если бы папа, вопреки всем ожиданиям, не проехал в Болонью. Он ехал через Римини, около которого я жил в восьми милях расстояния, и дабы иное поведение не показалось признанием многих обвинений, будто я во время войны дурно служил пане, я счел себя обязанным честью своей проехать туда, решив сейчас же уехать после того, как найду возможности с ним говорить. До разговора с папой я посетил в Римини послов нашего города; они убеждали меня рассказать папе о делах нашего города, и я исполнил это в Римини, а на следующий день в Чезене 14, со всей убедительностью,

на которую я был способен. Таким образом, папа решил принять во внимание некоторые особые обстоятельства, чего он до тех пор не делал; послы сочли это важным и решились послать к нашим великолепным синьорам Франческо Нази. На следующий день я говорил им в Форли, куда мне пришлось поехать для последнего разговора с папой, что я не хочу следнего разговора с папои, что я не хочу больше следовать за курией, а собираюсь отправиться в Анкону, но все они вчетвером просили меня приехать в Болопью и дождаться возвращения Франческо Нази, чтобы я мог быть полезным на коллегии; отказать им в этом я считал бы немалой ошибкой. Что это так, считал бы немалой ошибкой. Что это так, могут удостоверить Андреоло Никколини и Пьер Франческо Портипари, а если захотеть вдуматься, можно убедиться в этом по самому положению дел; война шла тогла для нашего города удачнее, чем когда-либо, так как страх перед пеприятелем сильно ослабел, а папа, не встречавшийся еще с послом, был в нерепительности, тем более что турки стояли под Вепой; таким образом, я легко мог убедиться, что, если бы просьбы послов не заставили меня проехать сюда, для меня было бы лучше запереться где-нибудь в сторопе. Очутившись в Болонье, я после перерыва переговоров, вследствие возвращения Франческо Нази, охотно бы уехал, чтобы избежать всяких упреков, но меня удержали две вещи: никто никогда бы не поверил, что император останется здесь так долго; верил, что император останется здесь так долго; папа же после отъезда его, конечно, должен был возвратиться в Рим, и в этом случае я

намерен был остаться здесь; кроме того, мне всюду грозили опасности, так как я не мог уехать отсюда, не попадая или во владения гер-цога феррарского или в Ломбардию, а и там и тут у меня было в прошлом много неприятных дел, и я нажил себе много сильных врагов. Когда я думал сейчас о положении, в котором я оказался, мне кажется, что если мне раньше завидовали, то сейчас должны сочувствовать больше, чем кому бы то ни было из равных мне людей. В такие трудные для нашего города времена мне не только не пришлось по-казать ему свою преданность, чего я больше казать ему свою преданность, чего я больше всего желал, по страх вынудил меня уехать. Однако этого мало, и мне грозит не только потеря того малого имущества, которое я приобрел ценой бесконечных трудов и опасностей, но, что для меня большее горе, потеря отечества, которое я всегда уважал и любил больше всего; в довершение всех бед у меня много сильных и могущественных врагов, и в Италии почти пет места, где бы я мог жить без явной опасности.

Таковы причины, заставившие меня остаться в Болонье; как это могут удостоверить много-численные флорентийцы, находящиеся здесь по разным причинам, я не только не захотел вернуться на службу напы, но вообще не занимаюсь никакими делами. Можно скорее сказать, что я живу в Болонье, а не при дворе папы, так как проходит иной раз шесть или восемь дней раньше, чем я его увижу. Ввиду того, что вы меня вызываете 45, я, чтобы быть ближе

и лучше знать дела нашего города, которых здесь не знают, и чтобы отважиться предстать перед судом, решил перебраться в Лукку и сообщил об этом брату моему Якопо. Однако все дороги туда оказались отрезанными, и по-этому, не ведая более, по причинам, о которых ваши светлости узнают от моего брата, какое место будет для меня подходящим, и также беспокоясь о последствиях, я решил в настоящее время отправиться куда-нибудь в Романью и уехать отсюда в какую-нибудь местность ко-миссариата Кастрокаро, если только ваши свет-лости согласитесь на безопасное мое пребывалости согласитесь на безопасное мое пребывание там до конца этого похода, о чем прошу вас, насколько могу. Когда все кончится, я не только сюда не вернусь, но готов остаться там, где будет угодно вашим светлостям, а если получится ваше приказание, я, может быть, решусь сам явиться на суд. Если же из страха допроса,— попаду ли я за это под кары, объявленные в приказе о бунтовщиках или нет,— я не решусь подвергнуть свою жизнь опасности, то я верю в милость господа, знающего невинность мою во всем, что когда бы то ни было касалось государственных дел, в разум ваших светлостей и тех, кто будет судьей этого спора. Облеченные высшею властью и не связанные никакими законами и статутами города, они, надеюсь, не захотят судить меня заочно, они, надеюсь, не захотят судить меня заочно, когда отсутствие мое вызвано причинами справедливыми или по меньшей мере извинительными, и не станут основываться на клеветах и неопределенных мнениях, которые каждому

вольно выдумывать себе по произволу. Они будут судить меня по ходу всей моей жизни, по правде и невинности моей, и я верю, что, по милосердию своему, они всегда будут помнить о том, как опасно для совести и каким дурным примером для свободы и гражданской жизни будет осуждение невинных и объявление врагами отечества тех, кто не преступен перед ним ни словом, ни делом; наконец, судьи вспомият, что, ради суровости или чрезмерной строгости, они не захотят лишить себя возможности сказать из глубины души богу в ежедневной молитве: «и остави нам долги наши, яко же и мы остав-ляем должником нашим»; наоборот, милостью, добротой и нежеланием отнимать у других блага, которых они хотели бы от бога для себя, они побудят его пожалеть как их самих, так и вообще бедный наш город. Я же каждый день горячо молюсь, чтобы ему было угодно отстранить от города этот бич, сохранить его свободу, объединить и спасти всех, кто желает праведно жить.

## Тем же

2 марта 1529-1530 в Лукке

Всем серддем прошу всемогущего бога, которому открыты все мысли людей, чтобы он наставил вас осудить меня, как преступного гражданина, если намерения мон были когда-нибудь враждебны свободе города и если я когда-нибудь погрешил против блага его словом, делом или помышлением. Если же ему, всемогущему,

известна истина, состоящая в том, что я всегда любил отечество и общее благо как самого себя, да удостоит он меня милостью, чтобы предстоящий приговор согласен был с истиной и моей невиновностью.

Обвинение, насколько я могу его очертить, содержит три части: первая, что я не остался во Флоренции согласно объявленному приказу; второе, что я был в Болонье при папе; третье, что в это время я поступал как дурной гражданин: отправлял во Флоренцию гонцов и писал шифром письма против правительства.

По первому обвинению скажу вашим светлостям, что никогда я не подумал бы об отъезде, если бы знал, что мне грозят только те опасности, которые были бы для меня общи со всем городом; меня испугали онасности, угрожавшие лично мне и немногим другим, ибо вашим светлостям известно, какие страшные угрозы раздавались тогда отовсюду против тех, шим светлостям известно, какие страшные угрозы раздавались тогда отовсюду против тех, кому не доверяли; очутившись в этом положении, хотя без всякой вины, я испытывал страх, а кроме того боялся, как бы меня не схватили по приказу властей; поэтому, имея в виду ужас и опасность, в которых находится человек, подозреваемый в городе, где все так неспокойно, я, узнав о взятии Ареццо, решился уехать, рассудив, что для меня вернее положиться в конце концов на милосердие ваших светлостей, чем итти на опасности, которые, по условиям времени, часто возможны в таких трудных обстоятельствах даже против воли людей. Прошу ваши светлости принять во внимание, насколько

опасности, и особенно опасность личная, отнимают у людей власть над собой; прошу иметь в виду, что я уехал не из желания ослушаться, не из презрения к властям, без всякого дурного намерения, и отъезд мой должен быть назван скорее отсутствием, чем неповиновением, так как о всех поступках людей должно судить больше по намерению, чем по последствиям; пусть этот страх был чрезмерным или излишним, но раз неповиновение ни на чем другом, кромо страха, не основано, не следует называть его злым умыслом.

вать его злым умыслом.

Относительно моего приезда в Болонью ваши светлости должны знать, что, покидая Флоренцию, я решил не выезжать из пределов наших владений, если только меня не заставит необходимость, и поэтому я пробыл восемь дней в Казентино; однако место это стало опасным, так как принц Оранский остановился в Вальдарно; а кроме того, мне стало известно, что власти, предпественники ваших светлостей, продолжали каждый день требовать возвращения отсутствующих, под угрозой объявления их бунтовщиками. Чтобы избежать всех опасностей, я удалился в Солиано, владения графа Роберто Малатеста, который сам, как и близкие его, был другом нашего города. Затем дней через двалцать совершился приезд папы в Римини 46, отстоящего от Солиано почти на десять миль; я должен был дать отчет во многих своих делах я должен был дать отчет во многих своих делах времени моей службы ему на войне, и поэтому я считал себя обязанным доехать до Римини. Я думал, что могу это сделать без греха перел

нашим городом, так как, если бы мпе пришлось говорить с паной, я надеялся помочь городу, а не повредить ему; главное, здесь были флорентийские послы, которым я сообщил по приезде, что я здесь не для того, чтобы сопровождать двор, а хочу, после посещения папы, отправиться в Анкону, причем я предложил им сделать для города все, что смогу. Они одобрили меня, и я говорил с папой, от которого услышал вещи, совсем отличные от того, что он всегда говорил послам; я не мог уведомить об этом послов, уже раньше уехавших в Чезену, и я тоже поехал туда, чтобы с ними переговорить; в Чезене я провел их к папе, а на следующий день в Форли добился того, что папа, отказавшись в Форли добился того, что папа, отказавшись от прежних условий, именно от требований безусловной сдачи, выразил согласие на мир, с сохранением свободы и Большого совета. Поэтому послы решили, что папа возвращается к условиям, которые прежде всегда отвергал, и отправили во Флоренцию Франческо Нази с донесением. Не стану утверждать, велись ли эти переговоры для видимости или нет, хотя, по моему мнению, было бы полезно согласиться на предложение папы; потому ли, что турки стояли у Вены 47, или по другим причинам, но дела приняли в это время такой оборот, что папа сделал бы но необходимости все, что он, может быть, не хотел делать по доброй воле. Как бы то ни было, для меня достаточно, что флорентийские послы наглядно убедились, с каким жаром отстаивал я на деле пользу нашего города; по этой же причине, когда я после

беседы с паной хотел ехать в Анкону, они убеждали меня ехать в Болонью, чтобы, в случае приказа из Флоренции продолжать переговоры, я мог бы возобновить и закончить их с той же пользой, с какой я их начал. Когда я ссылался на то, что, следуя за папским двором, я вы-зову в городе нарекания, они предложили мне удостоверить во Флоренции, что они сами про-сили меня об этом; думаю, что они так и сде-лали, а если бы этого не было, то, конечно, они всегда скажут правду, когда их о ней спро-сят. Итак, ваши светлости видите, что за приезд в Болонью я заслуживаю скорее похвалы, чем обвинения; если я даже остался после окончания обвинения; если я даже остался после окончания переговоров, причина была в том, что император должен был пробыть там всего несколько дней, и было известно, что сейчас же после его отъезда уедет и папа, я же решил оставаться в Болонье; ведь я не мог не только уехать, но даже проехать безопасно через Романью, Ломбардию или владения герцога феррарского изза разных неприятных дел, возникших между мной и его отрядом, когда я был еще на службе церкви. Когда я подумаю, до чего я доведен, мпе кажется, что если мне раньше завидовали, то сейчас должны сочувствовать больше, чем всякому другому, мне равному. Ведь во времена таких тяжких опасностей для моего горола мне не только не представился случай рода мне не только не представился случай показать ему свою преданность, чего я желал больше всего, но страх заставил меня бежать; мало того — мне грозит в этом споре не только потеря того малого имущества, которое я

приобрел ценой бескопечных трудов и опас-ностей, но, что гораздо печальнее, потеря оте-чества; в довершение стольких бед у меня много сильных и могучих врагов, так что в Ита-лин почти нет места, где я мог бы укрыться сколько-нибудь безопасно. Эта причина удерживала меня в Болонье гораздо сильнее, чем я бы хотел, и правда слов монх подтверждается тем, что, как только открылся для меня безопасный путь в Лукку, я уехал туда и намерен остаться там, пока не кончится эта смертоостаться там, пока не кончится эта смертоносная война; неправду говорит обвинение, великолепные мои синьоры, будто я подстрекал
к ней делом или советом, писал письма или делал еще что-нибудь против пашего города. Наоборот,— и свидетелями этому могут быть все
ваши граждане, бывшие тогда в Болонье.— я не
вахотел вернуться на службу папы и вообще
браться за какие-нибудь дела; таким образом,
можно по правде сказать, что я был скорее в
Болонье, чем при папском дворе.

Я желал бы, чтобы условия времени позволили мне приехать защищаться, ибо невипность
сильна, и я уверен, что убедил бы в ней ваши
светлости словами, движениями, видом, наконец, раскрытием сердца, если другое не поможет. Но так как я приехать не мог, то должен
взывать к разуму, осмотрительности и доброте
ваших светлостей. Прошу вас подумать о том,
какой отклик встречает эта клевета, и о том,

какой отклик встречает эта клевета, и о том, что недостаточно, если ее выскажет или напишет человек, меня не знающий; раз сказана такая ложь, это должен быть кто-инбудь,

питающий против меня особенную злобу или без должной осторожности поверивший лжи и написавший неправду. Где же перехваченные письма? Где допрошенные гонцы? Где какоенибудь сообщение, проверка или признак правды?

Простые слова не должны иметь силы судебного приговора, а клеветы, высказанной без всякого основания, недостаточно, чтобы карать людей, как преступников. Что знаешь ты, написавший, будто я преступно вел себя в Болонье, что тайны мои уже открыты, когда есть свидетельство стольких послов и есть дела, по которым очевидно, что я делал совершенно обратное в Римини, Чезене и Форли? Что знаешь ты о моих письмах, написанных шифром или паправленных против правительства, если письма не перехвачены или если ты не говорил с кем-нибудь, кто их видел, читал или писал, хотя это величайшая ложь! После отъезда моего из лагеря я инкогда и пигде не писал пифром, а после отъезда из Флоренции я и вовсе не писал даже и без шифра, если не считать двух или трех писем к брату моему Якопо, когда мне сообщили о возведениюм на меня обвинении; в письмах этих я защищался, просил дать мне свободный пропуск, чтобы проехать в комиссариат Кастрокаро или через Инстойю в Лукку. Я сообщал ему о приготовлениях и силах врагов, чтобы он мог говорить здесь, с кем следовало, и все эти сообщения были точны и правдивы. Одно письмо я послал через слугу своего из Перетоли, другое с человеком из Монарды и

с приказацием показать его, когда их остановят у ворот; я знаю, что слуга из Монарды был проведен с письмом в коллегию десяти, и там не нашли в нем ничего, за что можно было бы меня упрекнуть. Все это чистая правда, и ваши светлости никогда не скажут, будто я писал иное или давал иные приказания; наоборот, если вы взглянете на дела мои в какое бы то ни было время, то легко убедитесь, что я люблю свободу; силы мои не столь малы и прошлое мое не таково, чтобы можно было обо мне думать, будто я хочу рабства для своего отечества. Зачем? Для чего? Я никогда не пользовался средствами города, никогда не делал никому зла, никогда не тратил больше, чем мог, вообще никогда, с возвращения Медичи и позднее, не был причастен к городским делам и могу сказать, что ни выгод, ни почестей от них не видал. Где же причины, по которым я мог бы стать врагом свободы? Не видны они и по моему поведению после государственного переворота, которое было таково, что не могло сделать из меня врага, таково, что не могло сделать из меня врага, которого держат на подозрении: я приобрел собственности больше чем на четыре тысячи дукатов, а человек, который затевает что-нибудь против правительства, обычно поступает наоборот; я жил большей частью в своей вилле; когда бывал во Флоренции, я часто приезжал в Совет, никогда не общался с людьми, не сказал ни одного слова, не сделал ни одного движения, которые могли бы бросить на меня тень, и всегла надеялся что со временем узиветтень, и всегда надеялся, что со временем узнается правда о моих мыслях.

Я не стану больше утомлять ваши светлости, по всеми силами ума и души прошу вас не ограничивать суждения свои различными и туманными клеветами, которые всякий может выограничивать суждения свои различными и туманными клеветами, которые всякий может выдумывать по-своему, а судить меня по непрерывному течению моей жизни и подумать о том,
как опасно для совести, какой дурной пример
для свободы и гражданского строя, если будут
приговаривать невинных и объявлять врагами
отечества людей, никогда перед ним не провинившихся. Вспомните также, что если бы меня
осудили, то потом, даже если выяснится моя
невинность, не во власти ваших светлостей вернуть мне имущество, имя, отечество и возвратить моим несчастным дочерям положение, в
котором они находятся сейчас. Если же меня
оправдают, как я на то надеюсь по доброте ваших светлостей, то ведь оправдание можно
всегда взять обратно, установить мои ошибки,
и если я не явлюсь на суд в такое время,
когда не будет тех препятствий, которые
имеются сейчас, то осуждение мое будет справедливым; если бы я явился на суд,— а я без
сомнения сделал бы это,— можно было бы лучше
узнать правду и тяжелее покарать меня за
ошибки; поэтому насколько более верным, справедливым и святым делом было бы мое оправдание, которое можно всегда взять обратно,
чем осуждение, которое было бы ударом неисправимым.

Нагонен иметь веномнят ваши светности ито исправимым.

Наконец, пусть вспомнят ваши светлости, что, ради излишней суровости и строгости, они не захотят лишать себя возможности сказать из

глубпны души богу на ежедневной молитве: «и остави нам долги наши, яко же и мы оставляем должником нашим». Наоборот, милостью, добротой и нежеланием отнимать у других блага, которых опи хотели бы от бога для себя, они побудят его пожалеть как их самих, так и бедный наш город, отстранить от него этот бич, сохранить его свободу, объединить и спасти тех, кто желает праведно жить; считая себя одним из числа их, снова от всего сердца прошу всемогущего бога оказать мне милость в том, чтобы суд ваших светлостей отвечал истине и был бы таков, какими были всегда дела мои перед отечеством.

## Брату моему Якопо

25 апреля 1530 в Риче

18-го дня прошлого месяца я уехал из Лукки в Лорето, чтобы исполнить давний обет; когда я приехал в Фано, меня догнало там мисьмо ваше от 18-го, в котором вы мне сообщаете, что 17-го Кварантия признала меня бунтовщиком и что я могу быть оправдан тридцатью двумя голосами членов синьории и коллегий, если я в течение апреля лично явлюсь перед синьорами; вы убеждаете меня переносить это терпеливо, не поддаваться отчаянию и оставаться в Лукке, так как думаете, что я еще там. Если я буду вести себя так, то вы надеетесь, что все кончится хорошо. Известие это сильно

меня удивило, ибо, чувствую себя совершенно невинным, я не могу поверить, что Кварантия, выносящая обычно справедливые приговоры, решила бы в моем деле настолько отклониться от справедливости; не могу поверить, чтобы люди не понимали, как жестоко выносить такое обвинение гражданину, отсутствовавшему и не выслушанному, которого вместе с тем нельзя считать уклонившимся от суда, - настолько известны препятствия, помещавшие ему явиться. Однако я решил, что гнев никогда не должен побуждать меня к поступкам, недостойным меня пли памяти нашего отца и других наших пред-ков, о которых каждый знает, что это были за люди; если Кварантия может липить меня отечества и отобрать у меня имущество, нажитое такими трудами за пределами Флоренции, не в ее власти отнять у меня чувства и природу хорошего гражданина или позволить кому-ни-будь справедливо сказать, что я злоумышлял против города: что бы ни случилось, я буду верен этому решению до смерти. Если несчастная моя участь никогда не позволяла сослаться в доказательство честпости моих намерений на должности и почести, оказанные городом, как это могли сделать многие, я сошлюсь на эти свои невзгоды, и это доказательство будет тем сильнее, чем меньше причин у меня к пему прибегать. Опыт прошлого отнимает у меня всякую надежду, что дела мон во Флоренции когданибудь поправятся, и при таких мыслях я охотно последовал бы вашему совету остаться в Лукке или в каком-нибудь месте в этом роде,

если бы пеобходимость не заставляла меня думать о средствах к жизни теперь, когда у меня так несправедливо отнято мое имущество; главное, я считаю, что надежда, которую вы мне подаете, исходит скорое от желания мие добра, чем от основательных причин, так как я знаю, какую силу имеют во Флоренции приговоры Кварантии, и не могу надеяться их изменить. Получить тридцать два голоса за оправдание так трудно, что это подходит к невозможности, и являться на суд в расчете на это слишком опасно. Эта причина побудила меня проехать в Рим, хотя бы для того, чтобы попытаться получить от папы какую-нибудь должность, которая дала бы мие возможность поддерживать себя и свою семью; я никогда не приму места, на котором я прямо или косвенно должен был бы делать что-нибудь против нашего города, и пригом, как я уже сказал, пе из надежды, что это может мне помочь, а только потому, что хочу всегда поступать так, как это мне, по-моему, подобает.

Вчера я получил другое ваше письмо, от 3-го числа текущего месяца, где вы пишете, что со своей стороны убеждаете меня явиться в течение всего этого месяца, если мне дадут свободный пропуск, как это, по-вашему, и будет, и вы питаете надежду на благополучный исход, если я на суд явлюсь. На это я скажу, что я так и не мог решиться на это по краткости времени и другим причинам. Дело не в том, чтобы я хоть сколько-нибудь сомневался в обещании властей, если бы оно мне было дано, а

в том, что ехать далеко не безопасно, так как все дороги захвачены разнузданными солдатами. Кроме того, я должен был бы иметь пропуск отсюда и от принца Оранского, чтобы через лагерь проехать во Флоренцию. Я не знаю, легко ли получить его для этой цели; и все же я постарался бы преодолеть все эти трудности, если бы была надежда на оправдание, которое кажется мне почти невозможным, раз для этого нужно тридцать два голоса; я ведь видел здесь по опыту, что моя спокойная и честная жизнь, когда ни малейшей тени на мне быть не могло, все же не смягчает недоброжелане могло, все же не смягчает недоброжелательство людей; поэтому я не знаю, как я могу решиться итти на все эти трудности и подвергать себя опасности только для того, чтобы без конца увеличить свои заботы.

Я знаю, что приезд мой сюда будет истолкован дурно, и это меня настолько заботит, что я не сделал бы этого, если бы мог найти другой способ жить; однако лишить себя всякой намены и порости себя ко

Я знаю, что приезд мой сюда будет истолкован дурно, и это меня настолько заботит, что я не сделал бы этого, если бы мог найти другой способ жить; однако лишить себя всякой надежды и довести себя до нищенства казалось мне неблагоразумным; твердо решившись, как я это и выполню, никогда не вредить нашему городу ни делом, ни советом, я буду по крайней мере доволен тем, что совесть моя чиста. В этом будет у меня та удовлетворенность, что богу такое поведение мое будет тем угоднее, чем меньше у меня надежд извлечь из этого выгоду; ведь только то заслуживает названия доброго дела, что делается без другой цели, кроме мысли о добре и о доблести.

Судьи, об одном только должны мы были молить бога и только одно могло быть полезно для республики,— это сразу же подтвердить на заметном примере новый закон об обвинениях 49, принятый усилиями тех, кто так ревпостно охраняет нашу свободу; случай сейчас так подходящ, что о большем пельзя было бы думать, и не может быть сомнения, что он дан указанием божественной воли, а не советом или делами людей. Глядя на то, как протививность эти важные граждане желавшие угиеуказанием оожественной воли, а не советом или делами людей. Глядя на то, как противились эти важные граждане, желавшие угнетать других, как они добивались отклонения такого святого закона, весь почти город уже был уверен, что, если они, при всех своих ухишрениях, не смогли добиться у большинства народа провала закона, они будут добиваться того же окольными путями у немногих; они заранее делали все, чтобы исполнение закона осталось пустым звуком, старались настолько задобрить или запугать судей, чтобы оны пикогда не осудили никого из сильных людей. Не знаю, есть ли для республики чтонибудь более гибельное, и я горячо этому противился,— вернее, даже не я, а всевышний, бог всемогущий, явный покровитель нашего города; я задумал вызвать на суд, при несказанном восторге всего народа, не темного гражданина, обвиняемого в неведомых и легких ошибках, не человека столь незаметного, что осуждение его было бы бесполезно для республики, а мессера Франческо Гвиччардини, расмо хитителя общественных денег, грабителя ваших земель, человека презренной частной жизни, желающего возвращения Медичи, сторонника тирании, захватчика вашего дворца <sup>50</sup>, величайшего врага городской свободы, словом, виновного в столь тяжких, известных и ненавистных преступлениях, что оправдать его было бы невозможно; притом он настолько влиятелен, что осуждение его принесет величайшую пользу: оно вытравит из тела республики эту язву, и — что еще важнее — покажет пример; каждому станет ясно, что в новых судах истина, религия и строгость судей значат больше, чем страх или подкун.

нли подкун.
Если бы меня не побуждала любовь к республике, великое желание прочно обеспечить 
нашу свободу и сознание, что одна из живых 
ее основ—это ужас и огонь настоящего закона, 
будьте уверены, судыи, что мной не двигала 
бы пикакая другая мысль, ведь, я не питаю к 
мессеру Франческо пикакой личной вражды; 
наоборот, с молодых лет я с ним общался и был 
к нему расположен; мне не надо считаться с 
тем, что после этого обвинения я наживу мнотем, что после этого обвинения я наживу множество врагов; всякому известно, что я от природы никогда не был склонен угнетать других и находить удовольствие в чужом несчастьи; я не надегось услышать особенные восхваления, если он будет осужден, так как преступления мессера Франческо настолько велики, онасны и очевидны, что это случится само собой без всякого искусства обвинителя, и меня порицали бы так же сильно, если бы он был оправдан:

ведь в памяти людей все тяжелое хранится крепче, чем приятное, и если успеха нет, люди всегда больше смотрят на исход, чем на намеренье. Однако природа дела избавляет меня от этих страхов; ведь если бы мессер Франческо был виновен только в честолюбии и в от этих страхов; ведь если бы мессер Франческо был виновен только в честолюбии и в том, что его злые замыслы угрожают свободе города, а в остальном жизнь его не была бы запятнана тягчайшими грехами, или, наоборот, если бы он был человек развратный, но не замышлял бы государственного переворота в республике, я думаю, что чистота его правственности могла бы защитить его от обвинений в честолюбии, а если он не страшен свободе, то, для оправдания других его грехов, неумеренные старания и необычайные средства, к которым прибегают его друзья и родные, оказались бы сильнее справедливости. Однако в нем соединяется все, и притом так, что не легко различить, преобладает ли в нас страх или ненависть к нему; нет человека, который сомневался бы в осуждении с того дня, как он был вызван на суд. Пачнем с его алчности, с грабежей и разорения страны, которое я покажу вам с такой паглядностью, что, если эти судьи и этот народ еще смогут тебя слушать, это будет более удивительно, чем, если весь город не вынесет таких преступлений, не допустит, чтобы среди нас завелась такая чума, яростно ворвется к тебе в дом и справедливо заставит тебя испытать в твоих дочерях и имуществе то зло, которое по твоей вине безвинно испытало столько людей. испытало столько людей.

Я говорю, что мессер Франческо Гвиччардини расхитил в этой войне несметные богатства, принадлежащие нашему городу; ради этого, он позволил нашим солдатам жить за счет страны, а это значит не что иное, как согласие его на то, чтобы солдаты воровали и грабили как враги <sup>51</sup>; власть, данную ему для защиты и сохранения нашего государства, он употребил на то, чтобы отдать его в жертву. Верю, что он на то, чтобы отдать его в жертву, верю, что он сделал то же самое во владениях церкви, но я не стану обвинять за несправедливости, причиненные другим, так как наши обиды столь велики, что у нас уйдет слишком много сил на то, чтобы почувствовать собственное несчастие. Я не клевещу и не говорю как обвинитель, потому что свидетелей здесь без конца, все ясно и ничего нельзя ни утаить, ни укрыть. Все это говорит не один человек, не два, не гри, не четыре, не шесть, не десять, это говорят не подозрительные личности, не враги, не люди, которые могут безопасно на тебя клеветать; это говорят сто, двести, триста, пятьсот, тысяча человек; это говорит, в конце концов, целое войско, войско, облагодетельствованное тобой и тебе подчиненное, войско, которое не посмело бы обвинять тебя напрасно, которое в надежде на тебя скорее бы ложно тебя оправдало. Это говорят целые области. Романья, подчиненная нам. Муджелло, Казентино, Вальдицеза, Вальдарно, Ареццо, Кортона со своим округом, говорят все жители нашего города, деревни и предместья; это сказали бы птицы, камни и деревья, если бы они могли говорить. сделал то же самое во владениях церкви, но

сказали бы наши степы и башии, слышавшие плач несчастных крестьян и крики маленьких

Сколько было допрошено ваших граждан - людей, весьма достойных доверия, которые пока-зали, что не раз, не два, не три, а бесчисленное количество раз слышали, как ты говорил войску, что, если ему не платят, значит оно вольно жить чем хочет: однако по книгам, которые предъявил он сам, видно, что жалование войску посылалось каждый месяц. То же, что говорят ваши граждане, скажут и крестьяне, живущие в Кортоне и Романье, скажут аретинды и все другие ваши подданные; я знаю, что жители Пьяченды, Пармы, Болоныи и вся Романья го-

Пьяченцы, Нармы, Болоныи и вся Романья говорят это о церкви; в этих местностях, как и в нашей стране. произошли бесконечные грабежи, много пожаров, пемало убийств, изнасиловано бесчисленное множество женщии всякого возраста и состояния, старых, молодых, девочек и девушек, замужних и вдовых. Сколько ваших замков и земель разграблено с такой жестокостью, до которой не дошли бы враги! Прошу народ слушать терпеливо и, внимая рассказу об этих бесчинствах, беззакониях и разорении вашем, прошу вас не поддаваться гневу и не побивать злодея камнями; будьте довольны тем, что дело находится здесь, что кара будет установлена судьями; может быть, было бы полезнее, больше отвечало бы достоинству города и внушило бы больше ужаса другим, если бы гнев народный уничтожил его еще до приговора, сжег бы его дом, растерзал бы его

на страх потомкам в дверях этого дворца, значение которого он всячески подрывал; пусть это случилось бы здесь, у ног вот этой Юдифи и чтобы одно и то же место хранпло память о славе той, кто спас отечество, и о казни того, кто его угнетал; однако сейчас, когда дело уже началось, когда оно вынесено на суд, убивать мессера Франческо было бы дурным примером: пока дело слушается, пока оно перед судьями, прошу вас не мешайте ходу суда. Ваши судьи — моди разумные, гражданственные, честные, преданные нашей свободе в меру возможного; они не могут погрешить незнанием важности этого приговора, их не испугать пустыми угрозами, не подкупить ни просьбами, ни другими средствами; они знают вашу волю.— не надо бояться, что они откажут нам в правосудии, что они не полумают об общественном спасении; наконец, если у них нет недостатка в людях, кто стал бы обвинять; если у меня достаточно решимости для обвинения, то ни у вас, ни у республики не будет недостатка в судьях.

Говорю вам спова, что из-за неслыханной жадности мессера Франческо разрушена ваша страна и множество других областей, всюду грабежи, пожары, насилие над женщинами и девушками, убийства, множество ваших крепостей разграблено вашими же солдатами с большей жестокостью, чем это сделали бы враги. Свидетели моих слов — Барберино, Борго Сан Лоренцо и Декомано. Свидетели этому Понтас-

<sup>\*</sup> Статуя Донателло, стоящая в Лоджии Приоров.

сиеве, Сан Кашяно, прекрасные и богатые местечки в Вальдарно, почти совсем такие, как города: свидетели — Фильине, Сан-Джованни и Монтеварки, разгромленные с такой безбожной яростью, что они могли позавидовать Латерине. Кварате, Киассе и другим местам, где были испанцы. Хуже, в сто раз хуже врагов поступали с нашими подданными наши же солдаты. для которых мы каждый месяц выдавали мессеру Франческо жалование; не говорю об истреблении хлебов, не товорю о том, как пьяные солдаты разбивали винные бочки и вино разливалось по подвалам, превратившимся в озера. не говорю о том, как они уводили скот на продажу в другие области, если не могли съесть его на месте, о том, как бесчисленное количество трунов животных валялось на полях и досталось на съедение волкам; обо всем этом я не лось на съедение волкам; обо всем этом я не говорю и не скорблю. Таковы уже военные вольности, что когда страна отдана на произвол солдат, то уничтожается не только все съестное, но и все, что вообще можно взять в рот; пусть по милости мессера Франческо у них будут все эти преимущества и даже большие; но по той же его милости ушли к ним вещи, движимое имущество наших вилл и дворцов, товары, которых было так много в этих землях, особенно в Вальдарно: ни в домах, ни в лавках, куда заглянули солдаты, не осталось ни одной вещи, которую можно было бы унести: говорили, что вещи даются в уплату жалования. Солдаты разбивали, разрушали и уничтожали Солдаты разбивали, разрушали и уничтожали не только все, что можно было взять с собой.

но драгоценности и украшения ваших дворцов. А пожары, вспыхнувшие по всей стране? Повсюду поджоги домов, грохот разбитых вдребезги вещей, осады замков, не пожелавших открыть двери своих башен; солдаты являли образец жадности. разврата, жестокости, и это было для них тем легче, что никто не бежал, разец жадности. разврата, жестокости, и это было для них тем легче, что никто не бежал, а все, или по крайней мере большая часть жителей, ждали их как друзей. Да и кто мог лумать иначе о нашем же войске, во главе которого стоял наш гражданин. Кто бы мог помыслить, что рассадником этих злодейств окажется сып Пьеро Гвиччардини, что это ядовитое растение выросло от такого хорошего корня, что это сын примерного отца и такого доброго католика? Сколько женщин было изнасиловано, сколько мужчин избито и изранено, сколько уничтожено народу! Повсюду захвачены ваши крестьяне, ваши подданные, ваши управители поместий, которым пришлось откупаться и илатить этот выкуп нашим же солдатам.

По что же я оплакиваю участь крестьян и подданных? Слава богу, если бы зверство ими насытилось и ограничилось. Ваших граждан бросали в тюрьмы, вымогали с них деньги, подвергали их пыткам; так поступали с вашими гражданами, которые закладывали все свое добро, лишали себя сами последнего куска, чтобы платить повинности и налоги, только бы солдаты получали свое жалование; ведь обычно, когда граждане Флоренции ехали к войскам, их приветствовал и чествовал весь лагерь; теперьих убивали, хватали, вязали и мучили те же

солдаты, для которых они собирали жалование, которых они сами призвали и поселили чуть не у себя дома. Спросите солдат, почему они истребили ваши хлеба, ваше вино, ваш скот,— они вам скажут, что им не платили, и значит им надо было жить тем, что попадется под руку; спросите их, зачем они громили и продавали вещи в домах и товары, зачем хватали людей в плен, - они вам скажут, что солдату нужна не одна еда и что все это позволил им мессер Франческо. Спросите их, почему они нужна не одна еда и что все это позволил им мессер Франческо. Спросите их, почему они насиловали женщин, жгли дома, убивали людей, почему они разбили и уничтожили столько украшений, зачем натворили столько зла без малейшей пользы,— они ответят вам в один голос. что, видя, насколько в мессере Франческо нет ни уважения. ни жалости, ни преданности родине и своим гражданам, они считали, что должны их ненавидеть и смотреть на них, как на врагов. а потому, чем больше они делали им зла, тем больше надеялись сделать ему приятное. О, злодейство! О, неслыханное преступление! О, странное легкомыслие! О, невероятное терпение и мягкость флорентийского народа! Ты, мессер Франческо, натворивший столько бед, так жестоко и всеми возможными способами оскорбивший каждого, как гражданина и как частного человека, причинивший нам больше зла, чем нам когда-нибудь причиняли враги, отдавший нас на разгром, чтобы исторгнуть у нас деньги, убивший нас нашим же оружием, которое мы тебе вручили для нашей защиты, ты после этого смеешь возвращаться в город. приходить в сипьорию, ежедневно с надменным видом показываться народу; когда тебя вызвали на суд, ты смеешь на него являться, смеешь надеяться на оправдание, а народ этот так мягок, добр и терпелив, что оп не рвет тебя на части. Думаю, что у тебя бы нехватило духу появиться в Монтеварки или в Фильпне; я вижу тебя каждый день во дворце и на площади, смотрю на тебя каждый день, как ты стоишь перед судьями с такой наглостью и бесстыдством, точно ты граждании, а не жесточайший враг этого города, точно ты защитник отечества, а не преступнейший грабитель и разбойник, точно ты хранитель его свободы, а не ужасающий, вредопосный тираи.

ством, точно ты гражданин, а не жесточайший враг этого города, точно ты защитник отечества, а не преступнейший грабитель и разбойник, точно ты хранитель его свободы, а не ужасающий, вредоносный тиран.

Однако, судьи, не следует удивляться, что на лице человека, в котором обитает столько злодейства, нет даже краски стыда, что в нем нет ни малейшего признака духа скромпого, чинного и умеренного, что он не похож на других; наоборот, надо было бы удивляться обратному, ибо разве может быть уважение и стыд там, где мы видим скопище самых страшных и вредных пороков; как говорят мудрецы, трудно человеку иметь одну добродетель, если в нем нет многих; так и порок редко бывает один, а чем грех больше, тем труднее ему обойтись без многих и дурных спутников. Когда я смотрю, какое множество зверских преступлений слилось в одном событии, я не могу придуслов, которые бы это выразили, не могу придуслов, которые бы это выразили, не могу придумать для этого достаточной кары; ведь грех его не только в том, что он сделал, но не

меньше и в том, что он допустил, а особенно в том, что было сделано по его приказу и поручению. Скажем ли мы, что он виновен в краже. так как расхитил деньги, назначенные на жалование? Остаются еще грабежи с насилием, совершенные солдатами на глазах у всех; оста-ются бесконечные изнасилования и убийства. Скажем ли мы, что он виновен в жадности? Ведь к этому присоединяется столько примеров разврата и жестокости; здесь же святотатство, потому что разграблены и осквернены церкви и священные места. Скажем ли мы, что в нем потому что разграолены и оскверисны деркви и священные места. Скажем ли мы, что в нем грех трехголовый, как говорят поэты о Цербере: разврат, жадность и жестокость? Сюда же прибавляется измена — безбожный и злодейский грабеж всей нашей страны, убийство стольких наших граждан, совершенное властью и оружием, данными тебе для их защиты. Скажем ли мы, что он отцеубийца? Ведь поругано не только отечество, но общее достояние и частное имущество, подданные, друзья, соседи. Пет достаточных слов, и ни Демосфен, ни Цицерои не сумели бы их найти; это преступление, у которого больше голов, чем у гидры, это чума, это пламя, это огонь, это ад; преступление так велико, что топоры, виселицы и все наказания, которыми можно карать за другие грехи,— всего этого будет мало. А ты еще смеешь защищаться и хлопотать об оправдании?

Насколько было бы лучше и достойнее удалиться тебе от суда, не появляться больше здесь, не бередить жестоких ран, не уклоняться от приговора: ты показал бы этим. что не со-

всем еще погиб, что в тебе сохранился какой-то стыл, что в тебе еще шевелится совесть; если гы не можешь уменьшить кару, не старайся увеличить негодование, не возбуждай еще больией ненависти.

Зачем, спрашиваю я тебя, явился ты сюдв защищаться, на что ты рассчитываешь? Может быть, ты надеешься на свое красноречие? Но защищаться, на что ты рассчитываешь? Может быть, ты надеешься на свое красноречие? По преступления твои так велики, что их нельзя ни извинять, ни отрицать. Надеешься ли ты сослаться на какое-нибудь добро, которое ты сделал для этого города? По ты образец зла, которое граждании может сделать отечеству. Надеешься ли ты на нашу доброту, на мягкость нашего народа и судей? По слишком свежи в намяти обиды, нанесенные тобой всему народу и каждому в отдельности; они так велики, что забыть их нельзя; простить тебя было бы делом слишком опасным и вредным. Пи среди судей, ни среди множества сбежавшихся сюда людей нет никого, кто бы не был жестоко оскорблен тобой или через тебя: у одного разграблено имущество, у другого сожжен дом, одного бросили в тюрьму, другого истязали; те, кто меньше пострадал, должны были заплатить такие налоги благодаря твоим грабежам и разбоям, что они лишены теперь необходимого или должны тратить средства, предназначенные на приданое дочерям, или вынуждены залезать в долги и обращаться к ростовщикам. Может быть, ты скажешь, что надеешься на свои деньги и средства? Я знаю: ты столько награбил, что мог бы нодкунить десять судей и целых два города;

по наши судьи слишком хороши, слишком любят свободу; они знают то, чего не знаешь ты, именио: насколько честь дороже денег. Надеешься ли ты их запугать? Я вижу твое надменное лицо, впжу, сколько в тебе гордости и гнева; ты, кажется, думаешь, что ведешь с собой войска, что мы все повергнуты в ужас, как бы ты не устроил нам второй погром. Я хорошо знаю, что ты этого хочешь, что ты к этому стремишься, но только время твое прошло; тебе приходится жить частным человском, презираемым и непавистным, бессильным и безвластным, на которого смотрят хуже, чем на зверя, и преследуют хуже гадюки; наконец, если бы все это можно было даже изменить, то судьи наши настолько смелы и мужественны, что, конечно, не преминут исполнить свой долг, так как поступить наоборот они могут только под страхом вечного позора. Надеешься ли ты на силу и влияние родии, на помощь множества друзей, на происки всех сторонников Медичи? Пеужели ты пе видишь, несчастный, что на Пеужели ты не видишь, несчастный, что на эти деньги сейчас уже никого не кунишь, что город свободен, а не под властью тпранов, что в нем господствуют законы и суд, а не частные вожделения, что друзья Медичи, стараясь за тебя, портят и вредят твоему делу; так свежа намять о тех временах и злодействах, что родню твою, повинную в таком множестве жестоких преступлений, все ненавидят, и она не только на может тобо домом, но всем бы всем Тринне может тебе помочь, но если бы все Гвиччардини и Сальвиати были назначены судьями, они были бы вынуждены тебя осудить. На что

же ты надеешься? Слушайте, ради бога, его превосходную защиту.

Он утверждает, что все деньги, истраченные в эту войну, шли через руки Алессандро дель Качча 52 и он их не получал, а по книгам Алессандро ясно, что деньги тратились на солдат и прочие нужды, кпигам же и бумагам надо верить больше, чем словам людей: лица, близко стоявшие к делу, достовернее тех. кто в нем не участвовал; конечно, это защита за-мечательная и достойная твоего бесстыдства, мечательная и достойная твоего бесстыдства, так как, если бы правда не открылась другими путями, я признаю, что пришлось бы верить книгам, и мы держались бы их не столько потому, что мы им верим, сколько по невозможности поступить иначе. По там, где правда ясна до конца, где доказательства так очевидны, там не нужны мне его догадки. Я говорю, что мессер Франческо расхитил паши деньги, и в свидетели этого зову не одного, не двух и не десяток людей. а сотии и тысячи; это — свидетели всякого рода и состояния, принадлежащие к разным народам, свидетели, у которых нет интереса об этом говорить, а скорее они предночли бы молчать; на противной стороне я вижу только одного свидетеля — Алессандро дель Качча. Кто получал наши деньги? Алессандро дель Качча. Кто говорит, что наши деньги истрачены правильно? Алессандро дель Качча. Кто вел эти книги, кто писал это евангелие? Алессандро дель Качча. лель Качча.

Вся эта игра только поспешное бегство. Даже в частном, самом мелком деле одному свидетелю доверяют только при отсутствии других доказа-тельств противного; и неужели мы допустим это свидетельство одного человека в общественном деле такой важности, в котором имеются тысячи свидетельств обратного? Таким образом, если говорить о численности, какое может быть сравнение между целым войском и одним человеком? Что касается достоинства лиц, которое так важно для показаний свидетелей, то бутак важно для показаний свидетелей, то будет очень странно, если в целом войске, в котором столько знатных, столько благородных людей, столько военачальников, не найдется свидетелей более высокого достоинства, чем Алессандро дель Качча. Пусть все другие его показания совпадают с правдой, но в этом случае слова его подозрительны; ведь нельзя поверить, что он предоставил грабить другому, а сам не захотел иметь долю в добыче; кто же поверит свидетелю, который, оправдывая мессера Франческо, оправдывает себя и пе может обвинять его, не обвиняя себя. Кто поверит бумагам, написанным рукой человека, бывшего его сотоварищем но воровству? Можно ли удивляться, что у человека, которого ни стыд, ни страх, ни укоры совести не удержали от убийства, хватило смелости на подлог? Скажи мне, Алессандро дель Качча: ты — купец, привыкший управлять денежными делами, знающий всю важность этих вещей, считал ли ты честным, чтобы громадными суммами денег в сотни и тысячи дукатов можно было распоряжаться так

потихоньку, без настоящего отчета, доверяя их только тебе? Как ты не позаботился оправдать свои денежные выдачи расписками получате-лей, удостоверениями третьих лиц и другими ясными доказательствами; а это легко было сделать, чтобы не оставалось места для сомнений. То. что делают осторожные купцы для какой-нибудь сотни дукатов, показалось тебе не-нужным при расходе таких огромных денег? То, что ты привык делать, защищая неважные интересы Якопо Сальвиати 53, ты не нашел себя ресы Якопо Сальвнати 53, ты не нашел себя обязанным сделать для правительства твоего отечества. Неужели вас обоих так одолели жадность и грех, и вы поверили, что подобное безмерное воровство, задевающее стольких людей, так и не выйдет на божий свет? Неужели вы думали, что все в этом городе так просты, так нерассудительны, так неопытны, что эти счета, ничем не подтверждаемые и опровергаемые с разных сторон, будут приняты? Я уверен, что вы не можете так мало нас уважать, чтобы этому поверить, и если бы вы подумали, что вам придется отдавать отчет здесь, вы делали бы свое злое дело осторожнее или прикрашивали ето искуснее. Здесь зарыта самая суть дела, и состоит она вот в чем: ты думал, что раз война велась во имя папы, а ты был при войске его советником, тебе придется отчитываться в Риме; там же дела ведутся широко, там можно подкупить каждого, там папа, как и в прошлые времена, мог бы оказаться столь же щедрым на чужие деньги, как он всегда был скуп на свои; там власть мессера Франческо зажала

бы каждому рот, а милость, в которой был у папы Якопо Сальвиати, защитила бы Алессандро. Кто же, наконец, знает, был ли Якопо Сальвиати в стороне от этого воровства? Ведь добыча так жирна, что один мессер Франческо, хотя желудок у него и здоровый, едва ли переварил бы ее, и трудно поверить, чтобы вся добыча попала в одни сети; не так он плохо себя ценит, чтобы дать одному Алессандро десять сольди на лиру. Правдоподобно другое: они окружили пану вдвоем: Якопо постарался вызвать мессера Франческо в Рим, один перебрасывал мяч другому, и, вероятно, они, как сотоварищи по честолюбию, были сотоварищами и по добыче. Вы видите, судын, как все разъясняется, как мы, разбираясь в одном преступлении, открываем их два, а разыскивая одного вора, находим нескольких; воровство открывает нам подложность книг, вместе с вором мессером Франческо мы видим вора Алессандро дель Качча, узпаем некоторые следы Якопо Сальвиати, и мы дошли до того, что все выйдет на свет; этого хочет божественная справедливость, этого требуют и наши грехи. Прикажите мессеру Франческо вернуть деньги, как это и справедливо, потому что он стоял во главе, имел право распоряжаться темитами устания был заботиться об химата соль у папы Якопо Сальвиати, защитила бы Алес-

он стоял во главе, имел право распоряжаться деньгами, должен был заботиться об уплате солдатам и вообще ведать все расходы; вы увидите, что, не желая илатить чужую долю, он будет вынужден открыть тайные книги, обнаружить своих товарищей и просить вас взыскать с каждого его часть. Он будет ссылаться на времена, когда он управлял землями церкви и славился бескорыстием, он скажет, что раз он старался создать себе доброе имя на чужой стороне, то странно было бы ему стремиться к дурной славе у себя на родине: он добудет свидетельства, удостоверения и письма из тех городов, он будет убеждать нас поверить делам далеким и отделенным от нас горами, больше чем тому, что делается у нас на глазах.

Я не знаю, каково было твое положение в

чужих землях, и не хочу этого доискиваться, однако я утверждаю, что, если ты там был однако я утверждаю, что, если ты там был плох. пеудивительно, что ты продолжал упорствовать во зле, ибо кто привыкает к нему с самого начала, становится потом всегда хуже; если же ты там был хорош, тем меньше заслуживаешь ты оправдания, тем более достоин ты ненависти; ведь ты отдался злу, будучи уже не юношей и не во времена твоей бедности, что заслуживало бы некоторого сострадания; ты сделал это, когда был уже богат и имел огромнейшие доходы, тебе было за сорок лет, и, таким образом, для тебя не может быть ни милосердия, ни прощения; если ты в такие годы, с таким опытом обратился к злу и не беспокоился, что пропадает твоя добрая слава, насколько же легче тебе упорствовать в нем теперь, лишь бы представился случай! Поэтому брось эти показания из Ломбардии и Романьи, эти бумаги, выпроненные тобой у городов, потому что не стоит трудиться их опровергать. Я хорошо знаю, как живется в этих городах, знаю, что люди эти ниживется в этих городах, знаю, что люди эти ни-когда не видели ни свободы, пи власти, знают только свой интерес и умеют только угождать

более сильным; в них нет ни достоинства, ни стыда, ни совести, в душе опи не менее рабы, чем по необходимости; по письму какого-ни-будь графа из Ломбардии, по просьбе намест-ника в Романье, по знаку епископа, а того боль-ше — кардинала, они готовы были бы каждый день давать тысячу лживых клятв; раз они это делают у себя дома для первого встречного, неужели им трудно сделать это в чужом интенеужели им трудно сделать это в чужом интересе, когда они считают, что все сойдет им безнаказанно! Я никогда не был ни в Ломбардии, ни в Романье, но я не так уж беден друзьями, и, в конце концов, не так уж бессильна правда, и если бы дело стояло только за этим, я завалил бы тебя письмами и показаниями свидетелей; все это легковесно, ничего не стоит, и, кажется. я напрасно трачу здесь слова; тебя же мне жаль, что ты терял деньги и труд, чтобы доставать все эти доказательства.

Итак, воровство испо,— не показано только количество, потому что здесь нет ни правила, ни меры, ни достоверности; каждый брал, сколько хотел; подумайте, что из этого получилось; не постигаю ин умом, ни воображением, как теперь надо поступить. Вы рассудите, конечно, что все расходы, не оправданные законно, должны быть возвращены, потому что тот, кто ведает доходами, обязан доказать законность издержек. Так поступили бы со всяким честным человеком, ибо несправедливо, чтобы небрежность вредила кому-нибудь другому, кроме самого виновника; тем более следует так поступить, когда достоверно известно, что он был бессовестен. Если

же этот способ вам, судьи, не поправится, то законы предусмотрели и другой путь: они требуют, чтобы каждый раз, когда ущерб достоверен и неясно только количество, размер устанавливался бы клятвой истца; не может жаловаться на суровость такой меры тот, кто своими мошенничествами вынудил нас к этому прибегнуть. Вы слышали, судып о грабежах и несчастиях, причиненных его жадностью,— вы знаете не все, а только то, что я мог вам представить, потому что грабежам не было конца и все знать невозможно. Послушайте теперь о преступном его честолюбии и об опасностях, грозивших с его стороны нашей свободе, если бы не были приняты меры.

Я утверждаю, что нет в этом городе гражданина, который столько получил бы от Медичи, как мессер Франческо; никто столько не потерял от их падения; никому возвращение Медичи и расцвет их величия пе могут быть выгодиее, чем ему; наконец, нет другого человека, о котором можно было бы сказать, что ему по многим причинам так непавистна частная жизнь; ведь другие видели от Медичи меньше добра, чем он, а если кто-инбудь получил больше, это дано было не ему только, а всему роду, в память каких-инбудь давних услуг, оказапных Медичи в тяжелые времена. Если люди, получавшие от Медичи деньги, бенефиции и другие выгоды, сохраняют их до сих пор и не лишились всего после переворота, они вовсе не убеждены, что возвращение Медичи были не таковы, чтобы они могли

извлечь из них какую-нибудь особенную пользу. Этого же человека не связывали с Медичи ни кровь, ни какое-либо обязательство или зависимость, если не считать общей, давней близости к ним его рода. Но с течением времени и благодаря множеству различных событий это почти уже изгладилось из памяти людей; однако он одиннадцать лет сряду получал от них почетнейшие и важнейшие должности. из которых извлек неисчислимую пользу и выгоду, и создал себе такое имя и такое величие, что он ведал всеми папскими войсками, а во время мира был назначен состоять при напе советником и исполнителем по самым важным делам. Все эти места настолько большие и выгодные, Все эти места настолько большие и выгодные, что нельзя указать границу его доходов, исчисляя их одной, двумя или тремя тысячами дукатов в год, а надо сказать, что это суммы неопределенные, которым нет счета; не менее велика знаменитость его имени, потому что человека, близкого к папе, знает вся Италия, за ним следит весь двор, ему поклоняется все папское государство, и, в конце концов, он большой человек при дворах всех властителей в мире; он

был близок к папе, захватившему власть в нашем городе, и поэтому пользовался властью, какой хотел сам, и мог раздавать почетные и выгодные места своим родным, друзьям и вообще кому хотел. Действительно, как мог бы папа отказать в чем-нибудь человеку, в руках которого были все его тайны, все управление его государством: те же, кто были здесь его викариями,—а унижение, в котором тогда находился этот бедный город, заставляет меня употребить именно это слово,— как могли они не потакать мессеру Франческо во всем, если ему внимал и верил тот властитель, от которого зависели все их блага и надежды?

их блага и надежды?

Выгоды, величие, почет пропали для мессера Франческо вместе с падением Медичи, но, есля бы они снова возвысились, он мог бы надеяться вернуть это обратно, а может быть получить еще больше; пока же Медичи унижены, как этого желают все хорошие граждане, мессер Франческо остается без доходов, без силы и власти, забытый и уничтоженный в глазах других властителей; он равен всем вам, которым он считал себя внраве приказывать, многим другим, которых он не удостоил бы ни слова. Ведь он привык властвовать над благородными и великолепными городами, в войсках ему повиновались знатнейшие вельможи и дворяне Италии, целых одиннадцать лет его дом, жизнь, раслии, целых одиннадцать лет его дом, жизнь, расходы, двор — все это напоминало князя, а не простого гражданина; сейчас нет у него больше ни доходов, ни власти, он подчинен законам и мнениям людей и обречен, как это для него ни

жестоко, жить у себя дома, не на виду, такой же частной и смиренной жизнью, как и любой из нас.

Не думайте, судьи, что города, которыми он управлял, так же бедны и слабы, как ваши; не думайте, что наместник церкви не имеет достаточной свиты и силы, что власть его ограничена подобно власти ваших правителей, которые получают малое жалование, подчинены ва-шим законам, живут близко от этого города, куда подданные могут жаловаться в любой день, и, таким образом, про них можно сказать, что и на деле и по видимости они немногим важнее частных людей. Вообразите себе большие, изобильные, богатые города, переполненные знатью, графами и баронами; губернаторы получают там громадиейшие постоянные и чрезвычайные оклады, власть их куда больше, чем здесь, не подчинена никакому закону или правилу, все зависит от их произвола. До паны далеко, и оп сит от их произвола. До напы далеко, и оп запят более важными делами, так что подданные могут дойти до него со своими жалобами только с величайшими трудностями и затратами, а польза от этого для них инчтожна; таким образом, они считают меньшим злом терпеть притеснения губернаторов, чем, в поисках за средствами спасения, терять время и деньги, подстрекая правителей к новым преследованиям; поэтому губернатор и есть и кажется господином тех городов. И действительно, если бы вы, судья, посмотрели на мессера Франческо в Романье, посмотрели на мессера Франческо в Романье, где видели его, кажется, многие из присутствующих, в его доме, роскоппно обставлениом, где

все полно было серебра, где толпились слуги, куда стекалась вся область! Ведь кроме папы, который целиком на него полагался, он не знал инкого выше себя; кругом стояла стража больше чем из сотни ландскиехтов и алебардистов, другая стража, сотия конных, сопровождала его в город; когда он выезжал, он никогда не ездил меньше чем со ста или ста пятьюдесятью всадменьше чем со ста или ста пятьюдесятью всадниками, голова его кружилась от власти и титулов, так что вы никогда не узнали бы в нем вашего же гражданина, подобного вам; наоборот, если подумать о громадных делах, о безмерной власти, об огромном наместинчестве, он показался бы вам равным скорее какому-нибудь герцогу, чем иному властителю. Точно так же, когда он был при войсках, не воображайте коголибуль из ваших комисства и старила мо когда он был при войсках, не воображайте кого-нибудь из ваших комиссаров, которые могут казаться каждому большими людьми. но не высшими созданиями, потому что войска наши не так велики, а власть города сильнее и по многим другим причинам; не таков был он, в руках которого находилась вся власть столь великого государя, как папа, постоянного главы огромнейших союзных войск, в которых сражались все большие полководцы и правители Италии, где было столько дворян и знати; здесь он, как никогда, мог быть полезен многим, мог создать им известность, и его пе то что почитали, а почти поклонялись ему.

Конца не было стечению народа, гонцам, делам, письмам от послов и герцогов, вплоть до короля Франции. Мессер Франческо уже не сознавал себя частным человеком ни по образу

жизни, ни по мыслям, ни по желаниям. Его слова, повадка, надменность, желание, чтобы его слушались и понимали по знаку, - все это черты человека, рожденного и живущего князем, которому всегда предстоит и жить и умереть как князю; ему наскучил титул комиссара, недостаточный для его величия. - он приказывал называть себя наместником, а это не что иное, как сказать, что он и папа - одно и то же. Неужели мы поверим, что человек, который так много потерял, может быть доволен падением Медичи, что тот, кто еще надеется столько получить, не мечтает лни и ночи о восстановлении их величия, что, привыкнув столько лет жить, как он жил, он может смириться и спрятать голову под обыкновенный капюшон? Любой из нас, бывший членом синьории. еще целый месяц после этого не может приспособиться к прежней жизни, а ведь это двухмесячная должность, в которую мы вступаем, зная, что скоро ее оставим; она ограничена, обставлена всяческими условиями, а если говорить правду, то от господства в ней мало что осталось, кроме названия. Неужели же мы поверим, что тот, кто одиннадцать лет сряду жил среди такого изобилия, в славе, величии, пышности и почете, кто всегда больше думал о том, как бы продлить это навсегда, чем о том, чтобы это заслужить, - что он может терпеливо переносить частную жизнь, спокойно смотреть, как его лишают всего, что отличало его от других, и выносить, что мы. средние граждане. будем ему равны?

Будем говорить о делах города с ним или без него, как о деле общем; ведь никто из нас не стыдится иметь сотоварищей по должностям, никто не возмущается, что он может быть подвластен и судим равными, что, в конце концов, он может быть вами осужден. С мессером Франческо это не так. Дело не только в том, что все ческо это не так. Дело не только в том, что все его мысли и желания обращены к единственной цели — вернуть то, что он потерял; каждый, кто мог бы знать правду, сказал бы, что он спит и видит во сне только стражей, власть, войска, господство и тиранию. Конечно, я от природы склонен больше думать о людях хорошо и желать им добра, чем толковать все во зло, и если бы я не знал его жизнь за последние если бы я не знал его жизнь за последние годы и не видел в нем этого ненасытного честолюбия, я легко дал бы себя убедить, что душа его успокоилась; ведь он скромпо довольствовался столько лет тем, что судьба дала ему сейчас, и, как человек благоразумный, легко приспособился к перемене, а как добрый граждании он меньше думал о своих личных делах и о своих обязательствах перед тиранами, чем об общем благе и свободе. По, когда я представляю себе его прежние дела, его прошлую жизнь, я снова узнаю его нрав, его злые замыслы, его немзменную природу: тогда во мне побеждает рассудок, и я вынужден даже против воли признать, что он хочет и думает только о том, как бы удовлетворить свою алчность и вернуться к той жизни, в которой он полагает счастье. Вспоминаю, что я его знал и общался с ним, когда он был еще юношей: нельзя даже пере-

когда он был еще юношей: нельзя даже пере-

дать, до чего он был беспокоен, как он жаждал верховодить своими сверстниками и всегда быть первым среди всех в обществе товарищей, как он всегда вербовал себе сторонников, сеял всюду раздоры и волнения. Я ничего не выдумываю, судыи, и ясно вам это покажу: ведь живы еще многие сверстники, достойные полнейшего доверия, и, если их спросят, они, конечно, не станут отрицать правду и скажут вам, кроме того, что его неугомонность и честолюбие были нам так хорошо известны, что некоторые из вас называли его Алкивиадом; они хотели этим показать, что в нем сидит дух алчный, беспокойный, всегда жаждущий перемен; это, к несчастию для нашего города, было не только верное стию для нашего города, было не только верное и пропицательное суждение, а настоящее пророчество, потому что Флоренции мессер Франческо принес не меньше несчастия, чем Афинам — Алкивиад. Если в таком нежном возрасте человек показывает и раскрывает в себе подобную природу, чего ждать от него в жизни потом? Разве народная поговорка не говорит, что каково утро, таков и день? Это правильно, ибо каждый человек в зрелом возрасте лучше умеет притворяться и скрывать свои наклонности; молодые люди этого не умеют, и все, что силит у них в самой глубине сердна, вычто сидит у них в самой глубине сердца, выступает наружу без остатка. Если он был таков еще в нежном возрасте, когда вкус к власти и почестям кажется чем-то противоприродным, каков же он должен был стать потом, когда избрал образ жизни и испытал счастье, способное растравить честолюбие даже в уме холод-

ном и вялом, а не только в таком характере, как у него, который сам себя разжигал!
Трудно, суды, противиться природе, трудно истребить в себе привычки, вощедшие в плоть, всосанные с молоком матери еще в колыбели. Даже тот, кто по необходимости или случайно идет путем, противоположным своей природе. заглушает свои естественные влечения лишь после долгого времени; тот же, кто выбирает себе дорогу по склонностям своим и идет но ней с успехом, тот питает и взращивает их с каждым днем, так что, если он, например, был честолюбив от природы, его честолюбие уже не знает границ. Разве вы не слыхали о Цезаре, в котором семена эти обнаружились еще в детстве, а последствием была гибель отечества? Я не могу долго говорить о следующих годах, потому что мессер Франческо уехал из Флоренции учиться; однако разум говорит нам, что каким вы знали его вначале, каким вы что каким вы знали его вначале, каким вы видели его в дальнейшем ходе жизии, таким он был во время своего отсутствия, потому что средние полосы жизии всегда находятся в соответствии с крайними. Окончив свои занятия раньше времени, он уехал в Испанию, хотя жил по преимуществу на средства, которые получал от своего знания законов, и надеялся извлечь из этого пользу и почет: в городе тогда начались распри между гопфалоньером и теми из главных наших граждан, которые на словах осуждали гонфалоньера, захватившего слишком большую власть, а на деле не могли выносить правление народа, и мессер Франческо уже в

те времена обнаружил кое-какие признаки своего беспокойного нрава, но распознать это мог только человек, который видел бы его ближе: граждане, народ, весь город его пе разглядели, так как по возрасту он не занимал должностей и не выступал на советах, а жизнь его по видимости была образцом сдержанности и скромности. Сам он был беден и, несмотря на это, почти против воли отца женился, взям небольшое приданое, на одной из дочерей Аламанно Сальвиати, который тогда больше других открыто выступал против гонфалоньера; мессер Фрапческо сделал это с одной только целью — вмешаться в смуты и заручиться благоволением друзей Медичи; замысел его обнаружился бы еще ярче. если бы отец его,— дай боже, чтобы он на него походил.— граждании добрый и далекий от таких затей, не заставил его своей властью действовать осторожнее; по этой причине, по краткому сроку должности, не превышающему трех или четырех лет, по доверию, которое он приобрел как доктор прав, ввиду его возраста, по хлопотам многочисленных родственников, по облику его жизни, казавшейся разумной и добродетельной, он был избран в двадцать восемь лет, при полном одобрении коллегии восьмидесяти, послом в Испанию, и этим ему оказана была честь, какая еще никогда не выпадала в нашем городе на долю молодого человека. Конечно, если не говорить о семенах его честолюбия 54, о чем знали тогда лишь немногие, качества его должны были завоевать манно Сальвиати, который тогда больше других немногие, качества его должны были завоевать ему доверие, так как в нем есть все таланты,

необходимые для политики. Не думайте, что он так легко добился бы подобной чести, если бы был менее одарен; тем опаснее в нем жажда величия, потому что, если бы это свойство сочеталось в нем с леностью и медленностью ума, мы бы его, может быть. упрекали, но, конечно, не боялись бы: если же в человеке соединяется столько разных черт. как в нем. было бы неосторожно смеяться над ним или его презирать. Посольство мессера Франческо возбудило очень много толков, и если бы я вызвал его

очень много толков, и если бы я вызвал его на суд из ненависти к нему или из своих личных целей, а не из подлинной любви к республике, я бы ухватился за этот случай и говорил бы как обвинитель; ведь обязанность обвинителя— не только преувеличивать правду, но прикрашивать вещи сомнительные, сеять всевозможные подозрения, не пропустить ничего, что может быть обвинитель, я ищу не победы, а блага общественного, мне было бы неприятно, чтобы мнимые грехи принимались за настоящие; поэтому я рассказываю дело просто, как оно есть, и оставляю в стороне догадки, не желая отягощать себя утверждениями о вещах, которых я не знаю, и убеждать судей верить чемунибудь, кроме той правды, на которую наводит их самая суть дела.

Многие говорили, суды, что хотя мессер

Многие говорили, судьи, что хотя мессер Франческо был послан в Испанию республикой и для защиты свободы города, он в действительности хлопотал перед королем о возвращении Медичи и был во многом виновником по-

сылки королем войск для их восстановления. сылки королем воиск для их восстановления. Ссылаются при этом на всякие догадки, потому что в таких делах уверенности быть не может: когда при дворе узнали о возвращении их, король во всеуслышание поздравлял с этим мессера Франческо, как друга Медичи, и этому будто бы есть свидетели; зная, что он посол республики, король должен был бы думать о нем совсем иное, если бы с самого начала не почувствовал в нем приверженца Медичи. Ведь после своего возвращения Медичи оставляли его в должности около года, что казалось не-правдоподобным, так как он не был их доверен-ным лицом. А вернувшись из Испании, мес-сер Франческо, который даже не видал Медичи и ничего для них не делал, был так ими об-ласкан и отличен, что больших знаков блаласкан и отличен, что больших знаков бла-говоления и доверия нельзя было бы оказать человеку, им известному и с ними единомыш-ленному. Все эти догадки могут, конечно, ка-заться убедительными, но я их не преувеличи-ваю, не раздуваю и не хочу утверждать, что они стоят больше, чем это допускает истина. Однако, если бы это обвинение было справед-ливо,— а я полагаюсь в этом на вашу мудрость,— то никакая речь не могла бы достаточно по-казать, какое это великое злолейство: самая

Однако, если бы это обвинение было справедливо,— а я полагаюсь в этом на вашу мудрость, то никакая речь не могла бы достаточно показать, какое это великое злодейство; самая жестокая казнь не могла бы сравниться с подобной низостью, с таким обманом, с такой неслыханной изменой! Ведь из всех преступлений, на которые способны люди, нет большего, чем быть участником порабощения отечества, так как все страшные последствия этого нельзя даже вообразить себе, а не только выразить словами; насколько же опо отягчается обстоятельствами, если преступление совершено человеком, которому город доверился, который согласился быть его слугой, который употребил против города и во зло ему имя и влияние, которым город почтил и облек его на пользу свою! Не могу назвать этого ни изменой, ни убийством, ни отдеубийством, потому что слова эти слишком слабы.

эти слишком слабы.
Что бы там ни было, не могу без величай-шего негодования вспомнить о его странной неблагодарности, не могу также не удивляться испорченности его вкуса и суждения; в такие молодые годы он, с общего согласия людей, молодые годы он, с общего согласия людей, облеченных властью по закопу, удостоен отечеством чести, какая никогда еще не оказывалась такому юноше, чести, которой всегда гордятся даже старые люди; по этому началу он мог быть уверен, что от него не уйдут ни первые места, ни влияние, какое только возможно в республике для гражданина; забыв все эти благодеяния, забыв все расположение, проявленное к нему, все доверие, ему оказанное, забыв всякое благоразумие и совесть, он мог после этого сделаться другом и советником тирании, стать ее орудием, помочь тирану придавить отечество, перед которым мессер Франческо нес все обязанности наравие с прочими гражданами, и особую обязанность, столь же редкую, как редка оказанная ему честь; для него оказались дороже благосклопность и величие, которые могли дать ему во Флоренции

тираны (нельзя добиться его, не сделав низости, не подвергнув себя опаспости, не чувствуя постоянных и горьких укоров совести),
чем те отличия, которые он мог получить от
свободного города, безопасные, приносящие славу и дающие неиспорченному человеку бесконечную удовлетворенность души.

Пе могу вспомнить об этом без огорчения.
Я ненавижу твои пороки, меня стращит опаспость, грозящая нам всем от тебя, но зла я
тебе не желаю; паоборот, помня, что все мы
люди и граждане одного отечества, помня наше
общение с тобой в прошлые времена, я чувствую
скорбь и сострадание к тебе, когда думаю, что
твоя природа и злые задатки оказались в тебе
так сильны, что все дары, которые я признаю
в тебе, дары обильные и великие, ум и красноречие употреблены тобой во зло; имея возможность быть одним из редких украшений
нашего города, стоять на вершине славы, быть
для каждого желанным авторитетом, пользоваться невиданным благоволением сограждан, ты
из плохо рассчитанного и ложного стремления
к власти предпочел стать орудием гнета и унижения отечества, врагом всех граждан, сделаться, если можно так сказать, ненавистным
самому себе и в конце концов загубить себя
в намяти людей.

Отнако перейлем к другим его ледам в памяти людей.

Однако перейдем к другим его делам. По возвращении из Испании он был самым милостивым образом принят пришедшим тогда к власти Лоренцо Медичи 55, которого он никогда не видел, и удостоился от него таких по-

честей и знаков доверия, что это не без оснований усилило подозрение тех, кто раньше сомневался в том, что мессер Франческо, будучи послом, продал нас и изменил нашей свободе. Он был сейчас же назначен членом коллегии семнадцати, в которой сидели самые близкие друзья Медичи, паиболее ими почитаемые; он получил все отличия, которые мог получить по возрасту, приглашался на тайные советы, куда допускались только самые избран-ные, причем все были старше его по меньщей мере на двенадцать или на пятнадцать лет; не было просьбы за братьев, родных и друзей, в которой ему бы отказали. Какова была тогда его жизнь, какими средствами сохранил он благоволение и милость тирана,— этого точно знать нельзя; ведь в такие времена все делается обычно не в советах и не всенародно, как это происходит сейчас, дела вершатся частным образом, в отдаленных покоях, с глазу на глаз, и лучше всего познаются по их последствиям. Можно сказать, что приглашение мессера Франческо по возвращении его из Испании в число ближайших друзей Медичи произошло по ошибке; однако постоянные дальнейшие почести, все новые ежедневные зпаки любви и благоволения, явно показывают, что его считали другом и человеком, полезным для тирании, а ни на что другое тиран не смотрит; он занят единственно тем, чтобы проникнуть в мысли людей, и приближает к себе тех, кто покажется ему человеком надежным и желающим его величия. Итак, надо сказать, что Медичи нашли мессера Франческо. Поэтому, пока он был во Флоренции, они не только оказывали ему ночести, о которых вы слышали, но очень скоро, без всяких просьб и мыслей о том с его стороны, послали его губернатором в Модену; способствовали этому все и в Риме и во Флоренции, так как, благодаря тем же приемам, он был в милости у всех, особенно у мадонны Альфонсины, дамы, как мы все знаем, пенасытно жадной и честолюбивой, которая его на это место предложила и всегда к нему благоволила. Что каждый любит себе подобного,— это величайшая правда, которая достаточно доказана тем, что мессер Франческо заражен честолюбием и жадностью, а дама эта—настоящий источник и образец того и другого.

образец того и другого.
От этого начала пошло его величие, почести так на него и сыпались, потому что с каждым днем доверие и милость тиранов к нему возрастали; вскоре он получил управление Реджо и Пармой, был послан генеральным комиссаром с высшей властью на войну против французов; получил наместничество Романьи и в конце концов был вызван папой в Рим, чтобы состоять при нем как бы советником и секретарем; затем он был наместником папы в этой смертоубийственной войне и был облечен такой властью, что казался не слугой, не советником папы, а его сотоварищем, братом, вообще вторым папой. Нельзя поверить, чтобы все это дано ему было с самого начала и разрасталось с каждым днем, по мере того, как его узнавали па деле, если бы его не считали довереннейшим.

совсем своим человеком, целиком преданным тирании; наконец, если эти милости оказывал бы ему кто-пибудь один, можно было бы думать, что дело здесь в каком-нибудь ложном мнении, в сходстве характеров, в совпадении влияний, но когда я вижу, что его любят и принимают все, что он довереннейший человек у всех, у Льва, у Климента, у Джулнано, у Лоренцо, вплоть до мадонны Альфонсины, женщины, как вы знаете, безбожной и бесчеловечной, я уже не обязан верить, что все обмануты, и скажу, что у всех такие же наклопности, как у него, что все они одним миром мазаны. Совпадение характеров, влияний, стремление к тпрании, вражда против свободы отечества — вот звено, скрепнвшее тебя с ними, вот средство, которым ты приобрел такое расположение и милость их; не будь этого, у тебя не было бы главного, чего тираны желают и домскиваются в людях, не было бы первоначальной основы: если бы в тебе не было этих черт, которыми они больше всего дорожат, ты не был бы у них в такой милости, в такой близости, не был бы их вторым я.

Знаю, судьи, что сейчас ответит мессер Франческо с целью затемнить очевиднейшие вещи: он скажет, что Медичи, может быть, и требовали преданности тирании от людей, которых они приближали к себе во Флоренции, но что он служил им за пределами ее, по делам, зависящим от церкви и подвластным им как киязьям, а не как тиранам; он будет говорить нам о своем бескорыстии, преданности, о своих спо-

собностях, об опасностях, которым не раз подвергался; он постарается обратить себе во славу и в честь то, что останется на нем вечным иятном и осуждением.

Я сознаюсь вам, судьи, что эта защита могла бы привести меня в ужас и поколебать мою решимость, потому что на первый взгляд она бы привести меня в ужас и поколебать мою решимость, потому что на первый взгляд она правдоподобна и великолепна; меня укрепляет ваша мудрость, ваше знание вещей, столь глубокое, что вы не позволите обмануть себя видимостью, а захотите проникнуть в самую их суть. Я вам уже говорил, что, как бы человек ни был малоопытен и несведущ в мирских делах, он не может не знать, что тиран прежде всего добивается от гражданина и дорожит в нем одной вещью: он хочет быть уверен, что гражданин любит его власть, что он к ней привязан, а потому тиран неослабно и всеми способами старается докопаться и раскрыть, есть ли в подданном этот дух или нет. И действительно, таковы должны быть его первые мысли и заботы, потому что первая основа и цель его — сохранение тирании. Читайте у Корнелия Тацита, поучительнейшего писателя, как Август до последнего дня, до последнего вздоха своего, уже сокрушенный старостью и недугом, убеждал своего преемника Тиберия помнить о людях, которым нельзя доверяться 56.

Ноэтому тиран не может оказывать милость гражданину и возвышать его, если он пе верит в его дружбу и желание сохранить тиранню 57; ибо, как верно говорил ученику Соломон, согласно преданию о нем, любить и быть уверен-

ным, что ты любим - это вещи взаимные; не может тиран возвышать человека и создавать ему известность, если тот ему не друг, если тиран не уверен, что может на него положиться, если он думает, что гражданин может оказаться ему враждебен. Поэтому в городе, привыкшем к свободе, не может быть вообще пивыкшем к своооде, не может оыть воооще ничего среднего. Каждый по необходимости любит свободу или любит тирана; кто любит одно, должен ненавидеть другое; и неверно различие между делами Флоренции и делами церкви, потому что если ты не хотел тирании во Флоренции, ты также не мог хотеть и величия папства; если же ты стремился к одному, то необходимо стремился и к другому, ибо это вещи настолько связанные между собой, что нельзя настолько связанные между собой, что нельзя разрушить одно, не разрушая другого. Если бы тебя не знали и не испытали, тебя оставили бы во Флоренции, как всякого другого, тебе равного. Почему же нужно было необычно тебя отличать,— тем более, что ты человек светский и женатый. а места, на которые тебя назначали, должны были даваться и обычно даются прелатам? Ты скажешь, что была нужда в таких одаренных и способных людях, как ты; скромная, нечего сказать, защита, и как раз необходимая в подобном собрании, дабы более молодые учились у тебя говорить со скромностью, как подобает истинным гражданам; честолюбие должно сопровождаться дерзостью, и мы не модолжно сопровождаться дерзостью, и мы не можем гневаться и удивляться, что человек, на котором столько пятен, вдобавок еще надменен; наоборот, если надменность - мать честолюбия,

как это и есть в действительности, то хорошо, что мы видим их вместе.

Я признал и снова признаю, что ты одарен, как немногие, и способен для государственного дела, так что, если бы папа мог выбирать себе советников только из числа граждан одного советников только из числа граждан одного города, это возражение могло бы еще сойти, да и то не без труда. потому что я считаю тебя хотя одаренным человеком, но вовсе не чудом божьим. Однако папа, может, и привык выбирать себе советников среди людей всякого состояния и народа; около него толпится бесконечное множество людей, добивающихся его конечное множество людей, добивающихся его милости, и ты слишком превозносищь себя и слишком веришь в наше преклонение перед тобой, если думаешь убедить нас в том, что необходимость заставила напу отнестись с таким презрением к просьбам и честолюбиям всех его придворных, что напа из-за этого решил оторвать от книг и занятий именно тебя, хотя жил ты от него далеко, думал о других вещах, ничего не знал о церковных делах и никакого опыта в них не имел. Поэтому, прошу тебя, брось эту защиту, тщетную, дерзкую и способную скорее обнаружить твою природу и пеумеренное мнение твое о самом себе, чем дать нам какие-нибудь указания на твои добродетели или уменьшить в чем-нибудь напи подозрения. Одпако зачем я трачу столько времени, зачем без пужды строю догадки, как будто я не могу сослаться на вещи, говорящие сами за себя, на доказательства точные и неопровержимые и даже не на одно, а на несколько. Скажи мнс,

разве не известно, что после смерти Лорендо кардинал Медичи, нынешний пана, утвердившись во главе правительства Флоренции, хотел оставить тебя здесь, сохранив за тобой управление, и взять тебе в заместители брата твоего Луиджи? Он хотел этого не даром и вовсе не для того, чтобы ты служил по делам церкви и папства,— он хотел имегь в тебе слугу, который бы охранял его могущество, которому он мог бы доверить все тайны тирании. Все хорошо знают, как он на тебя рассчитывал; сношения ваши раскрыты, хотя они окружены были тайной; известно его намерение с тобой породниться; если он не оставил тебя при себе, это произошло не потому, что все сказанное мною неправда, а потому, что началась война, и он хотел воспользоваться тобой в делах, всего более важных для его власти.

более важных для его власти.

Затем смерть паны, другие события и, наконец, избрание кардинала папой изменили эти намерения. Скажи мие еще, разве ты, сидя в своих покоях в Риме, не слыхал о делах Флоренции и не распоряжался ими, как другими? Ведь ничто важное здесь не решалось, а все отсылалось в Рим, и оттуда получали мы законы для всего, даже по самым ничтожным делам. Как же можешь ты после этого отрицать, что напа, в сущности, так же доверил тебе дела Флоренции, как и все другие, и как можешь ты верить, что, пользуясь тобою столько лет в таких больших и разнообразных делах, он не имел тысячу раз случая узнать тебя с головы до пят и не избрал тебя вернейшим орудием своей тирании.

после того, как испытал тебя и понял, что ты для этого годишься?

Подойдем, наконец, к тому, что мы видели все, чему свидетель весь этот город, на что мы все смотрели тогда глазами, полными слез, с отчаянием в душе, о чем мы вспоминали с несказан-ным желанием мести. Кто в день святого Марка отнял у нас наш дворец? Кто лишил нас вновь обретенной нами свободы? О, дии, о которых никогда нельзя вспомнить без слез! О, дела, никогда нельзя вспомнить без слез! О, дела, которые должны остаться в памяти и явить нам пример, который будет жить так же долго, как камии этого города и как намять о пем! О, граждании, если ты только заслуживаешь это название, более страшный и губительный для нашей республики. чем Алкивиад в Афинах, Сулла или Цезарь в Риме! Те раздавили свободу уже стареющую и умиравшую,— ты же упичтожил нашу свободу в тот день, когда она родилась и воскресла; те, побуждаемые какими-нибудь несправедливостями и опасностями, враждою против других сопершиков, хотели захватить власть над городом,— ты же, которого никто не притеснял, кого все прославляли и чтили, продал в рабство отечество, себя и каждого из нас; те увлекли за собой часть города и многих, коть и дурных граждан, но все же граждан, угнетая с ними других,— ты же, один во всем

угнетая с ними других,— ты же, один во всем отечестве нашем, надел каждому па шею ярмо. Не было в этом городе человека какого бы то ни было состояния и возраста, который бы не стремплся во дворец, вплоть до тех близких друзей Медичи, которые или не хотели отли-

чаться от всех, или не решались противопо-ставлять себя другим; верховный магистрат, во главе которого стоял твой брат, законным и обычным порядком, установленным в этом го-роде, объявил Медичи бунтовщиками; каждый сам по себе был от этого в восторге, а все вместе несказанно поздравляли друг друга; старые люди плакали от безмерной радости, юноши так и прыгали, все были вне себя от счастья. Все в один голос говорили: мы вернули нашу свободу, мы воскресли душой, мы живы, свободны, мы больше не в рабстве, мы теперь не невольники, мы вышли из тьмы, мы ушли из Египта. О, радостный день, вечно памятный, когда бог, наконец, посетил народ свой! Среди этого шума и стечения народа, среди этого всеобщего веселья солдаты рассеялись, а Мевсеобщего веселья солдаты рассеялись, а Медичи, готовясь к бегству, уже садились на лошадей, причем маркиз Салупцский считал, что надо пустить их на все четыре стороны, а герцог урбинский <sup>58</sup> думал, что их надо подхлеснуть; один ты остановил крушение, поднял дух тиранов, собрал солдат, упрашивал синьоров и всех. Ты явился на площадь, как вождь, как гроза для всех; простодушный и безоружный народ, годный больше для торговли и мира, чем для боя, пе мог устоять против такого натиска, бороться против такого яростного нападения, драться с вооруженными людьми и бойцами; поэтому ты прогнал его с площади и верпул Медичи господство. Не останавливая своего злого дела, ты сейчас же повел войска к дворцу. в котором воплощено величие города. дворцу, в котором воплощено величие города.

к дворцу — мранителю законов, месту, где заседают все коллегии, твердыне и основе свободы и нашей славы, к дворцу, по малейшему знаку которого повиновался и смирялся всякий граждании, даже самый надменный и высоко стоящий, по голосу которого люди преклопяли колени и трепетали даже камни; почтение к этому месту заставило бы и тебя упасть на колени и затрепетать, если бы ты был граждании и человек, а не зверь и не чудовище, если бы не было в тебе твердости камня, жестокости тигра, зависти Люцифера; мало тебе было окружить дворец, но ты отнял его у нас не силой, а предательством, обманом, коварством и изменой.

петать, если бы ты был граждании и человек, а не зверь и не чудовище, если бы не было в тебе твердости камия, жестокости тигра, зависти Люцифера; мало тебе было окружить дворец, но ты отиял его у нас не силой, а предательством, обманом, коварством и изменой. Вспомните, как он, получив наше согласие на нереговоры, пришел с синьором Федериго; он предрек нам бесконечные опасности, явную гибель нашу и всего города; ведь против нас столько латников, пушек и пехоты; народ частью разогнан, частью вооружен в пользу Медичи; каждое слово его было насыщено лживыми угрозами; лицо пылало, глаза смотрели лерзко. каждое слово его было насыщено лживыми угрозами; лицо пылало, глаза смотрели дерзко, слова дышали гневом, он весь горел; мы поверили, что в нем говорит преданность городу, желание избавить нас от опасности; мы подумали,— он вспомиит, что он флорептинец, что он близок по духу братьям, родным, всем родственникам, всей знати города, находившейся здесь. Когда начались волнения, мы написали ему, прося его притти на помощь отечеству и привести с собой для спасения нашего войска, которым мы же платили; мы не знали, что под образом человека кроется столько злобы. столько яда; мы думали, что в этом теле заключена душа. а не дьявольский дух. Мы верили не синьору Федериго, так как знали, что он чужой и что раз он не любит свое отечество, то не может любить и наше; мы верили тебе, мы уповали на тебя, полагались на твои пышные слова и клятвы. Ты убедил нас в том, что имеются опасности там, где их не было, что приготовления огромны, когда они на деле были инчтожны, что народ истреблен или восстал, что спасение наше только в близости ночи; ты так старался, что мы поддались твоим обещаниям, хотя ты сам знаешь, как они соблюдались: ты убедил нас покинуть дворец, вновь согнуть шею под ярмом, отчаяться на вечные времена, и только бог чудом спас нашу свободу. Вот все твои дела, вот как ты прекрасно показал себя в этой войне, вот твой триумф, о, гнусный враг отечества! Оно не может простить тебе такие злодейства, и не простил бы их и отец твой, если бы только был жив.

Можно ли после этого еще спорить о том, друг ты тирана или нет? Все так явно, что говорить больше не о чем; в каждом движении, во всех твоих делах и поступках — одно только безмерное честолюбие; ясно как день, что ты пе можешь спокойно жить частной жизнью, что ты жаждень верпуть утраченное величие и что ты готов ради этого на все. Все эти стремления твои меня бы не заботили, если бы я думал, что ты можень добиться своего без восстановления Медичи во Флоренции. Нери ди Джино 59, заключая с графом Попии 60 на мосту через

Арно условие, по которому граф покидал свои владения, говорил ему: я хотел бы, чтобы ты был великим государем, но только в Германии. Твои доходы, громкое имя, пышные титулы, хотя бы ты был властителем, а не наместинком Романьи, советником и руководителем всех пап, какие есть и будут,— все это меня мало тревожит, лишь бы ты мог этого добиться, не делая нас рабами. Но папа Климент не может больше ин возвыситься, ни вернуть прежние дерковные владения, сейчас, как вы знаете, разграбленные и разоренные, если оп не вернется к власти во Флоренции и не сможет больше воевать на наши деньги; наконец, даже если бы для паны одно без другого было возможно, оно немыслимо для тебя, ибо ты можешь быть оно немыслимо для тебя, нбо ты можешь быть уверен, что город, ревниво защищающий свою свободу и научившийся по примерам прошлого разгадывать будущее, никогда не позволит ни тебе, ни другим гражданам поступать на напскую службу; он никогда не согласится, чтобы вы общались с тем, кто дни и ночи только о том и думает, как бы снова надеть на нас ярмо, под которым его предшественники и он сам заставили нас изнывать столько лет по милости дурных наших граждан. Итак, раз ты не можешь иными путями достигнуть цели, в которой ты видишь высшее благо, кто же станет сомневаться, что ты хочешь и должен готовить рабство отечества и вообще добиваться всего, что поможет тебе в твоих замыслах? Скажу больше, судьи: по тем же причинам, к которым надо еще прибавить его интерес и надежду на папу,

нет сомпений, что он хочет власти Медичи во Флоренции; ведь мы видели, что он склонялся к этому еще раньше, чем уехал в свои наместничества; он не привык к равенству и гражданственности, он воспитан на тиранических мыслях и поступках, он не знает любви к свободе и славе, которой может достигнуть гражданин в свободном городе, не знает удовлетворенности и плодотворности частной жизни, протекающей в спокойствии душевном, в любви и благоговении к тебе твоих сограждан.

протекающей в спокойствии душевном, в любви и благоговении к тебе твоих сограждан. По, может быть, кто-пибудь переубедит вас и в уме вашем, судьи, появится такая мыслывсе это неоспоримо верно, и нельзя не признать, что человеку с испорченным желудком никогда не поправится никакая паща, кроме той, к ко-торой он привык за всю свою жизнь; одно бессильное желание певажно, и не надо считаться с его дурными намерениями, раз он не в состоянии их осуществить; каково бы ни было его прошлое, мессер Франческо сейчас частный граждании, подвластный законам наравие с самым ничтожным человеком в городе, у него больше нет власти ни над войсками, ни над народом, которому он мог бы приказывать, а потому в чем же он может нас угнетать? Это безмерное честолюбие, эта жажда величия способны скорее заставить его жить в постоянных терзаниях и муках, чем удовлетворить его порочную алчность; это кара для него, а не опасность для нас. Не дай мне, боже, навлечь на себя сразу укоры, опасность и вражду, но я скажу, что тот, кто так думает, ошибается, потому что в мессере Франческо сочетаются многие особенности, о которых необходимо тщательно подумать.

Прежде всего у него, как вы знаете, много родственников и друзей в городе, а сам он очень влиятелен в округе; он долгое время вершил крупнейшие дела, и поэтому у него есть имя и много дружеских связей за пределами Флоренции; его знают при дворах всех властителей, он опытен в политике, в нем соединяются дар речи, смелость, ум и многие свойства, которые, если бы он был добрым гражданином, были бы так же полезны отечеству, как они опасны для него сейчас. Свобода наша молода; опасны для него сейчас. Свобода наша молода; город еще далеко не единодушен, умы многих граждан колеблются; правительство, как это неизбежно бывает вначале. до сих пор еще скорео в разброде, а не в силе; все кругом изменчиво и внушает подозрение. Нам надо страшиться не тирании частного человека, а власти напы, который сейчас как будто сокрушен, но может в любую минуту воскреснуть; в итальянских делах царит смута, какой не было тысяча лет. Вообще, нельзя нам довольствоваться тем, что мы видим мир, каков оп сейчас,— надо помнить, что в любую минуту могут наступить самые разные события, которые неизмеримо увеличат трудности, сомнения и опасности. В таком состоянии, когда все кругом так неясно и сомнительно, слаб и неопытен тот, кто не понимает и не видит, как опасно иметь в своем доме и не видит, как опасно иметь в своем доме врага, у которого есть сторонники здесь и имя во вне, которому поверят, хотя бы он обещал

больше, чем может сдержать; который достаточно смел, чтобы пойги на переворот, достаточно умен, чтобы его подготовить, умеет убеждать людей словом и пером и, наконец, доведен до того, что дни и ночи думает только о том, как бы восстановить тиранию и задушить нашу свободу.

Ни по опыту, ни по влиянию нельзя срав-нивать с мессером Франческо людей, прогнавших гонфалоньера в 1512 году; тогда казалось, что тираны истреблены, что город, как и сейчас, дорожит пародным правлением, ко-торое было много лучше устроено и куда крепче, чем теперь; итальянские дела стояли гораздо вернее и прочнее; если при всем этом пеопытные и мало кому известные юноши 61 могли так легко сбросить правительство, если малое семя дало такие смертоносные плоды, потому что никто о нем не подумал и не позаботился, чего же не сделает такой челопозаботился, чего же не сделает такой человек, как мессер Франческо с его способностями, влиянием и умением пользоваться случаем! Как разрастется этот тополь, корни которого уходят так глубоко, а ветви раскинуты широко? Ведь в 1512 году никак нельзя было подумать, что нашей свободе грозит опасность,—так крепки были ее корни и основы: у нас был гонфалоньер, человек безупречной жизни и любимый народом, Большой совет, существовавший уже так давно, правительство, которое правилось почти всем и не внушало стража никому, потому что к нему все давно привыкли, а перевороты уже изгладились из памяти. П действительно, свобода не могла бы погибнуть и никто бы ее у нас не отнял, если бы мы во-время оценили опасности и приняли меры с самого начала, если бы чрезмерная мягкость или слишком большая уверенность не привели нас к тому, что мы оказались слишком небрежны или слишком перешительны; у Пьеро Содерини, суды, было много качеств, много прекрасных добродетелей, делавших его достойным столь высокого положения: осмотрительность, ум, большое красноречие, богатый опыт, честность и бескорыстие, выше которого и желать ничего нельзя; величайшая осторожность, как в том, чтобы не обижать других, так и в том, чтобы не нозволять своим обижать себя, необычайная ревность и бережливость к общественными деньгами, любовь к свободе и народу, как к самому себе; это был самый добрый и терпеливый человек, самый преданный католик, до своего избрания гонфалоньером много потрудившийся для родины; его знали во всей Италии, к нему благоволили во Франции, от которой тогда зависели наши дела; это человек знатного и почитаемого рода, отец и братья его были украшением города, сам он благородной и видной осанки, детей у него не было; оп стоял в стороне от всех раздоров и волнений того времени. В нем сочеталось так много даров природных и случайных, что когда его выбрали гонфалоньером, радость была несказанной, а ожидания были еще больше; нет сомнения, что он оказался бы достоин надежд, возлагавшихся на него, если бы к столь обильным

дарам судьбы, тела и духа прибавилось одно единственное качество — умение быть более подозрительным и не доверять дурным гражданам 
или большая решимость обезопасить себя от 
мюдей, которым он не верил. Он же верил, 
что в других людях живет та же доброта, как 
и в нем, или считал несправедливым преследовать кого-инбудь по одним подозрениям, нока 
заговор не открыт или нока дело не зашло 
так далеко, что притворяться дальше было бы 
уже невозможно; может быть, он думал, что 
трогать граждан для города невыголно и опасно уже невозможно; может быть, он думал, что трогать граждан для города невыгодно и опасно ично для него, по он инчего не предпринял с самого начала, не лечил болезни, когда это было легко, позволил ей разрастись до того, что, когда он вздумал действовать, было уже поздно. Его небрежность, терпение или ничтожество — вот причина того, что сам он умер в изгнании и что нас пятнадцать лет продержали в такой жестокой, обидной и унизительной неволе. В его времена произошло не мало таких событий, что стоило бы во-время пресечь хоть одно из них, и наша свобода была бы утверждена навеки; ведь кара, постигающая одного, полезна не только тем, что устраняет замышляемое им зло, а гораздо больше примером, потому что страх заставляет других, ему подобных, воздерживаться даже от мысли злоумышлять против государства.

лять против государства.

Филиппо Стронци 62,— имя которого я называю не из непависти и не с тем, чтобы его оскорбить, так как я ему друг и, как, вероятно, хорошо известно, многим ему обязан,— Филиппо

Строщи, будучи еще отроком, женился на Клариче, дочери Пьеро Медичи. Друзья свободы нодияли из-за этого большой шум и доказывали, какой дурной пример подается тем, что наш гражданин без разрешения или общественного согласия породнился с семьей бунтовщиков, стремившихся к тирании; говорили о том, как опасно допускать браки с лицами могущественными и знатными, как вредно, если другие тоже вздумают теснее с ними сближаться и нерестанут вести дела друг с другом: другие тоже вздумают теснее с ними сближаться и нерестанут вести дела друг с другом; невероятно, чтобы такой мальчик отважился на все это сам,— надо думать, что его уговорили и подстрекнули другие, которые, видя наше долготернение, с каждым днем делались все смелее и только тем и занимались, что расчищали путь для возвращения Медичи. С другой стороны, ссылались на лета юноши, на то, что подобные замыслы с его стороны невероятны, на то, что закона, запрещающего такие браки, нет, а есть только древний статут, налагающий за это очень легкую денежную неню; говорили, что здесь нет никакого заговора, никакого злоумышления против государства, а есть обыкновенный брак, заключенный по легкомыслию или по жадности, подготовленный монахами и тому подобными людьми, а вовсе не гражданами, подобными людьми, а вовсе не гражданами, нодосными людьми, а воксе не гражданами, что разговоры о чьем-то подстрекательстве и о более широкой основе дела — только догадки и клевета на людей, совсем неприличная в таких важных случаях; уголовные дела надо судить но законам, а не но предположениям; здесь нет преступления против государства, а есть лишь

нарушение статута, притом настолько неясного по букве, что его можно толковать как угодно. Поэтому надо, как полагается в случаях сомнения, применять закон в более мягком смысле и оправдать Филиппо, а если уж прибегать к суровости, его можно осудить только на основании того же статута; увеличить кару было бы тиранией, отвратительной в свободном городе, где люди и власти должны жить и судить по закону. Чего же больше? Все эти прекрасные слова обманули и неопытных, и гонфалоньера по благодушию его природы; таким образом, Филиппо был присужден к легкому взысканию 63, а через несколько месяцев и совсем восстановлен; если бы речь шла о преступлении против государства, как это было необходимо, наказание устрашило бы других, а безнаказанность придала им храбрости и вовсе их распустила; дело, которое могло стать основой защиты свободы. было началом ее гибели. Все вы знасте Бернардо Ручеллаи, гражданина знаменитого по своей образованности, уму, опытности и замечательному знанию дел, но более честолюбивого и беспокойного, чем это нолагается в свободном городе. Он много лет был врагом Медичи; и он, и его сыновья не мало помогли их изгнанию; потом из вражды к Пьеро Содерини, которого он не взлюбил еще до избрания в гонфалоньеры, или по свойствам своей природы, не мирившейся с равенством, он изменился и стал думать об их возвращении. Началось с того, что он стал прибежищем для недовольных, развратителем юношей, которые

легко поддаются злу, окрашенному в цвет добра. В садах его образовалась как бы академия, сюда сходились ученые, юноши - любители книг, здесь говорили о науке, о многих прекрасных вещах. Бернардо слушали как спрену, так как это был всеми уважаемый и краспоречивейший человек, и с виду здесь не было решительно инчего предосудительного или наказуемого; однако и природа этого человека, и его знаменитость, и стечение такого множества недовольных и юношей - все это пугало людей, смотревших на дело глубже; многие мудрые настанвали на том, что надо действовать заранее, и утверждали, что нельзя терпеть человека влиятельного, честолюбивого, недовольного и имеющего сторонников; они говорили, что в политике надо пресекать зло вначале и в корие; козни и заговоры, особенно подготовленные людьми осторожными и опытными, не легко доказать и раскрыть, и нельзя ждать, нока каждый о них узнает; необходимо их предупредить и спасти всех, покарав одного или двух. С другой стороны, говорили, что нехорошо думать о людях дурное, пока это не обнаружено онытом; невыгодно озлоблять знаменитых граждан; если без нужды проливать кровь или изгонять, по-лучится только зло; мало одних подозрений и догадок,— нужно искать очевиднейших дока-зательств, которые были бы наглядны; иначе можно только напугать всех, и никто не поручится, что люди, вовсе не думающие о переворотах по своей гражданской добродетели или потому, что не хотят подвергать себя опасности,

не начнут замышлять их со страху или по необходимости. К этому мнению склонялся и гонфалоньер по своей недоверчивости или по малодушию. С отъездом Бернардо было бы вырвано растение, источающее яд, убийственный для нашей свободы, а наше терпение дало ему возможность сплотигь и объединить недовольных, расшатать умы множества юпошей, так что из его садов, подобно рассказам о троянском коне, вышли заговоры, возвращение Медичи, и отсюда же начался пожар, испепеливший этот город; в конце концов все раскры-лось, так что всякий мог об этом знать, но раскрылось в такое время, которого предвидеть не мог никто.

В таких случаях, судьи, люди всегда защищаются одинаково; поэтому не думайте, что мессер Франческо и его защитники сознаются в заговоре или в том, что они замышляют возвращение Медичи; он не скажет, что от вашего милосердия зависит простить его на этот раз, что полезно привлечь этим благодеянием его самого и его родных, что этот пример вашего милосердия, доброты и мягкости обяжет пемилосердия, доброты и мягкости обяжет перед вами на вечные времена множество людей, которые боятся сейчас зависти или гнева. Ничего этого сказано не будет, потому что такие вещи говорятся отцам, а не судьям.

Будут говорить, что мессер Франческо живет честной жизнью, что никто не знает за ним ни одного подозрительного поступка, что в его поведении нет ничего заслужению впутичения поступка, что в его поведении нет ничего заслужению впутичения поступка, что в сто поведении нет ничего заслужение впутичения поступка, что в сто поведении нет ничего заслужение впутичения поступка, что в сто поведении нет ничего заслужение впутичения поступка, что в сто поведении нет ничего заслужение впутичения в сто поведении нет ничего заслужение в сто поведении на пов

шающего недоверие; он унижен, насколько это

вообще возможно, и непонятно, почему мы хотим видеть зло там, где легко могло бы оказаться добро. Он столько вынес, столько раз был в опасности, что нет ничего удивительного, если он сейчас любит покой и хочет насладиться плодами своих трудов; не следует без самых плодами своих трудов; не следует без самых важных причин создавать себе за пределами Флоренции врага в человеке, которого можно иметь другом у себя: если его осудят по одним только подозрениям, то многие прежине друзья Медичи начнут опасаться того же; многочисленная знать придет в отчаяние и постарается силой ненависти ногубить власть, которая могла быть крепка благоволением. Будут говорить это и многое другое, так как защитники зла обычно более изобретательны, чем ревнители добра; все эти доводы, суды, но видимости прекрасны, привлекательны, любезны, выгодны и безопасны, привлекательны, любезны, выгодны и безонасны, а на деле они скверны, коварны, опасны, ядовиты, и обязанность ваша — вспомнить и затвердить в своей памяти, что мессер Франческо облагодетельствован Медичи не в пример другим, что он всегда был их орудием и советником, что он педоволен до крайности и хочет, чтобы они верпулись; он честолюбив, он лишился благодаря падению Медичи величайних почестей и выгод, которые надеется вернуть, если опи снова возвысятся; он не может примениться к частной жизни, к мысли, что он равен людям, на которых привык смотреть сверху; он так оскорбил весь народ, особенно захватом нашего дворца и уничтожением только что обретенной свободы, что должен всегда ждать себе кары, и во всячто должен всегда ждать себе кары, и во всяком случае изверился в том, что может получить какую-нибудь власть при свободном строе; мысли, намерения, поступки, дела его таковы, что их нельзя ин оправдать, ни прикрасить, и нет никакого сомнения, что он кстати и некстати только о том и старается, чтобы уничтожить вашу свободу, в которой он видит для себя одно наказание. бесчестие и рабство.

Вы, судьи, обязаны твердо это запомнить, и чем настойчивее будут слова, доказательства, заискивания. просьбы, убеждения, восклицания и угрозы, тем тверже должно это запечатлеться в вашем сердце, в мыслях и в душе. Надо помнить, кроме того, что в делах о заговорах и происках против государства нельзя поступать, как в частных или менее важных делах общественных; все прочие проступки считаются таковыми, когда они обнаружены, и наказываются, когда они совершены; не наказуются ни воля к ним, ни покушение, которое не перешло в дело. Только преступления против государства по важности своей считаются таковыми рапьше, чем о них становится известно, и преследуются раньше, чем совершены; карается не только виновник или покушавшийся, но и тот, кто хотел или соглашался на них, и даже больше — тот, кто о них только знал.

Во времена наших предков отрубили голову мессеру Донато Барбадори за то, что он знал о заговоре и не раскрыл его; в наши дни за то же самое казнили Бернардо дель Неро; введено это не только вашими статутами, но и общими законами, изданными мудрыми основателями

республик, которые при этом думали скорее о том, чтобы не допустить таких преступлений, чем о мести; поэтому они ввели в дело расследования и наказания много необычного, побуждаемые одинаково чувством справедливости и благоразумием; ведь это преступление против родины, которой мы больше обязаны, чем родродины, которон мы облыше обязаны, чем род-ным, чем отцу, чем самим себе. Законы уста-новили жесточайшую казнь для отцеубийц; на-сколько же худшую казнь заслуживает убийца родины, с которой мы соединены более креп-кими узами, так что, оскорбляя ее, оскорбляют пе одного, а бесконечно многих; жизни лишается тогда не один человек, которому оставалось всего несколько лет, а отечество, которое могло жить долгие годы, а может быть и вечно. Другие преступления легко могут быть наказаны, когда они совершены, ибо живы служители закона. Когда же рушатся государства, когда подавлена свобода, виновный в этом, мало того, что может не бояться кары за содеянное им зло, властен еще угнетать и тех, кто делал всегда одно только добро. Другие преступления обособлены, это — всеобще; при других преступлениях наказание хоть и не искупаст ущерб, но дает удовлетворение, равное обиде или пемногим ей уступающее; но что такое казнь злодея, похитившего свободу, по сравнению с бедствиями и разрушениями, происшедшими по его вине? Поэтому для преследования этого преступления со всей строгостью не нужно улик или достаточно самых легких; для наказания не нужно преступления,— достаточно, если шается тогда не один человек, которому остазания не нужно преступления, - достаточно, если

кто-нибудь его хотел или знал о нем; чтобы схватить человека, довольно одного подозрения, достаточно знать, что он на такое дело способен и может воспользоваться случаем.

Так поступали всегда те, кто был больше и Так поступали всегда те, кто оыл оольше и мудрее нас, те. доблести которых мы можем больше удивляться, чем постигнуть ее рассудком. Так поступили в Риме, когда, после изгнания Тарквиниев, у них отняли все, уничтожили заговор знатнейших юношей, желавших их вернуть, утвердили свободу посредством многих хороших законов и учреждений; римляпам казалось недостаточным наказать виновных, устралить полозитальных принять меры заранее лось недостаточным наказать виновных, устранить подозрительных, принять меры заранее против всего, что при малейшем признаке опасности могло бы быть вредным не только делом, но и примером; они сочли, кроме того, необходимым уничтожить всякую власть, которая могла бы показаться опасной для свободы, и предпочли навлечь на себя обвинение в излишней ревности, чем допустить даже намек на небрежность. Поэтому они изгнали Люция Тарквиния 64, родственника царей, хотя тот был их заклятым врагом: ведь прелюбодеяние и насилие, за которое были изгнаны Тарквинии, совершилось над его жепой, и такое оскорбление побудило его одним из первых открыться Бруту, чтобы изгнать их; любовь его к свободе была всем известна, и он вместе с Брутом выбран был консулом. Однако римляне считались больше с пользой, которую, по их мнению, должно было принести республике уничтожение самого пмени тиранов, искоренение самой памяти о них в городе. Они предночли поступить несправедливо с одним гражданипом и воздать злом тому, кто едва ли не первый помог им освободиться; это

с одним гражданипом и воздать злом тому, кто едва ли не первый помог им освободиться; это было правильно, так как надо больше считаться с безопасностью всех, чем с благом одного.

В Афинах, обучивших не только всю Грецию, но и многие чужие народы наукам, мудрости и искусствам, суд над злоумышленником против свободы был скор и суров, но кроме того они считали опасным позволять жить в городе людям, которые своей знатностью или многочисленной родней, чрезмерным богатством или известностью как будто оттесияли других; они паходили, и это величайшая истина, что настоящие друзья свободы—это граждане средние и пезначительные, что те, кто удаляется от среднего состояния и приближается к величию, скорее ищут случая угнетать других и вовсе не думают о равенстве; что безопасность республики требует удаления не только тех, кто не хочет свободы, но всякого, кто может ее попрать. Поэтому у них был закон, по которому все граждане каждые десять лет подвергались голосованию в народном совете, и тот, кто получал больше голосов, осуждался на изгнание; таким образом, изгонялся не тот, кто злоумышлял против республики, потому что такие дела ведались общими судами,— изгонялся человек, который стал выше и был известнее других, а такими часто были люди, создавшие себе имя доблестью и трудами и подвергавшие себя опасности ради отечества. Мудрые правители республик всегда знали. что у свободных

тосударств много врагов, что им всегда грозит много опасностей, а защитинки по сравнению с нападающими малочисленны и прохладны; поэтому, чтобы сохранить свободу, необходимы крайнее внимание и бдительность, нельзя ждать, пока зло разрастется и окрепнет, а надо бороться с ним с самого начала, у истоков его, вырывать растения слишком роскошные, которые только глушат другие, устранять не только подозрительное сейчас, но все, что может когда-нибудь внушить подозрение в будущем, наконец, из жалости к одному не быть жестоким в деле спасения всех. Однако зачем же мне искать примеров у чужих, когда я могу найти их у нас!

Во времена наших предков мессер Корсо Донати 65, доблестный и прославленный граждании, сделавший больше, чем кто бы то ни было, для правительства, находившегося у власти, женился на дочери могущественного человека, Угуччоне делла Фаджола, чужеземца и главы партни, возбудив эгим подозрение, что он стремится захватить власть; предки наши, люди понастоящему мужественные, по-пастоящему мудрые, не сочли нужным в этом случае наблюдать за его действиями, трудиться над выяснением спора, имеется ли здесь обычный брак или он заключен с умыслом произвести в городе переворот. Они знали, что вещи, затаенные в душе, открываются не легко, что откладывать решительные меры иногда бывает опасно, что по закону подозрения имеют иной раз силу доказательств даже в частных делах, а не только

в деле такой огромной важности. Поэтому, как только поднялась тревога, против Корсо Донати в один и тот же день начали дело, возбудили обвинение, вызвали его па суд и приговорили; более того, весь парод, вооружившись, сейчас же бросился к его дому, чтобы вести его на казнь, п только тогда поверил, что свобода спасена, когда увидел, как волокли по улицам его

изрубленное тело.

Если бы в нас был разум этих мудрых рес-публик, если бы мы обладали силой и благопублик, если бы мы обладали силой и благородством души наших дедов и прадедов, если
бы мы действительно ревновали эту невесту
нашу, как было бы должно и как учил нас
давний опыт, мы в таком отвратительном и
ужасном деле. в деле, достойном такого осуждения, подающем нагубные примеры, поступали бы с меньшей осторожностью и не стали
бы так долго выжидать. Не тратилось бы столько усердия, чтобы найти доказательства и допрашивать свидетелей; не стоял бы здесь праздный народ, как будто ему нечего делать, а
надо слушать речи и выжидать исхода суда;
не позволили бы защищаться по установленным
законам тому, кто был всегда врагом законов,
не дали бы наслаждаться благами свободы тому,
кто всегда хотел ее уничтожить; никто, мессер кто всегда хотел ее уничтожить; никто, мессер Франческо, не стал бы слушать твою речь, которой ты всегда пользовался, чтобы не дать никому возможности говорить, не позволили бы тебе защищаться здесь, на этой площади, откуда ты с такой жестокостью изгнал вооруженной рукой флорентийский народ, тебе не раз-

решили бы оставаться в этом дворце, столь преступно отпятом тобой у наших граждан ложью и обманом. В тот же день, когда ты после и ооманом. В тот же день, когда ты после изгнания Медичи дерзко и вопреки всем вер-нулся из лагеря в этот город, и даже не в тот же день, а в тот же час, народ яростно по-бежал бы к твоему дому; он растерзал бы тебя и этим исполнил бы приговор, который ты уже так давно заслужил, приговор, написанный на твоем челе; глаза всех насытились бы самым твоем челе; глаза всех насытились бы самым добродетельным, справедливым, желанным, долгожданным зрелищем, какое видел когда-либо этот город, и кровь твоя была бы достойной жертвой свободе и нашему отечеству. Пусть бы синьория, по крайней мере, велела выбросить тебя из окна на улицу, когда ты, забыв содеянное тобой, песколько дней тому назад осмелился по неосторожности или по надменности войти во дворец! Пусть не допустили бы тебя сойти по тем ступенькам, по которым ты с такой бодростью поднимался, готовясь отнять у нас вновь завоеванную свободу! Такими средствами утверждаются республики, так показывают примеры, остающиеся на долгие годы в памяти людей. людей.

во время моей юности, когда народ волновался из-за фра Джироламо, Франческо Валори 66, граждании добрый и высокопочитаемый, направляясь по приказанию синьории из дома своего во дворец с одним только жезлоносцем впереди, был убит по дороге родственниками Никкол Ридольфи и другими, которые усилиями его были незадолго до этого осуждены

по делу о заговоре в пользу Пьеро Медичи. Мы же, целый народ, не осмелились теперь ради нашего спасепия справедливо покончить с преступником, тогда как у нескольких частных людей хватило духа несправедливо убить такого доброго и знаменитого гражданина; надо ли удивляться, что так часто находятся люди, которые стараются уничтожать нашу свободу, что они каждый день строят козии и заговоры, если мы оставили в живых человека, который так явно и всенародно нас угнетал; мы не только сохранили ему жизнь,— мы позволили ему пользоваться благами родины, гражданственности, всеми благодеяниями и законами свободы, как пользуется ими тот, кто эту свободу утверждал. Раз это так, посмотрим, не захочет ли он сейчас защищаться по-иному.

Он сам или другие за иего, притворяясь сторонниками республики, будут напоминать вам о том, как вредно изгонять граждан, потому что такие долголетние изгнанники всегда опасны для города и подстрекают против него других властителей. Он скажет, что легче привлечь граждан на свою сторону благодеяниями, чем истребить их карами. а потому полезнее, чтобы они были друзьями здесь, чем врагами во вне; положение, в котором он очутился, доведет многих до отчаяния, если они каждый день будут бояться за себя, а оправдание его успокоит всех и утвердит колеблющихся друзей; если он увидит, что этими доводами ничего не добъешься, он постарается добиться своего просъбами, призывами к милосердию и состра-

данию. Он будет кричать о своих несчастиях и о преследовании, приведет тысячу примеров вашего великодушия, будет просить вас не менять своей природы, не вводить новых обычаев, не вступать в разлад с самими собой, с богом, примером и источником милосердия. Ко всему этому можно было бы прислушаться, если бы оставалась надежда, что ты станешь теперь непохож на себя или что эта милость не приведет к полной гибели города; так можно было бы поступить, хотя грехи твои неисчерпаемы; они несравнимо тяжелее всех грехов, совершенных гражданами этого города за столет, и не подобает пользоваться примерами милосердия человеку, который прошел все степени порока. Однако я, обвинитель твой, готов был бы поднять голос за тебя и погрешить ради тебя, и просьбы мои были бы не менее горячи, чем обвинения. Я сделал бы это ради твоих родных, ради прежней дружбы с тобой, ради заслуг твоего отца; но если ты ненсправим, если это великодушие, к которому ты взываешь, окажется жестокостью к отечеству, кто же не ноймет тогда, что ради твоего спасения нельзя губить нас? губить нас?

дела проинлого, принесшие нам столько вреда, должны предостеречь нас на будущее время, и если людей не научил разум, их должен был бы паучить опыт. Мы должны были бы перестать путаться в словах, знать, что есть разница между добротой и дряблостью: одна сохраняет добрых, другая прощает злым. Отцы наши в 1494 году оказали это милосердиз

друзьям Медичи, простили им все прошлое, возвысили их без различия; от этого они не переменились; наоборот, это дало им смелость начать сызнова, в надежде на то, что этот пример обеспечит им такую же безнаказанность, а кончилось это уничтожением нашей свободы; милосердие привело к тому, что нас снова затоптали, и мы вновь оказались во власти фараона. Если мы сейчас поступим так же, пораона. Если мы сейчас поступим так же, последствия будут те же, но к большему позору для нас; счастлив, кто учится за счет других, безумен, кто учится за свой. К чему ведут эти примеры, если не к тому, что они дают дурным гражданам смелость элоумышлять, и у тиранов поэтому никогда не переводятся сообщинки и слуги? Кто не захочет быть другом тиранов, если это доставляет, пока они во Флоренции, выгоду и силу? А когда тираны в цзгнании. другья их отлелываются тем, что в течение нии, друзья их отделываются тем, что в течение нескольких месяцев им вслед кричат ругательства, не оказывающие действия, или им приходится раз или два заплатить на несколько десятков дукатов больше налога. Все другие города стараются сделать так, чтобы граждане не стремились к восстановлению тиранов, не ухаживали за ними и с ними не няньчились, если тиран находится в городе. Мы же делаем все наоборот, потому что, когда тираны далеко, мы только и стараемся открыть им городские ворота и вернуть их обратно, а если они здесь, мы только думаем, как бы ворота закрыть, чтобы они не ушли. Это не милосердие и не великодущие; это разложение правительства, это расшатывание порядка, это жестокость к самим себе. Когда у нас нет свободы, мы ничего, кроме нее, не хотим, только о ней думаем и вздыхаем; когда она у нас есть, мы совсем забываем о том, что надо ее беречь.

Вспомните, судьи, как долго и трудно тянулось для нас это время нашего рабства; вспомните, как мы молились и плакали, сколько раздавали обеты вернуть себе свободу; вспомните, что не добродетели и дела наши, а сам бог чудом ее восстановил. Когда мы брались за оружие во имя свободы, оно падало у нас из рук раньше, чем мы успевали его поднять; когда казалось, что мы смяты и придавлены до конца, бог, повторяю, чудом вернул нам свободу, и он сделал это не для того, чтобы мы снова ее упустили; не для того дал оп нам возможность оберечь свободу, чтобы мы по дряблости своей ее потеряли. Не будем искушать господа, не дадим ему отвратить от нас взор свой; не всегда хочет бог творить чудеса; он хочет, чтобы люди помогали себе сами. Хорошо! Простите мессеру Франческо, если вы только уверены, что по природе своей он впреды не будет так же вреден, как раньше, и что милосердие ваше еще больше не утвердит его во зле. Остерегайтесь слишком пугать или доводить до отчаяния друзей Медичи, если вам не известно, что они неисправимы и что безумие пытаться упрашивать тех, кого надо скрутить. Когда врачи, долгое время лечившие больного холодными примочками, видят, что это средство не помогает, они меняют лечение и свободу, и он сделал это не для того, чтобы средство не помогает, они меняют лечение и

начинают согревать ему кровь. Сколько раз мы хотели оздоровить город великодушием и мило-сердием: мы видим, что больному от этого всегда становится хуже, поэтому надо применить строгость и суровость. Напугать друзей Медичи— меньшее зло, чем придать им храбрости; пусть они лучше потеряют всякую надежду, чем слишком надеются; лучше и вернее удалить за пределы города тех, кто был бы опасен за пределы города тех, кто был бы опасен впутри. Я хотел бы, чтобы мы могли свободно разрешить всякому жить в нашем городе; однако из двух зол надо выбирать меньшее, и если враг во вне тебя пугает, то враг внутри — тебе вредит. Вы слышали о преступлениях мессера Франческо, признали их гпусными, песлыханными и певиданными, согласились, что такие вещи трудно даже себе представить и нельзя без отвращения о них слушать. Что же вы скажете, когда узнаете все, когда я покажу вам со всей ясностью источник и корень всех других его грехов и расскажу вам о тех его делах, которые превосходят всякие образцы честолюбия и алчности?

Как наместник Романьи, он держал себя настолько самовластно, что взял себе в помощники собственного брата; он стоял близко к напе и был советником и исполнителем по всем делам государства; как обширны дела панского управления,— это трудно даже себе представить, и еще труднее это выразить. Известность, власть и доходы мессера Франческо были так велики, что он, конечно, никогда не надеялся на это и даже мечтать об этом не смел; дей-

ствительно, есть высота положения, превосхо-дящая меру флорентийских граждап, притом не частных людей, а важных особ; такими местами всегда гордятся даже кардиналы, а не только обыкновенные люди; однако ни почести, ни выгоды, ни величие не удовлетворяли эту испорченную душу. Он хотел быть во главе войск, покорить Ломбардию, показаться во всем блеске величия пародам, которыми он управлял столько лет, считаться вершителем судеб войны и 'мира, единственным советником папы, а также, думается мне. иметь возможность расхитить все эти богатства, пользуясь одним из названных мною способов или всеми ими вместе, ибо корни такого преступления должны быть многообразны; он так много говорил, убеждал, доказывал, восклицал, подкупал, что заставил папу взяться за оружие, начать эту губительную войну, зажечь пожар, который уже уничтожил половину Италии и уничтожит ее всю. раньше чем прекратится. Такое решение не было для папы необходимостью, потому что врагов у него не было и никакая опасность ему не грозша; война велась не с пим, она шла между императором и королем Франции; каждый из них его берег и чтил; воевали не в Италии, а вне ее; от невмешательства в войну значение и вес папского имени могли только выиграть; долгом папы было установить мир, подумать о война велась не с пим,— она шла между импечто-пибудь в Венгрии, где уже запимался пожар, разгоревшийся через несколько месяцев. Это больше бы отвечало характеру папы, котакого преступления должны быть многооб-

торый, как выяснилось потом и как, впрочем, было известно, до тех пор избегал трудностей и тягостей; однако честолюбие и алчность мессера Франческо, его беспокойная природа, его душа. не знающая меры, толкиули папу на решение певерное и опасное, стонвшее бесконечных денег и мук; еще хуже было то, что в это дело вмешали наш город. Ни положение его, ни силы, ни средства, ни уклад не допускали его вмешательства в войну между этими великими государями; надо было, по примеру отдов наших, только защищаться и затем вознаградить себя за счет победителя, смотря по случаю или по обстоятельствам. Не наше дело было предписывать законы Италии, не нам быть учи-телями и цензорами и решать, от кого Италия должна избавиться: печего нам было вмешидолжна избавиться: печего нам было вмешиваться в споры между величайшими королями христианского мира; нам следовало быть в ладу со всеми, дабы наши купцы, которыми мы только и живы, могли безопасно путешествовать повсюду; никогда не надо было задевать сильного князя без нужды, а если это случилось, то сопровождать обиду извинением и показать ему, что обижать мы его не хотели, а нас заставила необходимость. Нам надо не тратиться на чужие войны, а беречь деньги, чтобы защищаться от победителей; средства нужны нам не для потрясений, не для того, чтобы подвергать опасности себя и город, а для отдыха и собственного спасения. Мы можем спокойно смотреть, как воюют другие, и затем купить себе мир и безопасность, затра-

тив на это неизмеримо меньше, чем мы затра-тили в первый же день на войну и разруше-ние. У нас была тысяча способов спасения, ние. У нас была тысяча способов спасения, а сейчас нет ни одного; если победит император, мы будем отданы на разграбление, если победят король Франции и венецианцы, мы будем попрежнему рабами, добычей победителей; один король нас ненавидит, другой презирает; мы расточили такие богатства, что сейчас ничего не осталось ни в казне, ни у частных людей: по нашей стране прошли войска друзей и врагов, и как те. так и другие зверски ее опустошали; мы добились того, что наш бедный город должен будет выдержать погром, пожар и самые страшные бедствия, и сейчас нам грозят большие опасности, чем когда-либо; расходы и беспорядки все растут; сбросить с себя это бремя мы не можем, а тяжести его мы не выдержим. выдержим.

выдержим.

Все эти несчастия идут из одного источника, от одного кория: мессер Франческо добивался войны, мессер Франческо настоял на ней, мессер Франческо к ней подстрекал, мессер Франческо ее питал. Если вы скорбите, что ломбарды не дают дохода, что дочерей нельзя выдать замуж,—знайте, что виноват в этом мессер Франческо; если купцы жалуются, что дела не идут, виноват в этом мессер Франческо; если несчастные граждане разорились, облагались и облагаются неимоверными налогами, заложили свои доходы, вошли в долги, терпят крайнюю нужду,— знайте, кто всему этому причина; если весь город в ужасе от грозящей

опасности погрома, посмотрите, откуда она илет.

посмотрите. откуда она идет.

Но что же я оплакиваю одни только несчастия этого города! Весь свет гибнет и рушится, и виноват в этом один только ты. Из-за тебя забыто священное слово «мир», весь свет находится в войне, под оружием, в отне. Ты виновен в том, что Венгрия стала добычей неверных, в зверском разгроме Рима, во всеобщем разорении такого множества наших граждан; благодаря тебе хозяйничают в святых местах еретики и бросают мощи собакам. Ты чума, ты гибель, ты огонь, уничтожающий мир,— а мы еще удивляемся, что там, где живешь ты, враг бога и людей, враг родины и других стран, там свиренствуют мор, голод и муки!

Хотите вы, чтобы прекратился мор и возвратилось изобилие? Хотите вернуть мир и обратить все наши ужасы на еретиков и неверных? Изгоните мессера Франческо в Константинополь, в Саксонию, а лучше всего в ад. Вздохнет страна, очистится воздух, даже кампи обрадуются; где будет жить мессер Франческо, там будут всегда ужасы и беды, там будет обиталище дьяволов. Вот как обстоят дела, суды, и вы видите, что речь идет не о неваж-

обиталище дьяволов. Вот как обстоят дела, судьи, и вы видите, что речь идет не о неважных и темных грехах, не о маленьких интересах, а о свободе, о спасении нашей жизни; надо покарать сейчас пе гражданина и не человека, а бедствие, чудовище, фурию. Исход этого суда важен пе для меня: он важен для этого народа, для этого города, для нашего спасения, для наших детей. Я обвинял его так.

что он останется осужденным во мнении каждого, и для моей чести этого довольно; остальное, судьи, ваше дело. Я один выступил его обвинителем. я, слабый граждании, принял всю ненависть на себя; я принял ее добровольно, отечество этого от меня не требовало, никто меня к этому не обязывал; никто бы меня не упрекнул и не сетовал бы на меня, если бы я от этого обвинения воздержался. Что же теперь упрекнул и не сетовал бы на меня, если бы и от этого обвинения воздержался. Что же теперь делать вам, собравшимся во множестве, высокостоящим и почитаемым гражданам? Долг вашей службы обязывает вас его обвинить; эта необходимость и многочисленность ваша спасут вас от вражды; народ избрал вас судьями, вручил вам высшую власть в республике, оказал вам самое высокое доверие, и не оправдать его было бы величайшим преступлением. Посмотрите на это стечение людей, посмотрите, как все ждут; каждый знает, что в этом приговоре его жизнь, спасенье его самого и детей его. Если мессер Франческо будет оправдан, это значит, что нет больше закона о государственных преступлениях, этого жезла свободы; не будет больше ни почтения, ни страха; оскорбления, грабежи, заговоры — все останется безнаказанным; не нужно больше ни законов, ни властей, ни судей. Все это умрет, если он будет оправдан, или останется навеки, если его осудят; в вашем приговоре заложена свобода или тирания, спасение или гибель для всех. Нет, судьи, дело идет здесь скорее о спасении вас и всех тех, кто так неосторожно помогает этому злодею: если он уйдет из ваших

рук, он не уйдет из рук народа, если его не убъет ваше оружие, его побъет камиями толна, которая начинает расправляться своих судом, и кто вам ручается, что опа не ноддастся справедливому гневу и отчаянию? Кто знает, удовольствуется ли она кровью этого чудовища и не обратится ли на тех, кто хочет его защищать, бросая этим вызов небу и земле? Кто знает, что она не обрушится на тех, кто вкладывает в пожны меч, который был дан им. чтобы творить справедливость. У всякого, кто захочет возбудить народ, будет для этого достаточно причин; если нет других людей, возбудителем и подстрекателем буду я. Ведь что нам еще, остается делать? Зачем жить, если у нас снова отнимут нашу свободу? Пусть смещается все, пусть все рушится, пусть водворится новый хаос, но мы не стерним и не спесем подобного унижения. Спова повторяю: если понадобится, я буду возбудителем и подстрекателем, я первый схвачу камень и взбунтую народ за свободу, а впрочем — народ все сделает сам, и ему не нужно, чтобы его подогревали другие. другие.

Разве вы не видите, судьи, как все возбуждены, как все кругом горит? Разве вы не видите, что все еле сдерживаются? Неужели вы не видите угрожающих движений, не слышите ропота? Самая страшная опасность сейчас в том, что это терпение может перейти в ярость и восстание, что эта туча и буря разразятся не только над виновниками зла, но над сообщниками, подстрекателями, над всеми, кто это допускал, кто мог всему помешать и этого не сделал. Народ сдерживается только потому, что надеется на ваш суд; если эта надежда исчезнет, вы увидите, как все вспыхнет само собой; вы увидите кародпую ярость, от которой избави нас боже, и берегитесь ее разжигать! Поступите тенерь с вашим обычным благоразумием, сделайте то. что требует от вас верность и мудрость, то, чего заслужению ждет от вас каждый, будьте основой свободы и спасенья отечества и не подавайте повода для опаснейшего бунта, изменив своему долгу и самим себе, обманув всеобщее ожидание; для вас это был бы величайший позор, для города бесконечный вред, тем более, что сейчас легко залить этот пожар, а воды у нас довольно и в Арно, и в Тибре, и в море!

## Защита

Я знаю, суды, что того, кто сознает себя невинным и знает, что совесть его чиста, не должны стращить или смущать ложные обвиненця, ибо в нем жива падежда, что господь, судья справедливейший, будет его покровителем и защитником и не позволит клевете задушить истину.

И все же это необычайное дело волнует меня не мало, потому что я окружен здесь несметной толной, которая смотрит только на меня и видит мои терзания; смущает меня и то, что теперь, когда издан новый закон и установлен новый порядок, по которому разбираются дела и всенародно выслушиваются стороны, я первый вы-

зван на суд, все смотрят на меня как на пример, и мне грозит опасность лишиться всего, что есть или может быть у гражданина; если еще несколько месяцев тому назад казалось, что даже друзья завидуют моему счастью, то сейчас я так повержен, что даже враги должны меня жалеть. Однако я не теряю надежды на бога всемогущего, который не позволяет напрасно угнетать кого бы то ни было; меня поддерживает также ваша благость и мудрость, суды, и я не только верю в свое спасение (чего же еще может ожидать невинный от таких судей, как вы?), но мне думается, что вызов мой на суд можно будет считать за счастье.

Было бы, конечно, еще большей милостью

судьбы, если бы па меня не обрушивали с та-кой несправедливостью этих обвинений и рос-сказней, которые не основаны ни на чем: однако раз эти слухи уже ходят и запечатлелись в умах многих, мне остается только желать, умах многих, мне остается только желать, чтобы наступил случай, когда я смогу показать каждому, что я невинен, и никто не смог бы больше в этом сомневаться; теперь я должен, наконец, предстать перед народом тем человеком, каким я был всегда и каким меня знали в прошлом. Время, конечно, сделало бы это само собой, ибо, как говорит нословица, время есть отец истины, и немыслимо, чтобы она в конце концов не вышла на свет; однако благодаря этим противоречиям и спорам все станет ясно настолько, что истина, конечно, утвердится сейчас в еще большей чистоте. Поэтому, если обвинителя моего побуждает к обвинению только

ревность в служении республике, как он это сказал сам, я не могу желать ему зла за это доброе его намерение, ибо я тоже гражданин; если же его побудило честолюбие, как многие думали раньше и еще больше уверились в этом теперь, после его речи, я вынужден отдать должное его неосторожности, так как он не понял, что против оружия, которым думал меня уничтожить, я устою и останусь невредим, а о нем и о его целях я еще буду говорить дальше. Невипность моя покоится сейчас на вере в бога и в вас, судьи, но я всем сердцем прошу бога всемогущего, чтобы исход суда в точности отвечал моим поступкам и намерениям. Если я погряз в грехах, взведенных па меня, я не отказываем. зываюсь вынести заслуженное наказание и готов послужить примером вашей строгости, судьи; если же я невинен, мне должна быть дана возможность как следует выразить свои доводы и настолько осветить дело в уме судей, чтобы власть карать здых, данная им народом, не обратилась в истребление добрых. Поэтому я прошу у вас, судьи, не милосердия, не сожаления, не воспоминаний о прежнем благоволении ко мне многих из вас; я прошу об одном,— и каждый сочтет это справедливым и честным,— чтобы вы не приносили сюда суждений, составленных у себя дома, а чтобы ваше суждение о деле образовалось и созрело здесь, на суде; решайте не по слухам и мнениям толпы, не по клеветам злонамеренных людей, а по выводам из показаний свидетелей и по доказательствам, собранным на суде: подавите в себе впечатления, если они у

вас сложились, и настройте свои умы так, точно сегодня слушается дело, о котором вы пикогда инчего не знали: скажите себе твердо. что вы будете судить не по рассказам, которым многие напрасно поверили, а по делам, которые обнаружатся поред вами здесь, когда вы будете разбирать дело и дотронетесь рукой до язвы. Это свойственно вашей добродетели, для которой свойственно вашей добродетели, для которой возможность справедливо оправдать или, по крайней мере, не склоняться ни к той, ни к другой стороне должна быть более желанной, чем суровое осуждение. Это свойственно вашей мудрости, которая должна думать о том, как гибельно для республики, когда невинный угнетен напрасно по клеветам и предательским слухам; такова, наконец, воля народа, который если и поверил этой молве. а может быть верит ей и теперь, то все же пожелал, чтобы со всей тщательностью была установлена правда; народ не допустил, чтобы меня осудили, не выслушав, и поставил судьями не легкомысленных и невежественных людей, а мужей вашего разума, добродетели и серьезности, так как он знал, что искать правду для них не менее важно, чем ее знать. Нет сомнения, судьи, что если в вас есть то внимание и намерение, которые я предполагаю, я легко покажу вам, что стоит только поднять эту завесу, рассеять этот туман ложподнять эту завесу, рассеять этот туман ложных обвинений и слухов, прекратить этот крик. поднявшийся против меня не только без причины, но даже без всякого предлога, и вы увидите, что никогда и никого еще не вызывали на суд по такой ничтожной и легкомысленной кле-

вете: никогда и никого еще нельзя было оправдать по таким ясным, здоровым и справедливым основаниям. Уверен, что, выслушав мон оправдания, вы испытаете не только сочувствие ко мне за то, что я без всякой причины стал жертвой злобной молвы, и за то, что все меня так несправедливо терзали, но вы увидите в моем деле свое собственное и дело каждого, так как все, что без всякой причины и повода случилось со мной, может каждый день случиться с вами и со всяким. Зависть и злоба читься с вами и со всяким. Зависть и злоба могут так же обличать выдуманные преступления другого, ин в чем не повинного человека, как вопреки истине обличали меня; неведение и невежество могут так же напрасно поверить этому о другом, как поверили обо мне. Больше того: для других эта опасность гораздо страшнее, потому что я испытан уже давно и на самых разнообразных путях и местах; в этом городе гремит обо мне такая слава бескорыстия, утвержденная опытом не одного дня, а многих дней и лет, что ин мие, ни роду моему, говоря скромно, стыдиться нечего. Трудно было бы поверить, что обо мне так легко можно было пустить слух противоположный, еще удивительнее, что ему так легко поверили и сразу забыли мнение, уже давно утвердившееся; однако крик одного дня заставил забыть все, и люди за один час уверовали в обратное тому, чему верили столько лет; насколько же больше должиы бояться те, кому до сих пор не пришлось себя показать, люди, на доблесть которых можно скорее надеяться, чем говорить о ней по опыту;

всякий ложный слух о человеке должен спачала одолеть прежнее мнение о нем, намять о прошлых его делах; однако, не встречая препятствий, он утвердится легче и прочнее, а чем сильнее будет его основа, тем труднее будет уничтожить или искоренить его. Поэтому в моем деле речь или искоренить его. Поэтому в моем деле речь идет о делах многих, и опасность, грозящая мне, угрожает многим, ибо то, что случилось со мной, может случиться со всеми, а со многими это произойдет еще скорее, чем со мной; ведь я в этом деле, судьи, имею право на вашу благость и мудрость, и вы тем охотнее должны ее проявить, чем глубже вы познаете, что спасение мое может быть по справедливости полезно и вам, и всем; пример зла, которое вы мне причините напрасно, может когда-нибудь повредить и вам, и всем прочим.

Итак, да будет основой моей защиты одна только высшая правда и справедливость, которым нельзя ии возражать, ни противоречить; пусть ищут здесь на суде правду, не обращая внимания на обвинения, на ропот и крики; пусть выслушивают тщательно свидетелей, взвешивают доказательства, рассматривают предположения:

Итак, да будет основой моей защиты одна только высшая правда и справедливость, которым нельзя ни возражать, ни противоречить; нусть ишут здесь на суде правду, не обращая внимания на обвинения, на ропот и крики; пусть выслушивают тщательно свидетелей, взвешивают доказательства, рассматривают предположения: если мие сделают эту уступку (а отказать в ней мне никто не может), я уже оправдан и свободен. Я, судьи, не настанваю на том, чтобы вы уже сейчас признали слухи обо мне ложными и противными истине; я вас об этом не прошу, котя в подобной просьбе не было бы, как мне кажется, инчего особенно непристойного; ведь в этом деле па одной чашке весов лежит все мое прошлое, испытанное в течение стольких

лот, все, что и вы, и другие так давно обо мие знают, а на другой нет пичего, кроме вздор-ного мнения, которое держалось четыре дня, знают, а на другой нет шичего, кроме вздорного мнения, которое держалось четыре дня,
мичего, кроме темного слуха, неизвестно откуда
взявшегося, неизвестно как распространенного,
не имеющего ни малейшей правдоподобности;
что же было бы несправедливого, если бы вы
с испытанной твердостью вашей остановили бы
этот суетный крик, в котором нет ни правды,
ни даже намека на правду? Однако я об этом
не прошу и не хочу, чтобы дело мое проходило в таких счастливых условиях; пусть не
помогут мне прежние годы трудов и опасностей, забудьте о том, что вы в прошлом обо
мие знали и думали; я доволен, я сочту для
себя величайшим счастьем, если вы отнесетесь
ко мне с недоверием и будете готовы поверить
в справедливость обвинений, но я хочу, чтобы
эта правда была показана не криком, а ясными
доказательствами; если же обвинения по правде
и справедливости окажутся лживыми, я хочу,
чтобы вы не колебались признать их ложь.

Раз все дело и вся моя защита покоятся на
этом, устраняются все трудности и споры; если
бы я не вверился целиком вашей мудрости, я
бы всячески напрягался, распространялся, приводил бы много примеров, которые убедили бы
не только вас, не пуждающихся в этом, но и
весь народ, особенно наиболее легковерных, что
случившееся со мной сейчас, т. е. неправое осуждение мое, бывало во все времена. как в
этом городе, так и в других, и что страдало
от этого многое множество людей величайшей

доблести, бывших образцом добродетели и украшением отечества; кажется даже, что зависть или судьба чаще и охотнее всего бьют именно тех, кто заслуживает этого меньше, чем другие; то, что во все времена бывало с другими, сейчас случилось со мной, а в будущем легко может случиться со всеми.

случиться со всеми.

Надо ли говорить, что никогда не было в Риме гражданина, более полезного и мудрого, чем Фабий Максим, который своей осторожностью и умением выигрывать время остановил победное шествие Аннибала; однако именно в то время, когда он был для республики всего полезнее, его так корили за способы, какими он спасал город, что народ новерил, будто он сошелся с Аннибалом; его так опозорили, что дали ему сотоварища по диктатуре,—вещь небывалая в Риме ни раныше, ни впоследствии; это не умалило правды его дела, ибо позднее заслуги его были поняты, и все признали, что город обязан своим спасением ему одному.

его были попяты, и все признали, что город обязан своим спасением ему одному.

Позволю себе сказать, что ни в Афинах, столь мудрых и знаменитых, ни в какой другой республике не было пикогда гражданина более достойного и славного, чем Перикл; тридцать лет управлял он этим свободным городом, и правил не оружнем, не подкуном, не через партии, а только силой, которую давала ему его доблесть; однако, когда начались неудачи в войне с лакедемонянами, на которой он настоял, на него посыпались тягчайшие обвинения, и народ среди всеобщего ропота лишил его власти; однако скоро все признали, что были неспра-

ведливы к нему, навредили этим себе, и возпесли его еще выше, чем прежде.

ведливы к нему, навредили этим себе, и вознесли его еще выше, чем прежде.

Пе будет недостатка и в примерах, взятых из жизни нашего города и, более того, в нашей же семье. Когда мессер Джовании Гвиччардини был комиссаром при войске во время осады Лукки и осаду пришлось снять, его без всякого основания оклеветали, будто он получил деньги от лукканцев, и обвинили его в этом перед правителями города; обвинение это за спиной его распространял сам Козимо Медичи, добивавшийся в это время власти: по невинность мессера Джовании возобладала надо всем. судыи торжественно его оправдали, и правда стала ясна всем. Помню также, когда я был еще почти ребенком, распространились дурные слухи о Пьеро Содерини, и дело зашло так далеко, что его осыпали оскорблениями при выходе его из дому; однако для всего этого оснований не было, от обвинений через песколько педель ничего не осталось, а Содерини меньше чем через год был при всеобщем ликовании избран пожизненным гонфалоньером. Я мог бы привести, кроме этих, еще множество других примеров, но для вашей мудрости, судьи, это лишнее, и вы сами знаете лучше всех, что одно дело — клевета, а другое — справедливое обвинение. Настоящий обвинитель известен с самого пачала; обвинение ясно, оно различает средства и времена, все вилят его корин его рост способы к которым ясно, оно различает средства и времена, все видят его корни, его рост, способы, к которым оно прибегает; как ни скрывай дело, от него не уйдешь, как ни отрицай, оно проявится, и чем дальше идет время, тем обвинение становится основательнее и сильнее; клевета же не имеет начала, источник ее не виден, автор не известен; она разнообразна и смутна, не различает ни времени, ни средств; она может сказать только одно: ты крал; а если спросить, в чем же дело, каждый знает о нем так же мало, как человек, приехавший из Египта: чем больше ищут, тем меньше находят; чем больше хотят раскрыть, тем все становится неопределеннее; время само собой уничтожает и приканчивает ее, так что поверивший ей сам этого стыдится.

раскрыть, тем все становится неопределеннее; время само собой уничтожает и приканчивает ее, так что поверивший ей сам этого стыдится. Посмотрим теперь, какова же наша клевета, и вы, судын, судите уже сами, достоин ли я ненависти или сочувствия. Обвинение начинается с того, что я расхитил несметные суммы денег и, чтобы скрыть хищения, позволил солдатам грабить страну; если бы это была правда, преступление было бы так велико, безмерно и ужасно, что всех ухищрений речи обвинителя, всех его самых пламенных и грозных восклицаний было бы недостаточно, чтобы показать хотя бы малую долю его тяжести. Однако нельзя говорить о наказании, нока неизвестно преступление; надо сначала его выяснить и сказать ступление; надо сначала его выяснить и сказать самое главное; нотом уже можно входить в подробности и рассынать богатства красноречия, для которого у тебя, видно, нет лучшего дела, чем поддержка лживого обвинения; справедливое обвинение может доказать всякий, оно держится само собой, ему не пужны ни ум, ни речь оратора; чем щеголять искусством красноречия, было бы гораздо лучше проявить перед отечеством благоразумие и добродетель, показать, что за долгие годы чтения Цицерона и философов ты узнал, что отечеству нужны добрые, любвеобильные и деловитые граждане, а не цветистые говоруны, которые или никогда не бывают полезны, или, по крайней мере, всегда

тистые говоруны, которые или никогда не бывают полезны, или, по крайней мере, всегда вредны, когда красноречие не сочетается в них с благоразумием и серьезностью. В чем же состоит благоразумие обвинителя, как не в умении выбрать человека, которого трудно оправдать, не трогая тех, кого нельзя осудить? В чем же деловитость, как не в привычке основываться на чем-то твердом, обдуманном и достоверном, не теряясь в вымыслах, словопрениях и придирках, которые даже издали кажутся маловажными, а если приглядеться к ним ближе, они улетучиваются как дым?

Обвинитель мой призвал в свидетели целое войско; он уже видит, как эта площадь заполнена вооруженной пехотой и всадпиками; признаюсь, я испугался, ибо сейчас, когда я в таком унижении, когда меня так преследует судьба, мие трудно сражаться даже с одним человеком, не то что защищаться против всего войска. Однако где же это войско? Дай боже, чтобы все войска в мире были на него похожи! Нам никогда не пришлось бы страниться войны или врагов, так как войска этого не видно и не слышно, оно никому не делает зла и никого не пугает; оно похоже на наши клеветы, которые кажутся чем-то страшным, когда знаешь о них понаслышке; но всякий, кто подойдет к делу ближе, увидит, что в них нет ничего. Таким образом, все эти тысячи людей, полководцы,

князья, легионы сводятся к четырем или шести свидетелям, и если распросить их как гледует. они в конце концов сами скажут, что не знают того, о чем говорят. Я мог бы по всей справедливости их отвести, но не хочу этого делать, потому что все это люди, которые, по их же словам, не мало потерпели от проходивших отрядов во время постоев, и так как они бессильны против обидчиков, то хотят сорвать свой гнев, на ком это можно. Кто же не знает, что такое свидетельства на суде и как осторожно надо с ними обращаться, потому что показания не только должны быть чужды пристрастия, но свидетели обязаны говорить так, чтобы в словах их нельзя было уловить ни малейшей искры даже самого легкого гнева; ведь от того, что они скажут, зависит приговор над человеком, и законы охотно установили бы, чтобы такое дело не зависело от человеческих слов, ибо законы знают, как легко подкупить людей, и законы знают, как легко подкупить людей, и если подкуп не проявляется явно, всегда можно его подозревать: однако, ввиду трудности доказывать что-нибудь иными способами, пришлось допустить свидетельские показания, по законы при этом только подчинились необходимости, а вовсе не отказались от своего недоверия; поэтому они исключают свидетелей всякий раз, когда по делу можно предположить в них хотя бы легкое пристрастие. Поэтому я мог бы настоять, чтобы этим свидетелям не давалось веры и чтобы с их словами не считались, так как они сами говорят, что понесли тяжелый ущерб; ни судьи мне бы не отказали, ни парод не стал бы судьи мне бы не отказали, ни парод не стал бы

этому удивляться, и ты сам не знал бы, что возразить. Однако посмотри, как я осторожен, как глубоко я верю в правду, и только на этом строю свою защиту: я не возражаю против твоих свидетелей, не опровергаю их. верю им так же, как и ты, и даже больше: ты сослался на них как на солдат, а я согласен, чтобы судьи верили им, как евангелию, потому что я не знаю, говорят ли они правду или нет, но знаю хорошо, что слова их мне не вредят; тебе, может быть, покажется, что я оказал тебе этим великое одолжение.— по-моему, я не сделал ничего.

Что же говорят эти блаженные свидетели? Они говорят, что, когда творились все эти насилия. им не раз приходилось слышать,— причем один свидетели ссылаются на начальников, а другие на простых солдат, которых наказывали за грабеж, — будто они грабят потому, что им не платят и что мессер Франческо им это разрешил: вот все, что можно было выжать из допроса. Исчего сказать, хорошие показания, убедительные доказательства. пугающие свидетели! Неизвестно даже, кто эти солдаты, из какого они отряда, что это - пехотинцы, получающие обычное жалование, или затесавшиеся в отряды бродяги, которыми всегда кишат войска. И мы признаем свидетельство этих людей и будем основываться на их словах в деле такой важности и такого интереса! Законы требуют, чтобы во всяком, самом маленьком деле были известны имена свидетелей, их отечество, происхождение, жизнь, их зависимость от других; таким образом

можно их допрашивать, можно открыть, есть ли в них пристрастие, узнать их поступки; тем из них, о ком идет дурная слава, не дается веры, и принято думать, что человек, неосмотрительный в деле, еще менее осторожен на словах; даже от безупречных свидетелей закон требует, чтобы они говорили то, что знают, и, в частности, рассказывали то, что сами слышали и видели, откуда и от кого они это узнали; свидетель должен сообщить такие подробности, чтобы дело осветилось само собой, чтобы все стало наглядно: а здесь хотят, чтобы мы поверили свидетелям неизвестным, людям низкого состояния, головорезам, болтунам, привыкшим богохульствовать, а не говорить человеческие слова. более того — ворам, пойманным на месте. Ведь свидетели, которых ты привел, которым я верю и нив чем их не оспариваю, говорят, что они слышали все это от солдат, которых наказали за грабежи. Значит, мы должны верить грабителю. когда он оправдывается, вору, пойманному на месте. Если так, то ни одного вора нельзя было бы повесить. Что же, ты хочешь, чтобы они овы повесить. Что же, ты хочень, чтобы они сказали: мы грабим, потому что мы скверные люди, потому что мы воры и инкогда ничего другого не делали? Какая женщина не сумеет оправдаться, если ее поймают с любовником? Какой вор сразу сознается в краже, даже сидя в тюрьме и на пытке, а не только разгуливая по площадям? И какое другое оправдание могут они найти, если не ссылаться на то, что им не платят, так как для солдат, грабящих дружескую страну. это единственный ответ, ибо нет ни закона, ни порядка, ни военного обычая, который бы это допускал?

Они не говорят, что мессер Франческо сказал им это сам, что они это слышали от него, не говорят. что им известно, будто он дал такое разрешение или приказ; если бы нечто подобное показали даже первые и лучшие люди этого города, самый маленький судья над ними бы посмеялся; ни один прокурор или адвокат не стал бы читать эти показания и не захотел бы терять время и деньги на допрос. Однако к чему я трачу столько слов, когда дело так очевидно, и зачем я навожу на вас тоску, когда мне нужно возбудить ваше внимание! Если эти свидетели сами по себе ничего не стоят и нисвидетели сами по себе ничего не стоят и ничего не доказывают, если они только смешны, какие же другие доводы их поддерживают и дополняют их слова? Люди, ведущие дела, даже если у них есть сильные свидетели. стараются основываться на бумагах или других доказательствах, хотя бы приблизительных; если так постунают даже те, кто может выиграть дело одними показаниями свидетелей, насколько же это важнее для тех, чьи свидетели слабы, а особенно если их вовсе нет, как у нашего обвинителя; ведь иметь свидетелей, которые пичего не доказывают, все равно, что не иметь их совсем. Где же в этом деле доказательства? Нам их не только не привели, но даже не говорили о них и, повидимому, о них вовсе пе думали. них и, повидимому, о них вовсе не думали. Скажем ли мы, что это происходит от неопытности обвинителя? Здесь не было бы ничего удивительного, ибо читать Полициано и Ари-

стотеля - это одно, а вести дело - совсем другое; однако, судын, дело не в этом; обвинитель столько учился, что знал бы, как поступают в таких случаях, а если бы он чего-пибудь не знал учился, что знал бы, как ноступают в таких случаях, а если бы он чего-инбудь не знал сам, поверьте, что у него нашлось бы достаточно много советников из числа людей моей профессии, которых я не называю по именам, чтобы проявить к ним больше уважения, чем они проявили ко мне. Я не возбуждаю такого сочувствия, чтобы некому было меня преследовать; многие не довольствуются зрелищем моего унижения, им мало того, что я нуждаюсь теперь в тех, кто обычно нуждался во мне; они жаждут моей крови, моего окончательного разорения, им хочется сделать из меня пример всех бед и несчастий. Горе мне, что же я им сделал? Я никогда их не обижал, никогда не бросал им вызова. Если они мне завидовали, то сейчас я доведен до того, что должен был бы возбуждать сострадание; чувства людей ко мне должны были бы измениться в той же мере, в какой изменилась моя жизнь. Однако все идет не так: люди так же жаждут уничтожить и истребить меня, как они уже раньше хотели меня унизить; поэтому у обвинителя не было недостатка ни в советах, ни в напоминаниях, ни в подстрекательстве. Если бы можно было указать за мной какой-нибудь большой расход и уверять, что я деньги украл, поверьте, что сейчас это было бы сделано; если бы против меня были другие предположения, улики, слова, враги мои ревностно принялись бы за поиски и не пожалели бы труда, чтобы их добыть. Если бы в моей

жизни был бы намек на воровство, хищения или алчность, они бы на это сослались: они стаили алчность, они бы на это сослались: они старались бы очернить меня моим прошлым и были бы правы, потому что каков был человек раньше, таков он. надо думать, остался и сейчас; если трудпо поверить, чтобы хороший человек сразу испортился, так же неправдоподобно, чтобы человек, привыкший к злу, вдруг при таком удобном случае от него воздержался. Если об этих вещах молчат, значит их нет; нет ни свидетелей, ни бумаг, ни ясных улик, ни какихлибо доказательств, ни обычных догадок, ни поверхностных предположений, ничего, на что люди осмелились бы сослаться: все основано на слухах, на россказнях, которые вы уже отбролюди осмелились бы сослаться: все основано на слухах, на россказнях, которые вы уже отбросили, о которых вы уже сказали, что не следует и невозможно им верить. Итак, в этой части я уже оправдался, потому что хищения пе только не доказаны, но не приведено даже тени доказательства: кто же не знает, что по уголовным делам и даже по грошовым тяжбам судья может только оправдать, если истец не представляет доказательств? доказательств?

Я могу перейти теперь к другим обвинениям и скажу, что из многих способов защиты, доступных подсудимому, самый легкий, твердый и убедительный, посредством которого можно всего скорее заставить умолкнуть обвинителя, не утруждая судью,—это иметь возможность утверждать, что намерение не доказано. И. конечно, в первый же день своего вызова на суд, вернее—в день, когда было объявлено о выборе судей и когда выяснилось, что лучших

ни один невинный желать себе не может, я бы удовольствовался этой защитой и считал бы достаточным, что меня не объявляют злодеем, не требовал бы признания своих добродетелей, не будь у меня другой цели, кроме оправдания и спасения от ярости врагов. Однако с этого дня и до сей минуты я всегда надеялся не столько на оправдание, сколько на такое оправдание, которое заставило бы весь город, всех, кто поверил, что я есть зло, ощутить во мие добро, восстановить меня в милости народа, которой он по доброте своей дарил меня раньше; поэтому мне мало того, что сделано до сих пор,— я хочу пойти дальше, хочу сделать то. что должен был сделать обвинитель, хочу доказать и выяснить, что я не расхищал и не мог расхищать вани деньги; если я этого не докажу, я готов понести наказание, которое полагалось бы мне. если бы противник свое обвищение доказал. Положение это столь свое обвинение доказал. Положение это столь необычное и трудное, что вы должны или считать меня сумасшедшим, или подумать, что я невинен. При этом я должен казаться вам не просто безумцем, а сумасшедшим особого рода, из тех, что бросают в человека хлебом, когда хотят ударить его камнем; ведь я уже оправдался и снова без пужды иду на опасность; более того: я не только обязуюсь доказать свою невинность, но доказать ее всеми способами, которые обычно приняты в сумах убелителькоторые обычно приняты в судах, убедительнейшими доводами, свидетелями, документами. Если мне это удастся, граждане, я не прошу у вас ничего и хочу от вас только одной милости — отказаться от дурного мнения, которое собразовалось у вас обо мне за эти месяцы; пусть поверят, наконец, правде, пусть укоры и зависть, которые так преследовали меня, обратятся в сочувствие. Однако перейдем к делу.

Й убежден, что никто из вас, судьи, и никто из граждан не верит, что и разрешил солдатам грабить окрестности города; если же кто-нибудь считает это правдой, то думает, что, раз я хотел присвоить себе жалование солдат, мне нужно было удовлетворить их тем или другим способом; потому, если неправда, что и расхитил ващи деньги, значит неправда, что я отдал на грабеж наши земли, ибо одно зависит от другого; если я докажу, что не расхищал денег, вы все согласитесь, что я не приказывал грабить. Ведь так? Но зачем же мне ставить эти вопросы вам, когда вани ответы всегда исполнены разума и мудрости? Ведь даже обвинитель и его солдаты не говорили, что я дал им такое позволение, чтобы им не платить. им такое позволение, чтобы им не платить. А что я такого разрешения не давал, об этом говорит сам здравый смысл. Ведь люди вообще никогда не делают зла, если не находят для себя в этом пользы или удовольствия. Если я платил солдатам, зачем мне было разрешать им грабежи, какая в этом польза, радость, удовлетворенность души? Наоборот, одни только тягости, жалобы, шум, обвинения, вражда, которую вы видите. Когда расхищают деньги, обычно стараются свалить вину на других; я же за воровство других принимал бы вину на себя! Другие. будучи злоедями, всячески стараются казаться добродетельными; я же, будучи добрым гражданином, сделал бы все, чтобы показаться элодеем! Согласимся же все, что если я не расхищал солдатское жалование, то я не приказывал грабить. Посмотрим, расхитил ли я это жалование.

то жалование.

Граждане и судьи! (Я обращаюсь сейчас также к гражданам, ибо помочь мне дойти до цели. к которой я стремлюсь сейчас, т. е. восстановить мое доброе имя, могут только все сообща; своей цели перед судьями, т. е. оправдания, я уже во многом достиг.) Я всегда говорю, что, когда разбирается дело о чьемнибудь преступлении. у слушателей прежде всего, еще до всяких доказательств и свидетелей, является мысль: правдоподобно все, что говорится, или пет? Если правдоподобно, то доказательства, на которые ссылаются стороны, делаются сильнее и правдивее; если неправдоподобно, то свидетели должны быть достойны доверия, доказательства должны быть убедительными, бумаги должны быть ясными; очень естественно не верить, что то-то было, если это само по себе неправдоподобно и неразумно. Поэтому в делах уголовных обращается очень много внимания на предположения, и если они сильны, это для дела настолько важно, что им часто дается больше веры, чем свидетелям; ведь часто дается больше веры, чем свидетелям; ведь свидетели легко могут быть пристрастны или подкуплены, между тем как природа вещей яспа, всегда равна себе и не может быть изменена; если правдоподобная догадка так сильна даже

при показапиях свидстелей, то какова же должна быть ее важность в нашем случае, когда не доказано ничего?

пе доказано пичего?
Одной из важнейших улик этого рода всегда считалось и считается прошлое обвиняемого, его поступки, его образ жизни: ведь при сомнении надо думать, что человек в настоящем таков, каким оп был в прошлом. Знаю, судьи, всю трудность такого рассуждения, ибо люди так же естественно получают некоторое удовольствие, когда слышат дурное о других, как оскорбляется их слух, если человек говорит хорошее о себе; тем не менее, раз обвинитель хотел сделать из меня вора, необходимость заставляет меня сказать все, что покажет, что я не вор; если вам кос-что наскучит, вините не меня, потому что я выпужден так говорить,— вините того, кто по злобе своей поставил меня в необходимость так защищаться. Человек вообще не может хвапо злобе своей поставил меня в необходимость так защищаться. Человек вообще не может хвалить себя за качества, отсутствие которых было бы пороком: быть честным— не такое похвальное дело, ибо нечестность есть порок, а поскольку он заслуживает кары, ноказать, что ты честен,— значит скорее оправдываться, а не восхвалять самого себя. Я превозносил бы себя, если бы говорил, что я благороден, мудр, красноречив, потому что тот, в ком этих качеств нет, никакого поридания не заслуживает, ибо это дары природы и от власти человека не зависят зависят.

Я не хочу, судьи, рассказывать вам свою проингую жизнь до назначения меня губернатором в Модену, потому что о ней сказал сам

обвинитель, признавший, что я не без оснований был в такие молодые годы назначен послом в Испанию по выбору коллегии восьмидесяти; пусть меня ненавидят и клевещут на мою жизнь, но кое-кто, я надеюсь, еще помнит, как я держал себя в Испании, и знает, что никогда и никем не было сказано, будто я по скромности или добродетели был недостоин скромности или доородетели обл. недостоим своего отца; нравственность и бескорыстие его были таковы, что обвинитель не раз хотел унивить меня сравнением; надеюсь, что заслуги отца и память о нем помогут мне и восстановят ваше расположение ко мие, когда всем станет ясно, что, будь он в живых, он не стыдился бы, что я его сын. Однако я не настанваю на оы, что я его сын. Однако я не настаиваю на этих временах, так как можно было бы сказать, что случаев делать эло у меня было мало, и вместе с тем мне приходилось быть очень осторожным, потому что все происходило на глазах отечества и граждан, и надо быть совсем неумным человеком, чтобы не желать им угодить. Будем говорить о временах, для которых эти возражения силы не имеют, хотя во Флоренции среди людей, занимающихся тем же, что и я, никогда не было недостатка в негодяях. Тридцати трех лет от роду я уехал губернатором в Модену с теми полномочиями, о которых говорил обвинитель, и, может быть, даже с большими; отчета о моем управлении у меня никогда не спрашивали, и решения мой не подлежали обжалованию; когда я приехал, в городе шла борьба партий, лилась кровь, вся жизнь была перевернута, так что награбить я мог бы

там, сколько хотел, как в силу своей власти, так и ввиду состояния города; это было особенно легко еще потому, что, как сказал обвинитель, жизнь в тех областях идет иначе, чем здесь, ибо там нет республики, никто не считается с мнением других людей, и каждый думает единственно о своей выгоде; люди привыкли к тому, что все покупается и продается. Вскоре к управлению Моденой присоединено было управление Реджо, а затем и Пармой. Я был генеральным комиссаром при войске с неограниченной властью, был впоследствии наместником Романыи, причем всякий знал, что все правление поручено мне; и действительно, надо мной не было никого.

Представьте себе теперь эти времена, эти города с их богатством и борьбой партий, города, в которых так давно вообще не было суда, где пакопилось бескопечное множество уголовных дел и конфискаций, где я один имел власть приговаривать, изгонять, миловать и заключать всякого рода мировые сделки; подумайте сами, что я только мог натворить, если бы хотел воровать и грабить! Будьте уверены, что этому не было бы ни предела, ни меры; я накопил бы столько, что только смеялся бы над сборщиками налогов, которые сейчас, по-моги мне бог, заботят меня больше всего. Мне много раз предлагали тысячу, три тысячи, пять тысяч дукатов, чтобы купить жизнь человека, заслужившего смерть; таких предложений было больше, чем клевет, которые расточал сегодня обвинитель, т. е. их было не восемь и не десять. Я жил там так и составил себе такую славу беспристрастия и честности, что правительства наперерыв поручали мне одно наместничество за другим, хотя я никогда ничего не просил; среди всех обвинений, иногда справедливых, а чаще всего ложных, которые сыплются на правителя, особенно в такое время и при такой власти, никто никогда не осмелился сказать, что я взял с кого-нибудь хоть грош. Вот грамоты трех пап; прочтите грамоту Адриана 67, еще более общирную и почетную для меня, чем остальные, прочтите письма трех го-родов — Пармы, Реджо и Модены, в которых они так часто и так настойчиво просили Адриана назначить меня к ним губернатором,— все они твердят одно: спасение этих городов только в том, чтобы туда послали меня. Вот вам постановления о выборах послов, которым поручено просить о том же; все это случилось пе сейчас, свидетельства эти не выпрошены у графов, которые были моими заклятыми врагами, потому что я держал их в узде и не позволял им угнетать народ, как они к этому привыкли; так говорят целые города в минуту, когда для них решалось дело величайшей важности, ибо спасение или гибель их целиком зависят от того, кто ими управляет; происходит это в то время, когда они могли хорошо знать меня по прежнему моему управлению, когда никто подумать не мог, что я буду приближенным нового папы, который никогда меня не видел и никогда обо мне не слышал; папа должен был желать от меня отделаться, и не потому только, что ему, как

и другим в таких случаях, хотелось иметь вокруг себя новых людей, но особенно потому, что я зависел от кардинала Медичи, которого он тогда всячески отстранял и который был в такой немилости, что не решался оставаться в Риме. Однако папа внял свидетельству стольких городов, голосу всеобщей молвы и не только утвердил меня правителем Пармы, но вернул мне управление Моденой и Реджо, которое было у меня отнято коллегией кардиналов и дерзостью синьора Альберто и графа Гвидо Рангоне 68. Он вернул мне это управление не как старому своему советнику, не потому, что знал меня как друга тирании, а единственно во имя моих заслуг, так как я превосходно управлял этими городами, и бескорыстие мое было папе известно. Вот грамоты, в которых сказано обо мне так много почетного и прекрасного, что я из скромности о них молчу; таковы моп свидетели; это не грабители, не безвестные солдаты, не богохульники и не убийцы. Можете ли вы, судын, вообразить себе радость всех, когда в этих трех городах получены были папские грамоты? Какое стечение народа, звоп колоколов, пальба из пушек! Казалось, все ожили. Вот мои свидетели,— множество ваших граждан и торговцев, видевших и слышавших все это проездом через Ломбардию. Послушайте их, послушайте других, которые жили тогда в Романье и постоянно ведут там дела; вы услышите не только то, что они говорят сейчас, но каждый из вас помнит, что тогда только и было разговоров. что о моем бескорыстии, о

славе моего управления, о правом моем суде. Когда до меня доходили эти речи,— а слышать когда до меня доходили эти речи,— а слышать мие их приходилось часто,— то бог мне свидетель, что я радовался доброй славе моей среди вас несравненно больше, чем всем почестям и выгодам. Теперь же, горе мне! Не могу говорить от скорби! Теперь меня считают в отечестве моем вором, убийцей, грабителем и разорителем этой страны! О, как презренны разорителем этон страны: О, как презренны надежды, как неясны мысли, как тумаппы замыслы людей! Сколько раз я мечтал, что скоро кончатся мон наместничества, и я вернусь во Флоренцию, вернусь обеспеченным, как подобает моему положению, но буду гораздо богаче доброй славой, чем деньгами; я думал, что никогда не исчезиет слава о моей доброте и бестопистии. когда не исчезиет слава о моей доброте и бескорыстии, и я буду жить счастливо, радуясь этому сознанию и доброму мнению людей; одного этого довольно, чтобы сделать меня самым удовлетворенным гражданином Флоренции. Как же 'я обманут! Ведь корабль дошел уже до места, откуда видна гавань, я начинал верить, что смогу насладиться плодами трудов и опасностей — делом тяжких и бедственных лет, когда богу известно, отдыхал ли я хоть один день; теперь же, когда я думал, что найду в жизни покой и утешение, все рушилось и разлетелось покой и утешение, все рушилось и разлетелось в прах. Если бы я линился богатства, детей, отечества—это было бы вдвое меньшее горе; но лишиться у порога отечества своего доброго имени, ради которого я отверг в жизни больше золота, чем весит этот Гигант <sup>69</sup>,—это слишком невероятно, песправедливо, позорно! Бог, кото-

рый видит человеческое сердце, от которого ничто не скрыто, знает, что я говорю правду; если бы не надежда на него, я, кажется, раскаялся бы во всяком добре, которое когданибудь сделал, цожалел бы о всяком эле, которое мог причинить и не причинил. Я хочу на него надеяться; может быть, он допустил все это ради какой-нибудь благой цели, дабы не дать мне возгордиться, дабы я знал, что всем добром обязан ему, а не себе. Отдаюсь на

добром обязан ему, а не себе. Отдаюсь на волю его, но прошу его всем сердцем повелеть, чтобы правда опять заняла свое место, и возвратить мне ту добрую славу, какая у меня была. Одпако буду продолжать свою речь. Вы видите, как я управлял, как честно я жил, какое доброе имя я себе создал; если я был таким в чужом городе, где я знал, что мне не надо будет жить постоянно, откуда стоит только уехать и уже не важно пользоваться там любовью и славой, то как же я должен был поступать управляя вашими делами? Надо побовью и славой, то как же я должен был поступать, управляя вашими делами? Надо полагать, что я дорожил вашим добрым мнением, так как мне надо было с вами жить, и хотя я мог быть тысячу раз уверен, что меня пикогда не смогут обвинить, для меня, по бесконечному множеству причин, расположение ваше было слишком важно, а дурное обо мне мнение могло принести мне величайший вред. Неужели я стал бы больше считаться с теми, кого уже никогда не увижу, кто не мог быть мне ни полезен, ни вреден, чем с теми, на глазах ко-торых проходит каждый мой день, от кого зависит, главным образом, сделать мне зло? Я по-

ехал в Ломбардию бедным юношей, и там мне в первый раз в жизни представился случай поживиться; однако ни легкомыслие возраста, ни нужда меня не совратили; так неужели я начал бы грабить теперь, когда мне больше сорока лет, когда я уже так привык противиться соблазнам, когда у меня есть средства, правда, не такие, как об этом говорят люди, но достаточные, чтобы прожить в этом городе скромпым гражданином? Я мог бы воровать раньше с меньшим ущербом, потому что тогда у меня еще не было опыта в этих делах и не было имени неподкупного; пеужели теперь, когда я при-обрел имя, которое для меня дороже вся-кого сокровища (не знаю, так ли это для дру-гих), я не буду стараться его сохранить? Значит, я воздержался там, где бывало столько хищных правителей, что о таких вещах вообще молчат, и захотел быть вором в стране, где поднимается величайший шум не только из-за большого грабежа, как сейчас, а из-за самой маленькой кражи? Значит, я остерегался притеснять лю-дей в подвластных городах, где и жаловаться трудно, и не так легко добиться, чтобы тебе поверили, и стал грабить могущественную рес-публику, которая умеет чувствовать обиду и достаточно сильна, чтобы меня наказать? Ведь, когда губернаторы грабят, это может не нра-виться обиженным, но это очень нравится всем, кто выигрывает от таких несправедливостей, и неподкупного; пеужели теперь, когда я прикто выигрывает от таких несправедливостей, и если я не захотел воровать во вред немногим, неужели я стал бы грабить вноследствии, оскорбляя этим всех; ведь там можно было бы

говорить о моем грабительстве, но доказать это было бы немыслимо, нотому что есть вещи, которые делаются втихомолку, без свидетелей и улик; так неужели я бы от этого воздержался, чтобы решптыся на самый явный грабеж, который нельзя было бы скрыть? Люди говорят и верят даже тому, чего никогда не было; подумайте, что бы поднялось, если бы это была правда; ведь это значит, что, желая пограбить, я пропустил одиннадцать лет, когда я мог спокойно делать это один, и все выжидал, когда представится случай вовсе для этого не удобный, когда встретятся тысячи трудностей, и я во всяком случае могу грабить только в сообществе с другими? Ведь сам обвинитель признал, что для этого требовалось согласие Алессандро дель Качча.

Посмотрите, судьи, как дело раскрывается само собой! Посмотрите, как противоречивы все догадки и рассуждения! Если бы вам рассказали это дело, не называя имен, как случай, происшедний где-нибудь в далекой провинции, и спросили бы ваше мнение, вы бы сказали, что не только неправдоподобно, но и вовсе немыслимо, чтобы тот, кто бедным юношей, находясь на полном просторе в чужой стране, с которой можно было не считаться, столько лет воздерживался от всяких хищений частного добра, хотя мог бы если не скрыть, то отрицать их, а многим эти хищения были бы даже наруку,— чтобы такой человек, будучи уже пожилым и состоятельным, начал бы грабительствовать у себя на родине, где ему надо было

ствовать у себя на родине, где ему надо было

жить, где его можно наказать при общей к нему ненависти и где ничего нельзя утаить. Ничего другого вы не могли бы ни ответить, ни подумать. Поэтому вы должны сказать и думать то же самое обо мне, если только вы судите не по первому внечатлению, если хотите судить по правде, а не по слухам; снова прошу вас, пусть ум ваш будет свободен, верьте только тому, что вы найдете сами, что можно доказать и показать. Пеужели я столько лет был чист и воздерживался от мелких и обычных хищений, чтобы в один миг оказаться негодяем? Так по самой природе вещей не бывает и быть не может; древияя пословица товорит, что никто сразу не делается элодеем; на лестищу поднимаются по ступенькам; человек сначала пробует зло, потом втягивается в него, потом утверждается в нем; так всегда было с другими, так надо думать и обо мне. Считайте меня вором, сколько хотите, пусть все будет, как сказал обвинитель; значит, у меня та же природа, как у всех других воров, и я поступал не иначе, чем для пих привычно; верится только тому, что правдоподобно, чему можно верить, не тому, что противно здравому смыслу любого человека, обычному строю и естественному ходу вещей.

Слушайте дальше, и то, что я скажу, будет уже несомненной правдой, а не догадкой. Если я награбил столько денег, они или должны быть у меня, или я должен был их истратить; вот вам нодсчет всего, что я приобрел; вот извлечения из всех книг, представленных мной, из

книг, которые я вел сам не по обычному торговому порядку, а с такой строгостью, чтобы по ним можно было знать правду,— вот выписка из торговых книг моего брата Джироламо. Посмотрите, какое у меня было имущество до войны; посмотрите, что прибавилось с начала войны и до сих пор: вот вам счет деньгам, переданным в Венецию, из-за которого поднялся такой шум, вот письма и счета, полученные из Венеции от Джироламо. Вы должны знать суды ито я все это представил в первый ные из Венеции от Джироламо. Вы должны знать, судьи, что я все это представил в первый же день вызова на суд, так что ни порядок записей в книгах, производившихся время от времени, ни срок, которым я располагал, не допускают ни малейших подозрений, будто записи делались ввиду случившейся беды. Я не старьевщик, ведущий обычно двойные книги, и не гадатель, который уже два, три или четыре года тому назад предвидел, что произойдет, и заранее приготовился. Если так, куда же ушли эти деньги? Посмотрите, как верно говорит пословица, что ложь всегда хромает; посмотрите, какова сила правды и чистой совести. Обвинитель не ожидал, что я принесу сюда свои книги, ничто меня к этому не обязывало, но я сам отдал свое оружие и предоставил каждому употребить его против меня. Одно дело не явиться и бежать от суда, совсем другое — подчиниться ему даже больше, чем человек обязан, и, пожалуй, больше, чем это когда-нибудь бывало; будь я в Испании, я бы поснешил сюда, нигде не останавливаясь, а ты думаешь убедить меня уехать! Если я не ошибаюсь, я убедил вас, судьи, убедил даже больше, чем вы ожидали сами, и во всяком случае больше, чем думал этот народ; однако я хочу привести вам еще новые доказательства.

Я утверждаю, что с самого начала этой войны и до разгрома Рима вся нехота, как ваша, так и папская, получала жалование каждые три-дцать дней; если же иногда из-за отсутствия денег или задержки казначея жалование опаздывало против этого срока на два или три дня, солдатам выдавались расписки в счет платежа; таким образом, они ни одного часа без жалования не служили и, в частности, получили его как раз в то время, когда они вступили в Тоскану. Кто это говорит? Это говорят все. Вот письма графа Гвидо и графа Кайяццо, написанные в разные времена, где они отдают распоряжения начальникам, ибо вышел приказ платить жалование пехоте; вот удостоверения самих начальников; вот множество свидетельств, утверждающих, что никогда еще во время войны в Италии солдатам не платили так дорого. Вот письма папского нунция из Венеции, в которых он сообщает, что синьория просит, чтобы мы не платили каждые тридцать дней, потому что их пехота, которой платят позже, бунтует. Если бы мы могли исполнить их желание, мы сделали бы это, пе дожидаясь их просьб. Но нашей пехотой начальствовали слишком знаменитые полководцы, как, наприсолдатам выдавались расписки в счет платежа; слишком знаменитые полководцы, как, например, граф Кайаццо, граф Гвидо Рангоне, синьор Джовании 70, так что я не мог распоряжаться ею по-своему, и, как я скажу дальше, это было

причиной больших беспорядков. Довольно этих доказательств? Мне думается, вам сейчас ясно, что я никаких денег не расхищал. Однако возьмем последнее доказательство, на которое нечем отвечать и которое само по себе считалось достаточным.

отвечать и которое само по себе считалось достаточным.

Все деньги ноступали к Алессандро дель Кача, казначею, назначенному папой, а не мной, и обязанному отчетом папе, а не мне: по книгам его не видно, чтобы в мои руки попал хотя бы грош, кроме моего жалования. Почему же с меня спрашивают деньги, которые получались другими, а не мной? Меня еще можно было бы допрашивать об этих счетах как свидетеля, как лицо, которое могло кое-что о них знать,— но делать из меня сторону в этом деле, да еще главу его, настолько непонятно, что едва ли слыхано было что-нибудь подобное. Если вы подозреваете, что ваши деньги расхищены, спрашивайте отчета у Алессандро дель Качча, судите его: если он не крал, то его оправдание оправдывает и меня; если он крал, то я, конечно, не мог воровать без него, но он прекрасно мог воровать без меня. Где же суд, где правда, если за воровство должен отвечать тот, кто мог о нем не знать, а человека, без которого воровать было невозможно, оставляют в покое? Если здесь есть воровство, оно могло быть без меня, но без Алессандро оно было немыслимо, а взыскивают теперь не с него, а с меня. В этом ли любовь твоя ко мне, о которой ты, Якопо, здесь говория? Однако оставим частные интересы. Неужели в этом ревностное слу-

жение республике? Обратите внимание, что отчет требуется от человека, который, может быть, и не воровал, а того, кто не мог не воровать, оставляют в стороне; преследуют одного, когда воровать можно было и без него, а упускают другого, без которого воровать было нельзя. Теперь ты уже не можешь говорить, что тебя нобуждают любовь к республике или заботы о благе общественном, потому что ни для этого города, ни для других никогда не было никакой пользы в осуждении невинных: иной раз скорее уместно закрыть глаза на какое-нибудь эло, но наказать безвинного—ннкогда. Теперь ты пе можешь отрицать, что разговоры о хищениях—это только злоба; ты думал уничтожить мепя криком, поднять на меня народ, добиться того, чтобы судым от испуга или отвращенья не захотели мепя слушать; ты надеялся возвыситься на моей крови, прослыть ревнителем республики, которая в интересе своем не посчиталась бы с тем, что ты поступал из личной вражды. Если бы ты думал, что меня выслушают, что суды будут разбирать дело по правде, а не по слухам, что народ проявит осторожность, ты не потратил бы на все это столько труда и не дал бы мне случая показать свою невиновность; я благодарен тебе не за намеренье, а за твою злобу или неосторожность, потому что иначе правда узналась бы не так скоро и в умах людей могло бы остаться какое-пибудь сомнение; теперь, когда по милости твоей меня испытали, я уйду отсюда более чистым и светлым, чем

когда-либо в жизни. Итак, требуйте отчета у Алессандро, а не у меня.

Однако я готов согласиться с обвинителем, я хочу удовлетворить его во всем и признать, что отчет о деньгах, истраченных на жалованье солдатам, касается меня так же, как и Алессандро; пусть я обязан отвечать, если хищения были; если откроется обман, пусть не ищут виновного, а скажут, что это сделал я. Вы видите, как велись книги, как они проверялись, в каком они порядке; вы слышали, как Алессандро вчера оправдался во всем, представил осмотренные книги. предъявил расписки ставил осмотренные книги, предъявил расписки военачальников, удостоверения, только что полученные от множества синьоров, из которых каждый охотнее согласился бы быть кредитором, чем сказать, что ему заплатили. Какое же осталось сомнение? О чем еще спорить? Я утверждаю решительно, что пикакого воровства здесь нет, так как я ведал все эти дела и, кроме того, знаю, что если бы жалованье не было того, знаю, что если бы жалованье не было роздано в те дни, как записано у Алессандро, ропот солдат дошел бы до меня; они пришли бы ко мне с жалобами и требованиями моих приказаний; я ничего этого не слышал, а книги большей частью я осматривал сам. Поэтому я знаю, что могу поручиться за Алессандро совершенно спокойно. Да будет вечная хвала богу, я, судын, в одном доволен вполне и никогда не испытывал такой радости; всем ясно, что я не вор. нарот вилит, что я не расхишал денег. вор, парод видит, что я не расхищал денег, и я вернул себе, таким образом, свое старое честное имя; дела мои ясны и чисты, как никогда. Я не расхищал и, значит, не отдавал ваши земли на разграбление, так как мы признали, что одно без другого быть не могло. Однако меня могут спроспть, почему же нанесено столько вреда, откуда такая распущенность войск; если это не злой умысел с твоей стороны, значит это небрежность или неумение?

Я мог бы отделаться одним словом, именно сказать, что меня судят за хищения, а не за неспособность; судьи имеют право расследовать и судить только те преступления, в которых я обвиняюсь. Однако я ставлю себе более высокие цели, чем избегнуть кары, и думаю не столько о выигрыше дела, сколько о том, чтобы оправдаться во мнении каждого, как по тем обвинениям, о которых здесь говорилось, так и по тем, о которых здесь, может быть, думали, но молчали; поэтому я глубоко благодарен, что мне дается случай об этом говорить, и прошу всех слушать меня с тем же вниманием; если я вам ясно покажу, что грех не во мне, я заставлю вас наглядно ощутить, что здесь нет вины и что никто из пострадавших за это время не претерпел того, что вынес и выношу я ради каждого из них; я не только приобрел жесточайших врагов, но не раз шел на верную смерть.

Судьи и благороднейшие граждане, не ду-

Судьи и благороднейшие граждане, не думайте, что пострадала только эта страна и что солдаты начали своевольничать только к концу войны. Знайте, что всюду, где они стояли, происходило одно и то же, началось это не со второго и не с третьего месяца, а с первого же дня, с первого часа войны; дело не в тех или

других солдатах, а во всех, как французских, так и венецианских или наших; когда мы подошли к стенам Милана, вся страна встретила дошли к стенам Милана, вся страна встретила нас как друзей, потому что видела бесчинства испанцев и надеялась, что войска Лиги ее освободят и будут обходиться с ней хорошо. Но оказалось, что ей стало хуже, а не лучше, и все сделались заклятыми нашими врагами. То же самое произошло впоследствии в Парме, в Пьяченце, в Болонской области; таким образом, когда мы вступили в Романью, многие города, до которых дошла эта молва, закрыли перед до которых дошла эта молва, закрыли перед нами ворота, а те, кто этого не сделал, скоро раскаялись. Вы знаете, что случилось потом; то же самое произошло в Римской области, а это привело в отчаяние всю партию Орсини, ожидавшую нас с нетерпением; то же самое было всюду, где стояли или сейчас стоят войска. Спросите все эти страны, и вы увидите, что всюду и везде творилось одно и то же; из-за этого создались бесконечные трудности для самого дела, так как нехватало ни продовольствия, пи проводников, ни лазутчиков, — словом, всего, что можно найти в дружеской стране. Причина всех беспорядков и насилий прежде всего в природе солдат, всегда склонных грабить и обижать; этот печальный их обычай пошел не от наших времен,— это старое эло, родившееся вместе с ними. Разве вы не помпите древней пословицы, что солдату платят за одно эло, а он делает еще худшее? Значит, они всегда были одинаковы. Спросите у старых людей, номнящих войну 1478 и 1479 го-

дов: они расскажут вам, что делалось в Вальдэльзе 71 и во всех местностях, где только были лагери. В наши времена эти печальные дела пошли еще хуже, и это можно понять по примеру испанских войск, как известно, распущенных и жадных; однако у них есть некоторое оправдание или, вернее, извинение, потому что им почти никогда не платят, и они вынуждены жить грабежами; при этом они грабят так, что своеволие без жалованья выгоднее для них, чем жалованье без своеволия. Пример испанцев научил остальных, а так как человек по природе своей всегда преуспевает во зле, то другие войска привыкли жить по тому же образцу, хотя жалованье свое получали; из этого следует, что в наши дни войска всего хуже обращаются со своими; начальники их не властны или не хотели им мешать, потому ли, что природа склоняет их также больше к злу, чем к добру, потому ли, что от грабежей кое-что достается им самим, потому ли, что, позволяя солдатам все, что угодно, они обеспечивают себе их расположение и солдаты охотнее за ними идут. Я ни для кого не делаю исключений; я могу сослаться на синьора Просперо, маркиза Пескара, маркиза мантуанского, на всех остальных: все одинаковы, все на одно лицо. В таких войсках, как у натей Лиги, причины зла еще сложнее, нотому что, если кто-нибудь заботится о своих людях, он уже не может заботиться о других; если какая-нибудь часть насильничает, невозможно помешать другим насильничать еще хуже; они возбуждаются от примера и могут оправдывать и покрывать друг друга; одно войско принадлежит множеству епархий, а начальники лагеря не могут сговориться, чтобы обуздать своих солдат. Все это привело к страшному злу: французские солдаты оплачивались плохо, их начальник был способен на что угодно, кроме командования войсками, он не мешал им ни в чем, солдаты грабили без удержу, жгли дома и натворили величайших бед, а остальные, по примеру и в сообществе с ними, начали делать то же самое; действительно, венецианцы и наши солдаты сильно бесчинствовали еще до выступления в поход, но это было несравнимо с тем, что они творили потом. Таковы общие причины множества беззаконий; к ним прибавились и причины частные.

Черные отряды, наделавшие много зла, из-

Черные отряды, наделавшие много зла, избаловались уже под начальством мессера Джованни, который давал им полную волю, а после его смерти дело пошло еще хуже, так как они целые месяцы были совсем без пачальников или брали себе начальников, каких хотели. Происходило это оттого, что как раз ко времени смерти мессера Джовании, под начальством которого черные отряды занимали Мантуанскую область, ландскнехты перешли По; мы были застигнуты этим врасилох, союзные войска нас покинули, и мы вынуждены были послать черные отряды в Пьяченцу, где они разместились, как хотели, и, пе чувствуя на себе никакой узды, позволяли себе все; граф Гвидо Рангоне, приехавший туда позднее, дал им такую волю, что отряды эти становились все хуже, я же был тогда в Парме, откуда не мог ни уехать, ни что-инбудь предпринять. Мы были в слишком большой опасности (потому что ландскнехты твердой ногой стояли между Пармой и Пьяченцей, а испанцы ежедневно готовились выступить из Милана и уже решили направиться к Флоренции), чтобы поволить себе их уничтожить или распустить; когда мы хотели дать им нового начальника, они отказались его принять и заключили между собою своего рода соглашение, которое нам по необходимости пришлось терпеть. Нет более надменного и менее разумного зверя, чем солдат, понявший, что пришло его время.

когда мы хотели дать им нового начальника, они отказались его принять и заключили между собою своего рода соглашение, которое нам по необходимости пришлось терпеть. Нет более надменного и менее разумного зверя, чем солдат, понявший, что пришло его время.

Затем начался поход ландскнехтов на Болонью и Романью, и так как нам приходилось защищать множество земель, то герцог урбинский решил их пропустить, а мы разбросали войска по всей стране; таким образом, черные отряды всегда стояли далеко от меня и справиться с ними было невозможно. Поэтому, когда папа заключил первое условие с вице-королем 72 и во Флоренции шли переговоры о том, чтобы увеличить сумму, я, сколько мог, убеждал не обращать внимания на деньги, все время доказызывая в своих письмах, что друзья навредят нам хуже врагов. Вот множество писем, где это сказано. сказано.

Я знал, насколько распущены черные отряды, знал порочный и несносный прав графа Кайяццо, человека неразумного, бессовестного и безбожного,— знал, что граф Гвидо обычно разрешает своим солдатам все, знал, как бедна наша страна, как трудно будет добывать продовольствие, знал,

что это даст солдатам повод творить еще худ-шие насилия; все это меня тем более пугало, что враги шли на Тоскану, я же должен был двигать вперед наши разбросанные отряды, но не мог итти вместе с ними. Необходимость заставляла меня не отставать ни на шаг от мар-киза салуццского, потому что каждый день приносил важные решения, а вместе с тем надо было устранять все новые и новые препятствия обыло устранять все новые и новые препятствия для него итти нам на помощь, если ландскиехты во время этих споров прошли бы вперед; спасение наше, как вы знаете, было в том, чтобы войско Лиги также переправилось через По, и ради этого надо было бросить все остальное; то же самое продолжалось, когда мы были во Флоренции, и так как надо было решать и уско-Флоренции, и так как надо было решать и ускорять ход дел, я не мог отделяться ни от герцога урбинского, ни от маркиза. Таким образом, черные отряды остались без начальника, и со смерти синьора Джованни я видел их только раз когда они переходили илощадь в Болонье: граф Кайянно был злейший грабитель, а нехотинцы графа Гвидо с его разрешения натворили таких ужасов, что память о них изгладится не скоро. Судьба устроила так, что я не мог приехать и принять меры, а, между тем, будь я на месте, может быть, мне удалось бы что-нибудь предотвратить; не говорю, что я мог бы предупредить все, ибо нельзя сделать худшее эло, чем давать этим важным синьорам большие отряды солдат. солдат.

У графа Кайяццо было две тысячи пехоты, у графа Гвидо—три; солдаты признавали на-

чальниками их, а пе меня: приказывать пехоте я не мог, с капитанами надо было обращаться осторожно, так как мы были в воде по самую шею; однако я не преминул сделать все возможное. Я говорил в Болонье со всеми начальниками черных отрядов, убеждая, упрашивая, требуя, чтобы они прилично вели себя в Тоскане; с этой целью я послал с ними комиссара, епископа Казале, старого слугу папы, человека высоких достопиств: сколько раз я приказывал это на словах графу Кайяццо, просил и заклинал его о том же в своих письмах. Вот вам его ответы, в которых оп обещает мне вот вам его ответы, в которых он обещает мне все, и вы можете по этому судить, соглашался ли я на грабеж; то же самое скажу о графе Гвидо, и когда я видел, что все напрасно, я не переставал требовать, шуметь и гневаться. Конда не было разговорам моим об этом деле с графом Кайяццо в доме Медичи, но все слова для моей цели были напрасны; однако для меня они даром не прошли: всему войску в Римской области известно, как солдаты, видя, Римской области известно, как солдаты, видя, что дело папы проиграно, столпились однажды утром на улице, чтобы меня убить, и я был в такой опасности, что, когда я об этом вспоминаю, меня охватывает ужас. Бог, покровитель невинных, помог мне тогда, как помогал много раз. В общем я не пожалел никаких усилий и сделал все возможное, чтобы таких беспорядков не было; никто в этом случае не сумел бы и не смог бы сделать больше, чем я. Я хорошо знаю, сколько здесь было горя и зла. Я бы охотно обощелся без этих отрядов, так как

видел, что опи натворят, но у меня был приказ их вести, а кроме того меня заставляла необходимость, потому что я не хотел отдаться на волю врагов, которые, не будь этой помощи, обошлись бы с Флоренцией, как с Римом. Зная теперь ход этого дела, вы можете быть уверены, что все несчастья произошли вопреки моей воле, и я не мог их предупредить; если я мог заставить себя слушаться в Ромапье и Ломбардии, где имя мое внушало страх, насколько же больше я сделал бы это здесь, где у меня среди пострадавших было много родных и друзей, а все остальные—это граждане, которых я видел каждый день и должен был бы ценить их любовь, а не стараться стать ненавистным всем без малейшей пользы для себя.

не думайте, судьи, что до меня каждый день не доходили тысячи жалоб, тысячи слухов, что я не знал, как дурно обо мне говорили; это было для меня точно удары ножом в сердце; даже не из любви к другим и не во имя исполнения долга, а только, ради моей чести я готов бы был отдать свою кровь; я был бы счастлив, если бы мог это сделать, потому что в моем положении смерть была бы для меня милостью. Однако нельзя сделать невозможное. Поэтому я прошу пострадавших, которые в увлечении или по ошибке желали мне зла, подумать о том, что было в действительности, прошу их руководиться разумом и не винить меня за дело, которое было не в моей власти; пусть они не приписывают мне такой злобы, что я мог со-

гласиться на эти бесчинства, не считают меня таким безумцем, что я без всякой пользы для себя захотел опозориться и нажить множество врагов, таким ничтожеством, которое ничего не предприняло, когда это было возможно; цегодование, гнев, задетая честь восполнили бы в этом случае недостаток способностей.

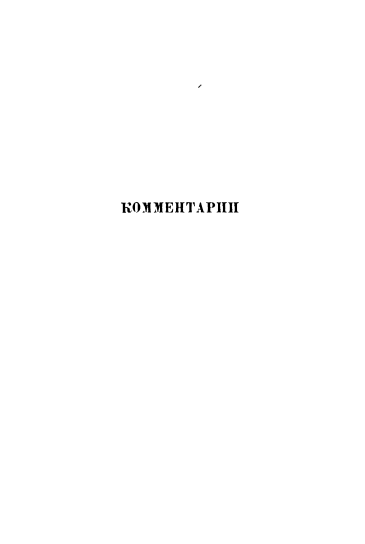
Остается сказать о последней части обвинения, когда заговорили о моем честолюбии, и обвинитель, которому не удалось запятнать меня настоящими преступлениями и пороками, старался уничтожить меня подозрениями и убедить меня, что я опасен для свободы. Я отвечу только на то, что он считал гвоздем обвинения, и оставлю в стороне все остальное, так как го-ворить о таких бледных вещах—значило бы попусту вас утомлять; к чему отвечать на то, что он говорил о моем детстве и об Алкивиаде. что он говорил о моем детстве и об Алкивиаде. потому что это не только бесконечно далеко от истины, но говорится без всяких оснований, без свидетелей, без малейшего признака правдоподобия. Не могу не восхищаться мудростью обвинителя, который в деле такой важности, при таком стечении народа, перед такими судьями говорил о моем детстве не иначе, как он говорил бы в обществе детей. Детство мое, как по воспитанию, так, говоря скромно, и по образованию, прошло так, что, если во время моей юности и впоследствии обо мне составилось хорошее мнение, как признал сам обвинитель, оно не противоречило моим молодым го-дам, а, наоборот, коренится и основывается именно на этой поре; здесь не было ни испорченности, ни легкомыслия, ни потери времени; конечно, я получил эти свойства от моего отда, прекраснейшего человека и великого трудолюбда, но если бы природа моя была им враждебна, они скорее покорились бы ей, а не увлекли бы ее за собой. Однако оставим эти нелености и все, что относится ко времени до моего отъезда в Испанию, так как обо всем этом обвинитель только и мог сказать, что я хотел вмешаться в городские распри и ради этого женился против воли моего отда на дочери Аламанно Сальвиати. Что же из этого получилось? Только одно—я не стал ввязываться в эти дела, чтобы не огорчать моего отда.

Смотрите, судьи, что такое страсть, что такое человеческая злоба и желание оклеветать, как оно ослепляет, как отнимает у людей весь ум и понимание: если дети обычно в чем-нибудь слушаются отца и следуют его воле, так это в выборе жены, и поступить иначе они не могут. Ведь одеть жену, привести ее в дом и содержать можно только с помощью отца, а обвинитель хочет, чтобы я при выборе жены с отцом не считался, но потом отказался бы от тех последствий, ради которых совершил такую ошибку. Возможно, что он показал вам некоторые мои свойства, но все это так легкомысленно, что мне стыдно говорить о таких вещах, особенно, когда их высказывают без малейшего признака доказательства, так что если их начнут отрицать, то возражать будет нечего. Оставим весь этот вздор и обратимся к другим вещам, столь же мало доказанным, как и остальное, но которые были бы слишком важны, если бы они оказались справедливыми.

Обвинитель, в сущности, ставит мне в вину три вещи: первая— что во время своего посольства в Испании я вместе с королем подготовил возвращение Медичи; вторая— что я в день святого Марка прогнал народ с площади и отнял у него дворец; третья— что я был виповником войны. Все остальное в его речи должно навлечь па меня подозрение и убедить всех, что меня следует наказать, даже если я невинен и никакого греха на мне нет; таким образом, я должен быть осужден без доказательств, без малейшего признака улик, только по общему предположению и в силу мнения, брошенного на ветер.

Прежде чем отвечать на все это подробно, прошу вас, судьи, слушать меня с тем же випманием, как и до сих пор; вы снова наглядно убедитесь, что я был так же бескорыстен во всем, что касалось нашей свободы и вашей политики, как и в деле о ваших деньгах; не меньше будете вы удивляться пеосторожности и отваге обвинителя, который не стыдится говорить вещи явно лживые, довольствуясь пустыми выдумками, и думает, что одними восклицаниями и угрозами можно скрыть правду, угнетать невинность и обманывать судей...

(Не окончено)



## ЗАМЕТКИ О ДЕЛАХ ПОЛПТИЧЕСКИХ И ГРАЖЛАНСКИХ

1 Запись, открывающая «Ricordi politici»,— одна из наиболее поздних. Она сделана на седьном месяце осады Флоренции, приблизительно в мае 1530 года. Гвиччардини во всех своих заметках, кроме одной (253), всегла говорит о религии в тоне внешней сдержанности и глубокой внутренней отчужденности, как о предмете постороннем и далеком. Собственно, он говорит даже не о религии, а о том, какую позицию должен занять в этом вопросе читатель его афоризмов, положение которого было далеко не легким, так как Гвиччардини учит его руководиться (382), указывая в то же время на тесные границы рационального познания (125), воспитывает его культе опыта (10, 293) и факта, тут же оговариваясь, что есть вещи, которым никакой опыт научить может (186), утверждает существование духов (211) и в гораздо большей степени, чем Макиавелли. подчиняет человека силе судьбы (30, 31, 138, 216). Очень характерпо, что он впервые задумался о сущности религиозного опыта в связи с чисто политическим фактором, осадой Флоренции панскими и императорскими войсками, когда ему пришлось встретиться с явлениями, необъяснимыми с точки зрения

его общих предпосылок. «Безумство храбрых», превратившее расчетливых флорентийских кунцов вопнов, всецело захваченных борьбой, и затянувшее безналежное сопротивление на десять месяцев, сильно озадачило холодного и тонкого политика (1, 136). Гвиччардини ищет объяснений этому новому для него факту. Он хочет подвести какую-то основу под «упорство» осажденных и паходит ее в сфере, глубоко ему чуждой. Он может определить ее только как «внеразумную», по уже не может отказать ей в политической значительности, так как она дает эффекты, недостижимые обычными путями. скепсис остается в силе, и когда Гвиччардини описывает осаду Флоренции в «Истории Италии», оп только констатирует невиданное «упорство» своих сограждан, покипутых «богом и людьми, не пытаясь давать ему исихологические объяснения («Storia d'Italia», 1832, VI, 268).

<sup>2</sup> Во время осады церковные проповедники вспоминали пророчества Савонаролы о том, что Флоренция за грехи свои будет наказана и осуждена напой по имени Климент, но она раскается, и ее спасут

ангелы.

<sup>3</sup> Основное теоретическое утверждение Гвиччардини, коренным образом отличающее его от Макнавелли, который, наоборот, всегда исходит из определенных общих положений. Гвиччардини, для которого разум не в силах формулировать общую норму, объясияющую какой-пибудь ряд явлений, знает только отдельный факт и заранее отвергает всякие общие

суждения и абстрактиме конструкции.

4 Вопрос о «тирании» особенно занимал Гвиччардини. В «Ricordi» ему отведено едва ли не наибольшее количество заметок (13, 18, 98, 99, 100, 101, 103, 220, 300, 301, 303, 304, 305, 330), написанных рго domo sua, так как под общим вопросом о тирании скрывался конкретный вопрос о Медичи. В этом отношении позиция Гвиччардини, помимо семейных традиций, определылась с самого пачала его карьеры, так как уже наиболее ранние заметки (330, 305, 304, 303, 301, 300) развивает ту философию приспособ-

ления, которая только повторяется в афоризмах позднейшего периода.

<sup>6</sup> Запись, почти буквально повторяющая более раннюю заметку (282) и характерная для чисто политической опенки религии.

6 Гвиччардини имеет в виду вторичное падение власти Медичи, 16 мая 1527 года, когда были изгнаны оба медичейские бастарда: Ипполито и Алессандро.

<sup>7</sup> Большой совет — популярнейший институт флорентийской конституции, установленный Савонаролой. В состав Болыпого совета входили все граждане Флоренции, достигшие двадцатидевятилетнего возраста. отцы, делы и праделы которых были членами высших государственных учреждений. В компетенцию Большого совета входило утверждение всех законов назпачение па высшие должности. Численность его колебалась в разные времена от восьмисот тридцати до двух тысяч четырехсот человек, характеризуя таким образом пределы флорентийской демократии (общая пифра населения около девяпоста тысяч). Описывая учреждение Большого совета в «Истории Италии» (I, 248 и след.), Гвиччардини подчеркивает, что членами его могли быть только те, кто по «древним законам города» признавался способным участвовать в правительстве, по тут же прибавляет, что на этой основе мог бы создаться устойчивый государственный порядок, «если бы в то же время были введены все те учреждения, которые, по мнению благоразумных людей, были пеобходимы». Мысль о цензе, «подитической способпости» - одна из любимых мыслей Гвиччардини, являвшегося в этом отношении прямым предшественником буржуазных политиков первой половины XIX века. В «Ricordi politici» она высказана с четкостью (109, 233), не уступающей формулировкам Гизо.

<sup>8</sup> Отношение Гвиччардини к духовенству и папскому управлению, особенно интересное для деятеля, сделавшего всю свою карьеру на папской службе, высказано с такой резкостью не только в «Ricordi» (28, 236, 246). Рассказывая в «Истории Италии» о походах Цезаря Борджа в Романье, Гвиччардини пред-

посылает этому делый очерк постепенного развития светской власти цап, в котором пищет: «Такими путами и средствами, отдавшись целиком мыслям мирском могуществе, забыв попемногу о спасении души и божественных предписаниях, обратив все свои мысли к светскому величию, пользуясь духовной властью только как орудием власти светской, паны казались теперь скорее свиреными государями, чем первосвященниками. Они не заботились уже больше о святости жизни, о ревностном распространении веры, о любви к ближнему, а думали только о войсках и о войнах против христиан, копили богатства, издавали новые законы, изобретали всякие способы и ухищрения, чтобы набрать отовсюду денег, ин с чем не считаясь, пользовались для этого духовным оружием и бессовестно торговали духовными и светскими вещами (II, 116 и след.). Однако, излагая начало Реформации и признавая, что Лютер имел «достаточно честные или по крайней мере извинительные поводы для восстания против курии» (V, 340), Гвиччардини резко критикует его за то, что он открыл борьбу против догматов, а не сосредоточил «всю силу своего бушта на реформе правов духовенства». Гвичардини формально оставался, таким образом. в пределах перкви: открыто порывать с ней было еще не время» Otéteá, «Fr.Guichardin' sa vie publique et sa pensée poblique», 1926, 320).

<sup>9</sup> Флоренция с конца XIV века управлялась крупной торговой олигархией, опиравшейся на старшие цехи и возглавлявшейся Альбицци. Политическое равновесие, установленное после ликвидации восстания чомпи (1378) между этой буржуазной аристократией в младшими цехами, быстро нарушается. Уже в 1382 году участие младших цехов в высших органах управления, спиьории и коллегиях ограничено одной третью, в 1387 году — одной четвертью членов. Однако в пределах победившей олигархии происходит быстрый процесс концентрации власти. Традиционные институты флорентийской конституции (синьория, коллегии, советы) теряют всякую реальность и сохраняются только для механического утверждения решения дей-

ствительных правителей. Все управления сосредоточены в руках сначала Мазо Альбиций (ум. в 1417 году), а после него Никколо да Удзано и Ринальдо Альбицци. Ископные соперники Альбицци, банкир Джовании Медичи и его сын Козимо (1388—1464) опираются в борьбе с ними на младшие цехи и на часть прежней аристократии, которой возвращается право гражданства, отнятое за полтора столетия до прихода Медичи к власти.

10 Конкретизируя это положение, Гвиччардини писал о себе самом: «Когда я советовал перебить пизанцев или держать их в тюрьме, я, может быть, поступал не в духе христианской религии, но в полном согласии с разумом и обычаем государства. Тот, кто порицал бы такую жестокость, но советовал бы вместе с тем употребить все усилия. чтобы взять Пизу, рассуждал бы так же не по-христиански, как и я, нотому что его совет привел бы к бесконечным бедствиям ради завоевания того, что по совести вам

не принадлежит» (Otéted, 252).

11 Гвиччардини считал 1494 год, связанный с походом Карла VIII, годом рокового передома в истории Италии. С этого времени пачались не только государственные перевороты, разрушения парств, разорения областей. грабежи городов, кровавые убийства, но тогда же появились новые правы, повые обычаи и жестокие способы войны («Storia d'Italia», I, 162). См. там же подробное описание переворота, произведенного в итальянской психике действием артиллерии, которая приведа всю Италию в такой ужас, что тот, кто не мог оказать сопротивление в поле, вообще пе имел никакой надежды себя отстоять (V, 100).

12 Колоппа, Просперо — знаменитый кондотьер; командуя союзными папскими и испанскими войсками, разбил 19 ноября 1521 года французов у Милана.

13 Гвиччардини имеет в виду политику пейтралитета, проводимую Содерини во время войны между «Священной Лигой» — папы, Испании и Венеции против Франции. Политика эта косвенно подготовила реставрацию Медичи. <sup>14</sup> Злодейство, о котором говорит Гвиччардини, захват власти Лодовико Моро, устранившего своего илемянника Джан Галеаццо Сфорца и в значительной степени вызвавшего поход Карла VIII в Италию.

15 Пескара, маркиз (1489—1525) — родом неаполитанец испанского происхождения, крупный военный деятель, командовавший после битвы при Павии войсками Карла V в Италии. Когда в 1525 году Джироламо Мороне, министр герцога миланского Франческо Сфорца, составил заговор, целью которого было изгнание французов и испанцев из Италии, он обратился за содействием к Пескара, который выдал его планы императору. Гвиччардини, конечно, не мог простить это испанскому полководцу и характеризует его, как человека крупного воепного таланта, но надменного, неверного, лукавого, ненскреннего и вполне достойного иметь родиной Испанию, а не Италию («Storia d'Italia», V, 249). Пескара был женат на Виттории Колопа, знаменитой поэтессе и платонической подруге Миксльанджело.

16 Веттори, Франческо — флорентийский политик, друг и корреспондент Макнавелли. В 1522 году содействовал падению Содерини и возвращению Медичи. В 1527 году играл весьма двусмысленную роль в событиях, кончившихся вторичным свержением Медичи. В 1530 году был послан в Рим для переговоров. После падения Флоренции — один из главных органи-

заторов пового порядка.

17 Флорентийский ломбард, Monte — управление государственного долга, одно из старинных учреждений Флоренции, организованное впервые в 1222 году.

Главный орган финансового управления.

18 Воспроизведено в «Истории Италии» (І, 183). Гвиччардини иллюстрирует свою мысль ссылкой на Пьеро Медичи, памеревавшегося в 1494 году спасти свою власть при помощи Франции и повторить тактику Лорендо, которому после поражения Флорендии в войне с папой и Неанолем в 1479 году блестяще удалось обращение к Ферранте неаполитанскому.

<sup>19</sup> Судьба помогает смелым.

- 20 Судьба руководит тем, кто ей подчиняется добровольно, и подчиняет силой того, кто сопротивлиется. Часто возвращаясь к мысли о силе судьбы, Гвиччардини поясияет ее рядом примеров, особенив военных, так как поражение или победа, по его мысли, определяются рациональными моментами («Storia d'Italia», I. 300).
  - 😕 Место выявляет человека.

<sup>22</sup> Кардуччи. Бальдассаре— флорентийский политик, посол во Франции в 1528 году, один из главных противников Медичи.

23 Гвальтеротти. Франческо - политик и дипломат. При республиканском правительстве - один из ближайних сотрудников вождя демократов Франческо Валори. Посол в Венеции в 1529 году.

<sup>21</sup> Барди. Агостино — посол в Сиене в 1530 году.

25 Идеалом киязя, обладающим всеми чертами большого государственного деятеля, в том числе умением хорошо считать деньги, был для Гвиччардици Фердинанд Католик («Storia d'Italia», IV, 218).

26 Взятие Рима испанцами и республиканский пере-

ворот во Флоренции.

27 В 1510 году после открытия заговора на жизнь Солериии он внес проект передачи политических преступлений чрезвычайному суду — Quarantia, по образцу верховного венецианского трибунала. Проект был отвергнут коллегией восьмидесяти, своего рода государственным советом Флоренции, учрежденным

27 января 1495 года.

25 Эта мысль, направленная против буржуазной олигархии, повидимому, явилась у Гвиччардини сравинтельно поздно. В «Истории Флоренции», писанной, когда ему было двадцать восемь лет, он утверждает, что «правление Мазо Альбицци было самым мудрым. самым славным, самым счастливым, какое вообще существовало когда-инбудь в нашем городе». Позднее Гвиччардини считал, что Флоренция может выбрать только между Медичи и демократией. В «Истории Италии» находим весьма суровую критику республики. которая, под именем народной власти, установила правительство, клонившееся скорее к господству немногих, чем к участию в нем всех. Дефект республиканского порядка усматривается также в том, что в нем отсутствуют те «умеренные силы, которые необходимы для достойной защиты свободы и вместе с тем предохраняют республику от вреда, пеизбежного вследствие неопытности и производа толны» (1. 237, 463). Итальянский политик XVI века буквально предварил позднейшие рассуждения Монтескье и Констана.

<sup>29</sup> Патриотическая мечта Гвиччардини об освобождении Италии от иноземцев только внешие сходна с мыслями Макнавелли. Автор «Ricordi» с его планами аристократической конституции совсем не был сторонциком единства Италии. См. вводную статью.

30 В Ферраре была установлена государственная монополня торговли местными продуктами: мясом,

рыбой, солью, маслом и т. д.

<sup>81</sup> В «Истории Италии» Лодовико Моро описан как человек «удивительного красноречия, ума, богато взысканный дарами духа и природы, который был бы достоин имени великодушного государя, если бы на нем не лежало бесчестие смерти илемянинка; однако, с другой стороны, ум его был суетный, исполненный мыслей беспокойных и честолюбивых, сам он презирал собственные обещания и данное слово» (П. 134).

32 Овладение Феррарой было постоянной целью нап-

ской политики при Сиксте IV и Юлии II.

зз Гвиччардини дал характеристику Содерини в своих «Accuse». Описывая надение республики в «Истории Италии», он говорит о Содерини, как о человеке, выпустивнем из рук всю власть, скорее управляемом, чем управлявием, неренительном, отдавиемся на волю других, не сделавним инчего ни для сохранения себя, ни для общего снасения» (IV, 12).

<sup>34</sup> Гвиччардини здесь очень близко подходит к рассуждениям Макнавелли в «Киязе» о верно приме-

няемой жестокости.

35 Ручеллан, Берпардо (1449—1514)— известный флорентийский деятель, родственник Лорендо Медичи. После смерти Лорендо—главный покровитель Флорентийской академии. Руководитель и советник первых лет Пьеро Медичи, сына Лоренцо. Владелец знаменитых во Флоренции садов Ручеллан, где флорентийская интеллигенция и молодежь собирались для философских бесед, от которых они незаметно перешли к заговору против Содерини. См. у самого Гънччардини в «Обвинениях» (стр. 449—450).

36 Юлий II (1503—1513) и Климент VII (1523—1534).— Гвичардини, не любивший Юлия II, описьтвает его избрание приблизительно в тех же тонах, как и Макнавелли в своей «Римской легации» («Storia d'Italia», II, 284). Вообще он видит в нем правителя смедого и твердого, но с «пепомерными замыслами и державшегося скорее благодаря почтению к церкви, распрям князей и условиям времени», чем силой умеренности и благоразумия: «будь он светским князем, оп был бы достоии самой высокой славы» (IV. 48). Характеристика Климента в «Истории Италии» буквально повторяет сказанное в «Riccordi».

37 О, умы, более острые, чем зрелые.

### СЕМЕЙНАЯ ХРОИИКА

<sup>1</sup> Ирпорат (позднее сипьория) учрежден во Флоренции в 1282 году и заменил существовавную коллегию четырнадцати «лучних людей» (buoni nomini), в состав которой входили представители как знати, так и буржуазии. Реформа была связана с умалением политической роли аристократии и мотивировалась тем, что в «торговой республике участвовать во власти лолжны только люди, причастные к торговле». Приоры представляли одновременно цехи и административные подразделения города — кварталы. Вначале их было три, по числу трех первых цехов, затем шесть, двенадцать, четырнадцать и, наконец, восемь. В 1348 году они получают название «приоров свободы».

До восстания чомии младине цехи выбираль только двух членов синьории, старине — шесть. После недолгого периода равновесия в 1378—1382 годах между

крупной и средней буржуазией влияние последней снова падает, что конкретно проявляется в реформах 1384 и 1387 годов, сокративших число членов синьории от младших цехов до трех и до двух. Приоры выбирались на два месяца и должны были быть не моложе тридцати лет. Синьория существовала до 1532 года.

2 Гонфалоньер справедливости - глава флорентийского управления. Должность учреждена в 1293 году для проведения антидворянского законодательства, колифинированного в Ordinamenti della justizia. Гонфалоньер должен был быть не моложе сорока няти лет и избирался из членов стариих цехов. Восстание 1378 года отняло у инх эту привилегию, впрочем весьма скоро восстановленную. Являясь председателем синьории, ведая городской военной силой, обладая правом созыва совстов и инициативы законов, гонфалоньер естественно был активным центром управления. влияние которого ограничивалось больше всего краткостью должностного срока (два месяца). В 1502 году должность становится пожизненной, как средство укреиления республики, и гонфалоньером избирается Пьеро Содерини. Реставрация Медичи возвращает должности ее краткосрочный характер. В 1527 году установлены выборы гонфалоньера на один год, с правом троекратного переизбрания. В 1532 году должность уничтожена, и место гонфалоньера занимает герцог, глава республики, с фактически пеограниченной властью.

<sup>3</sup> *Иополаны* — корепная флорентийская буржуазия, организованная в цехи и обладавная полнотой поли-

тической правоспособности.

<sup>1</sup> Висконти, Джовании Галеаццо (1378—1402)— так называемый Conte di Virtù, герцог миланский, один из крунных итальянских политиков конца XIV века. Образовал герцогство Миланское, получив на него инвеституру от императора, и расширил свои владения до Генуи, Болоньи и Тосканы, уничтожив множество мелких тиранов.

<sup>5</sup> Аюдовик, герцог анжуйский, брат французского короля Карла V, был усыновлен в 1386 году неаполитанской королевой Иоанной. Борьба его с Карлом III Дуранцо за обладание Неаполем ила в 1382-1384 годах.

 Медичи. Сальвестро — гонфалоньер в мае 1378 года. Вместе с Бенедетто Альберти, Томмазо Строцци и Акорджо Скали боролся против круппобуржуазной олигархии и проектировал возобновление законодательства 1293 года. Встретившись с сильной оппозицией. он обратился к народу и вызвал восстание чомни.

<sup>3</sup> Военная коллегия восьми (Otto della учреждена в 1376 году и пользовалась почти неограниченной компетенцией в области военного дела. дипломатических отношений, назначения послов и комиссаров при войсках. Этот институт пережил длинный ряд превращений и фигурирует впоследствии под именем коллегии десяти, секретарем которой был. между прочим. Макпавелли.

Иодеста – должность, учрежденная в 1207 году.

Первоначально избирался на полгода не из граждан Флорендии. Исполнитель постановлений городской власти и верховный орган гражданского и уголовного суда. В 1502 году должность уничтожается и вместо нее учреждается особый суд. Ruota, члены которого председательствовали по очереди в качестве подеста.

9 Почетный титул, введенный после упичтожения старых дворянских прав и связанный с некоторыми

денежными преимуществами.

10 Война между Флоренцией и Джовании Галеацио Висконти, которую Флоренция вела в союзе с Робертом Пфальцским, избранным германским императором в 1400 году, тянулась без успеха для Флоренции до самой смерти герцога миланского.

11 Личчинино, Никколо (умер в 1444 году) - кондотьер на службе герцога миланского Филиппо Мариа

Висконти.

12 Фортебраччи, Инкколо - кондотьер, сын водца Браччо дель Монтоне.

13 Сфориа. Франческо — герпог миланский (1447 -

1465).

14 Браччо дель Монтоне - кондотьер. сопериик Сфорца и учитель Пиччинно (умер в 1427 году).

- 15 Вольтерря город в Пизанской области.
- 16 *Арецио* город в долине Кнаны.
- 17 Кастрокаро укрепление в Тоскане.

18 Прато - город в Тоскане.

19 Лари – город на территории Пизы.

20 Война пачалась в 1423 году.

21 Город в Абруццах.

22 27 июля 1424 года флорентийцы нод начальством Карло Малатесты были разбиты миланцами.

23 Медичи, Аверардо – двоюродный брат Козимо,

флорентийский политик и дипломат.

24 Сражение флорентийских войск с миландами при

Ангьяри 9 октября 1425 года.

<sup>25</sup> Лука Альбинди, женатый на Медичи, был их

сторонником вопреки семейной традиции.

<sup>26</sup> Гуаданьи, Бернардо-флорентийский политик гонфалоньер в 1433 году, один из инициаторов изгнапия Козимо Медичи.

<sup>27</sup> *Напдольфини*, **Аньоло** — флорентийский политик, сторонник **Альбицц**и. **Носле** прихода к власти Козимо Медичи ушел от политической деятельности.

<sup>28</sup> Пери ди Джино — Нери Канпони, один из круинейших флорентийских политиков и сотрудников Козимо Медичи, полководец, носол в Венеции, член

коллегии десяти. Умер в 1457 году.

<sup>29</sup> Сальвиати, Аламанно — тесть Гвиччардини. флорентийский политик и дипломат, один из инициаторов реформы должности гонфалоньера в 1502 году. Посол при германском императоре Максимилиане.

30 Аннайохи, Донато — флорентийский политик эпохи Альбицци, гопфалоньер в 1391 и 1394 годах. Принадлежал к древнейшему флорентийскому роду. За опнозицию олигархии изгнан из Флоренции. Один из нервых представителей неоплатонизма во Флоренции.

31 Валори, Бартоломмео — флорентийский иолитик. игравний круппую роль в правление Альбицци.

32 *Медичи*, Лоренцо — брат Козимо.

33 Аччайоли, Аньоло — флорентийский политик, партии Козимо Медичи. Посол в Вепедии. Член коллегии десяти.

<sup>1</sup> Перунци, Ридольфо — флорентийский политик,
 близкий к Ринальдо Альбицци.

35 Миланско — флорентийская лига против Венеции.

35 Поражение миланских войск венецианцами 2 октября 1427 года.

37 Город в Лукканской области.

58 Город в Тоскане, педалеко от Флоренции.

<sup>39</sup> Город в области Ареццо.

(1442-1458).

- 41 Пьомбино принадлежал Катерине Анниано. Флоренция давно стремилась овладеть этой креностью: с другой стороны она привлекала короля неаполитанского, стремившегося укрепиться в Центральной Италии. как опорном пункте на пути в Ломбардию. Осада Пьомбино началась в мае 1448 года.
- 42 Мир. заключенный 9 апреля 1454 года между Венецией и Миланом, к которому присоединилась Флоренция (23 апреля) и позднее всего Неаполь (26 января 1455 года).

43 Борджа, Альфонсо — папа Калликст III (1455 —

1458).

44 Пикколожини, Эпнеа Сильвио— кардинал Сиены, ученый и историк, ставший паной Инем II (1458—1464).

45 Ферранте Аррагонский— незаконный сын Альфонса Аррагонского, король неаполитанский (1458—

1494).

<sup>46</sup> Барбо, Иьетро — родом венецианед, епископ Червии, кардинал Сан Марко, папа Павел II (1464—1471).

47 Содерини, Томмазо — отец гонфалоньера Пьеро Содерини. флорентийский политический деятель и динломат, один из ближайших советников Лоренцо Медичи. Три раза был гонфалоньером. Посол в Венеции (1468), член коллегии десяти (1478). В 1529 году участник посольства, отправленного флорентийской республикой к императору Карлу V с протестом против действий напы Климента VII.

48 Никколини, Отто - политический деятель, сторон-

ник Медичи. Гонфалоньер в 1460 году.

19 Неропе, Диетисальви — друг Колимо Медичи, гонфалоньер в 1449 и 1454 годах. Был сначала советинком его сына Пьеро, по скоро от него отошед и в 1466 году оказался во главе заговора, направленного к ограничению его власти и восстановлению могущества крунной буржуазии. После провала заговора был изгнан из Флоренции и ушел в Венецию. Верпулся во Флоренцию после надения Медичи в 1494 году.

<sup>50</sup> Коллеони, Бартоломмео — кондотьер, видный венецианский полководец. В 1467 году стоял во главе экспедиции против Флоренции, организованной флорентийскими эмигрантами ири неофициальном покро-

вительстве Венеции.

51 Содерини. Инкколо — брат Томмазо Содерини. гонфалоньер в 1465 году. Участник заговора Дистисальви Нероне, направленного к свержению Пьеро Медичи, после чего был приговорен к изгнанию и жил в Венеции.

32 Монтефельтро, Федериго (1444—1482)— герцог Урбино, один из наиболее видных итальянских киязей XV века. Командовал флорентийскими войсками

против Коллеопи.

<sup>53</sup> Сражение при Молинелла 25 июля 1467 года между войсками Коллеони и Монтефельтро. Современники считают его крупным военным событием ввиду применения в нем в полевом бою артиллерии, употреблявшейся только для осады городов.

54 Малатеста, Роберто - сын Сиджисмондо Мала-

теста, тиран Римини.

55 Экспедиция, организованная наной Навлом II против Римини в 1469 году в союзе с мелкими тиранами Романьи, кончилась неудачей.

56 Сфорца, Галеаццо Мариа — сын Франческо, гер-

цог миланский.

57 Германский император Фридрих III.

58 Аккопиаторами назывались во Флоренции особые должностные лица, облеченные правом указания кандидатов на различные должности. Они назначались или синьорней, или балией, т. е. чрезвычайной комиссией, организованной господствующей нартией и обладавшей диктаторскими нолномочиями. Этот ин-

ститут был очень удобен для устранения политических противников, и Медичи часто к нему прибегали для фильтрании пеугодных или неудобных фигур. Одним из первых актов Лоренцо, пришедшего к власти в 1469 году, было проведение закона, в силу которого назначались иять таких выборциков, которые получали право назначить не только членов синьории. но и указать сорок граждан, которые в свою очередь наметят еще двести других, из которых составится большая коллегия, наделенияя всеми правами флорентинского народа, кроме установления налогов.

59 Имеется в виду союз, заключенный этими государствами в 1474 году, независимо от мирного до-говора 1454 года Венеции с Миланом, подтвержден-

ного в 1471 году.

60 Гвиччардини говорит о пеудачной войне Флоренции с напой и королем неаполитанским, завершившейся известной канитуляционной поездкой Лоренцо в Неаполь.

61 Кастелина — укрепленный замок у входа в до-

лину Кианы.

62 Сан Северино, Роберто - копдотьер, бывший попеременно на службе Милана. Генун и Венеции. В 1479 году воевал против Флоренции как начальник панских войск.

63 Поражение флорентийских войск под ством гернога феррарского Эрколе д'Эсте 7 сентября 1479 гола.

 <sup>64</sup> Колле — укрепленный замок Спенской области.
 <sup>65</sup> Веспуччи, Гвидо Антонно — флорентийский деятель, один из самых видных оптиматов, знаменитый юрист, посол во Франции (1480), гонфалоньер (1498).

66 Иишти. Лука — ближайший друг Козимо Медичи. Три раза гонфалоньер. В правление Пьеро Медичи перешел в ряды его личных врагов и участвовал в заговоре 1465 года. После пеудачи избежал изгнания благодаря личному заступничеству Пьеро-Медичи. Строитель знаменитого дворца, законченного Медичи.

<sup>67</sup> Морские консулы — должность, учрежденная в 1421 году, после присосдинения Анворно (1407), для

заведывания Пизанской и Ливориской гаванями и разрешения торговых споров.
65 Город в провинции Асколи в 7 километрах от

Адриатического моря.

69 Местечко в провинции Ареццо.

70 Селение во Флорентийской области — место смерти Боккаччо (в 1375 году).

71 Борсо д'Эсте, герцог феррарский (1430—1471). В

1468 году воюющие обращались к его посредничеству. <sup>72</sup> Висконти, Бъянка – дочь герцога Филиппо Мариа

и жепа Франческо Сфорца.

<sup>73</sup> Инкколици, Отто — см. прим. 48.
<sup>74</sup> Медичи, Пьеро Франческо — племянник Козимо. сып его брата Лоренцо.

75 Лига итальянских государств в целях общей защиты против турок заключена 22 декабря 1470 года, главным образом стараниями Павла II, и подтвер-

ждала условия общего мира 1454 года.
<sup>76</sup> Поводом для конфликта между Вольтеррой и Флоренцией было желание Лоренцо присвоить бо-гатые квасцовые рудинки в Кастельново. Обладание ими обеспечивало ему монополию на этот продукт. необходимый при анпретуре шерстяных материй. и возможность установления цен. Спор перешел в вос-стание, закопчившееся карательной экспедицией. Вольтерра сдалась флорентийским отрядам Федериго Монтефельтро Урбинского 18 июня 1472 г.

77 Оборопительный союз Венеции, Флоренции и Ми-дана, заключенный на двадцать пять лет 2 ноября 1474 года в противовес коалиции пацы и короля неаполитанского, к которым присоединился и Федериго Монтефельтро Урбинский, пазначенный главно-

командующим союзных войск.

78 Людовик XII (1498—1515). 79 Кард Смелый (1467—1477). 80 Франческино Пацци, банкир паны Сикста IV, дал ему в 1477 году средства для экспедиции против Имолы, вопреки просьбам Лоренцо, который реши-тельно настаивал на невмешательстве Пацци в это предприятие. Отсюда непависть Лоренцо ко всему роду Пацци и длинный ряд репрессий, направленный

лично против них, между прочим специальный закон о наследствах. Брат Франческино, Джовании Пацци, должен был получить огромное наследство, так как жена его была единственной дочерью богача Джовании Борромен. По закону 1477 года, о котором здесь говорит Гвиччардини, в случае смерти без завещания илемяник наследодателя получал преимущество перед дочерью, и так как постановлению была придана обратная сила, то все огромное богатство переходило в руки Карло Борромен, креатуры Медичи.

81 Пацци, Яконо — глава семейства Пацци. После пеудачи бежал в Романью, но был схвачен, возвращен во Флоренцию и повещен 27 апреля 1478 года.

82 Рада — город педалеко от Сиены.

83 Брольо — крепость в долине Кьянти, принадле-

жавшая семье Риказоли.

81 Monme Can Caguno — креность, господствовавшая над равшиной Ареццо п Кортоны и над долинами Амбры и Арно.

85 Крепость сдалась 8 ноября 1478 года.

86 Карло ди Монтоне—сын знаменитого Браччо, кондотьер на венеднанской службе, привлеченный Лорендо Медичи для руководства флорентийскими войсками во время войны с паной.

87 Балия—чрезвычайный орган флорентийского управления с диктаторскими полномочиями. В данном случае балия провела реформу конституции, значительно

усилившую медичейский абсолютизм.

88 Коллегия восьми (Otto della Pratica) постепенно стала на место формально не отмененной коллегии десяти но военным ледам.

89 Вителли – тираны Чита ди Кастелло в обла-

сти Перуджи.

- 90 Риарио, Джироламо— племянник, а по мнению современников сын папы Сикста IV, владетель Имолы.
- 91 Сикст IV, инициатор Феррарской войны, порвал со своими венецианскими союзниками уже через год и гарантировал неприкосновенность Феррары договором с королем Ферранте Неаполитанским 12 декабря 1483 года.

92 Франческо Гонзага, кардинал Мантун, был пред-

седателем Кремонского съезда.

<sup>13</sup> Сарцана— крепость на пути из Флоренции в Геную. Кунлена Пьеро Медичи у генуезцев 28 февраля 1468 года и захвачена ими обратно в 1480 году. Возвращение Сарцаны было одной из постоянных целей политики Лоренцо Медичи, которой он добился в 1487 году.

24 Мир между Венецией и союзниками в Баньоло

7 августа 1483 года.

95 Флорентийский политик, член коллегии десяти в 1472 году, один из видных «паллески».

96 Пандольфини. Пьеро Филиппо – один из бли-

жайших сотрудников Лоренцо Медичи.

<sup>97</sup> Борьба псанолитанских баронов с королем Ферранте, организованная напой Иппокентием VIII.

95 Саруанелло — укрепленное поселение около Сар-

цаны.

<sup>99</sup> Бернардо дель Неро — флорентийский политический деятель, представитель крайних наллески. В 1497 году был приговорен к смерти демократами во главе с Франческо Валори за недонесение о заговоре, целью которого было возвращение Иьеро Медичи, сына Лоренцо.

100 Содерини. Паоло Антонно — флорентийский политик, ревностный сторонияк Савонаролы, член кол-

легии десяти (1498). Умер в 1499 году.

101 Барджелло — начальник флорентийской полиции.

102 Капитаны партии гвельфов — один из старых институтов флорентийской конституции, учрежденный в 1267 году. Политический орган крупной буржуазии, выступавшей под знаменем гвельфизма. В их комнетенцию входила защита интересов гвельфов и управление имуществами, конфискованными у гиббелиюв, наблюдение за состоянием креностей и общественных зданий. Власть их одно время была очень силыа благодаря праву отвода осужденных ими лиц от занимаемых должностей.

103 Будущий напа Лев Х.

104 Кардинал Асканио Сфорца-брат Лодовико Моро.

105 Поход Карла VIII в Пталию в 1494 году.

#### BOCHOMBILABILE O CESE CAMOM

<sup>1</sup> Фичино, Марсилио (1433—1499)— знаменитый флорентийский гуманист, главный представитель итальянского платонизма, центральная фигура флорентийской платоновской Академии.

<sup>2</sup> Содерини, Джованни Витторно— брат гонфалоньера Пьера Содерини, флорентийский ученый, по-

литик и дипломат.

3 1199-1500 — война с Низой, казнь флорентийского полководца Наоло Вителли, обвиненного в измене, интриги Медичи, онасность движения Цезаря Борджа в Тоскану и т. д.

4 1771-1505.

<sup>5</sup> Исни, Франческо — флорентийский политик и дииломат, носол в Риме в 1502 году.

6 См. примечания к «Семейной хропике».

🤾 См. там же.

5 См. там же.

<sup>9</sup> Веттори, Паоло — флорентийский политик, один из активных участников свержения Содерини. Посол

в Риме (1512).

10 Каппони. Пьеро—сын политического деятеля и друга Козимо, Нери Каппони, яркий представитель аристократических тенденций и противник Медичи. В диалоге Гвиччардини о флорентийском государственном строе Каппони выступает как типический защитник «узкой» формы правления.

11 Pratica (пратика) — совещательные органы, периодически созываемые властями и состоявшие из лиц высокого положения, не запимавших, однако, офици-

альных должиостей.

12 См. примечания к «Семейной хронике» и к «Заметкам о делах политических и гражданских».

13 Каппони, Пикколо — сып Пьеро, известный политический деятель. Гонфалоньер в 1526 году. Играл видную роль в событиях, закончивнихся вторичным свержением Медичи, и в 1527 году снова был избран гонфалоньером, сделавинись таким образом главой республиканского правительства. Переизбраи в 1528 году. Обнаружил на этом посту крайнюю перенительность.

строя проекты изменения конституции в олигархическом духе, вел тайные переговоры с папой, чем вызвал против себя резкую оппозицию и был вынужден уйти от власти.

14 Пиза сдалась окончательно 2 июня 1509 года.

15 Император германский Максимилнан I (1493—1519). Переговоры Флоренции с императором закончились соглашением 24 ноября 1510 года, по которому император получил 40 тысяч дукатов, а Флоренция—весьма иллюзорное утверждение всех своих вольностей и владений.

16 Будущий папа Лев X.

17 *Сепьи*, Бернардо — известный историк, автор истории Флорендии, илемянник и апологет Никколо Капнони.

18 Аччайоли, Роберто-флорентийский политик. один

из видных паллески, т. е. сторонтиков Медичи.

19 Гвиччардини имеет в виду трудность положения, в котором очутилась Флоренция в 1511 году, когда ей приходилось лавировать между Людовиком XII, требовавшим согласия флорентийского правительства на созыв в только что приобретенной Пизе антинапского церковного собора, и наной Юлием II, угрожавшим ей за это арестом флорентийских кунцов в Романье, конфискацией их имущества, войной и отлучением от церкви.

<sup>20</sup> Антифранцузская, так называемая «Священная Лига» была образована папой Юлием И в октябре

1511 года.

<sup>21</sup> Франкофильской политике Содерини противоноставлялась его врагами политика безусловного нейтралитета между Испанией и Францией, откуда и вышло решение дипломатической миссии Гвиччардини в Испанию. Тонфалоньер согласился на это посольство нехотя, считая, что всякая победа Лиги над французами приведет к реставрации Медичи, которым покровительствовал папа, но, с другой стороны, рассчитывал выпграть время.

22 Фердинанд Католик.

<sup>23</sup> См. примечания к «Заметкам о делах политических и гражданских».

<sup>24</sup> Ридольфи, Джованни Баттиста — одип из крупных представителей флорентийской аристократии, сторон-

ник конституции по венецианскому образцу.

25 Гвиччардини прямого участия в падении Содерини не принимах, по при вступлении Медичи во Флоренцию приветствовах их один из первых. Отсюда благоволение Медичи к Франческо. Новедение Гвиччардини при этой смене режима подверглось резкому осуждению его врагов, особенно Питти.

<sup>26</sup> Гвиччардини, Лунджи — старший брат историка,

один из самых прямолинейных паллески.

<sup>27</sup> Медичи. Лоренцо (1492—1519) — герцог урбинский, носле реставрации 1512 года управлявший Флоренцией

по поручению папы.

28 Строцци, Маттео — флорентийский политик. видный наллеско. В нериод 1527—1530 годов был одно время сторонником оннортупистического республикализма Инкколо Канпони. Участник посольства к Карлу V. После воцарения герцога Алессандро Медичи один из главных реорганизаторов флорентийских учреждений в духе абсолютизма.

29 Вступление в Италию французского короля Фран-

риска I (1515-1547).

30 Будуший папа Капмент VII.

31 Это автобнографическое письмо открывает целую серию сочинений Гвиччардини, в которых он дает свою апологию, связанную с его деятельностью во время Коньякской Лиги. Оценка положения, создавшегося в Италии после битвы при Иавии (25 февраля 1525 года) привела Гвиччардини к совершенно определенной политике, которая ставила себе одну цель: освобождение Италии от иностранного владычества путем использования борьбы между Францией и империей. Гвиччардини был убежден, что утверждение иснащев в Милане должно было рано или поздно привести к их полновластному господству в Италии и. в частности, абсолютно неприемлемо для Рима. Вот исходная точка всей деятельности флорентийского историка, который со времен павийского поражения Франции был ревностным сторонником войны против Карла V и сосредоточил всю свою энергию

создании новой коалидии итальянских государств, которая должна была возглавляться наной и получить военную номощь от Франции. «Его святейшество, если не верит императору, должно решиться на риск, при условии, что есть хоть какая-пибудь надежда на военный усиех», писал он 24 декабря 1525 года. Политика эта проводилась Гвиччардиии с исключительной энергией, несмотря на все пренягствия, особенно колебания Франции, и привела к образованию Коньякской Лиги между Францией. Англией, наной. Венецией и нвейцарцами, подписанной 22 мая 1526 года и предиазначенной, но замыслу ее главного протагониста, быть не только орудием избавления Пталии от испанцев, но и предупреждения всяких новых завоевательных поньток со стороны Франции. Политическая задача была поставлена очень пи-

рокая, а для самого Гвиччардини началась центральная эпоха всей его деятельности. С этого момента, он — наиский наместник при союзной армии и высший руководитель политики курпи. Однако действительные силы, втянутые в игру, не были рассчитаны на такую грандиозную задачу. Коньякская Лига подрывалась отсутствием всякого действительного единства ее участников, дезорганизацией военного руководства и прежде всего несостоятельностью самого паны, все время метавшегося между собственными союзни-ками и испанцами и забывшего всякую возможность какой-инбудь последовательной политики. Коалиция, внутрение расшатаниая с самого начала, естественно не могла устоять против концентрированной военной мощи империи Карла V. Кампания завершилась взятием и разгромом Рима (май 1527 года). С распадом Коньякской Лиги кончается период большой политики и для ее главного организатора— Гвиччардини. Непосредственно последовавний за этим переворот во Флоренции связан для него с резким изменением его положения и тяжелыми неудачами, о которых он повествует с таким риторическим нафосом и утомительными подробностями. В дальнейшем он уже не вершитель судеб Игалии, а свидетель крушения Флоренции и послушный организатор медичейского абсолютизма, тот добрый гражданин, любящий родину, который должен общаться с тираном для блага отечества (см. «Ricordi», заметку 330).

32 Пленение Климента VII после взятия Рима 6 мая

1527 года.

33 Писано еще в эпоху правления Никколо Каппони, по существу стремившегося к ликвидации переворота и мирной реставрации Медичи. Гвиччардини перестал играть активную роль в сентябре 1527 года.

<sup>31</sup> Гвиччардини, вызванный в комиссию, учрежденную 3 июля 1527 года для обследования всех финансовых операций, произведенных за время 1512—1527 годов, не мог представить оправдательных документов по некоторым чрезвычайным расходам. Обвинение, однако, не подтвердилось и дело было прекращено.

35 Мадридский договор 14 января 1526 года между пленным Франциском I и Карлом V. Помимо разных территориальных уступок во Франции. Франциск отказывался в пользу Карла V от всех претензий в Италии. Вернувшись во Францию, король объявил, что он не считает себя связанным договором.

<sup>36</sup> Апглийский король Геприх VIII (1509—1547) не был формально члепом Коньякской Лиги, но обещал ей поддержку. Гвиччардини очень дорожил участием его в Лиге, как средством противодействия всяким будущим притязаниям Франции на Милан.

<sup>37</sup> Места, в которых Гвиччардини оправдывается по этому пункту, представляют настоящие образцы дипломатической изворотливости и оперирования фигурой умолчания. Он ни разу не отрицает прямо своего медичества, и все аргументы построены так, что при перемене обстановки они могут быть использованы по-другому.

<sup>38</sup> См. «Ricordi», заметки 51, 109, 121, 243, 358,

377, 380.

39 Гвиччардини ускал из Флоренции в сентябре 1529 года и в октябре того же года присоединился к напе в Болонье, куда присхала и флорентийская депутация для переговоров.

40 Гаичиардини. Якопо — старший брат Франческо, возглавлявший торговое дело семьи, управление шел-

ковыми предприятиями. Сотрудник Франческо во время его губернаторства в Романье, участник посольства к Клименту VII. Единственный из братьев был на стороне республики. Активно защищал Франческо перед флорентийскими властями.

41 Должностные лица, на обязанности которых лежало, между прочим, наблюдение за выдачей жало-

вания войскам.

12 Ареццо было запято Филибертом Оранским 18 сентября 1529 года и затем несколько раз нереходило из рук в руки.

43 Казентино — долина Верхнего Арно.

44 Чезена - город в области Форли.

45 Гвиччардини вызывался на суд дважды, благодаря заступничеству брата Яконо дело затягивалось, и он был осужден только 17 марта 1530 года, т. е. почти накануне капитуляции города.

46 Римини — город в области Форли.

47 Пана боялся, что Карл V отзовет войска из Тосканы и направит их на помощь своему брату, королю Богемии Фердинанду I, осажденному в Вене

турками.

43 Эти писания Гвиччардини датпруются одними 1530 годом, другими, и повидимому более вероятно. осенью 1527 года, приблизительно одновременно с его письмом самому себе (Otéted, 266). Гвиччардини. в котором никогда не умирал адвокат, выбирает своеобразную форму собствениой апологии в форме судебных претензий и использует ее с большим искусством, особенно обвинительную речь. Образ вождя, прирожденного повелителя, почти сверхчеловека, ярко выдвинут на фоне буржуазно-либерального негодования обвинителя, тщательно напизывающего банальные аргументы в защиту демократии.

49 Закон об учреждении кварантии, чрезвычайного

суда по политическим преступлениям. 16

1526 гола.

50 Имеется в виду первая попытка свержения Медичи 26 апреля 1527 года, устраненная дипломатическим вмешательством Гвиччардини. Второе восстание произошло уже после взятия Рима и пленения папы. <sup>51</sup> Гвиччардини, всегда энергично и, повидимому, вполне основательно отвергавний это обвинение, дал в «Истории Италии» очень резкую характеристику грабежей, производимых итальянскими войсками в собственной стране: «Итальянские солдаты, не имевшие тех же нричин грабить, как испанцы, потому что им хорошо платили, последовали их примеру и ни в чем им по части грабежей пе уступали. К великому позору для войск нашего века, они не делали никакого различия между врагами и друзьями: люди, которым платили ради защиты страны, разгромили ее не меньше тех, кто получал деньги, чтобы се разорять» (V, 369).

52 Алессандро дель Качча— главный казначей во

время войны 1526 года.

53 Сальваати, Яконо — близкий родственник Гвиччардини, в значительной степени финансировал войну.

54 Тема законного честолюбия не раз звучит у

Гвиччардини в «Ricordi» (223, 333). 55 Медици, Лоренно — см. прим. 27.

56 «Ricordi», заметка 13.

<sup>39</sup> «Ricordi», заметка 13. <sup>57</sup> «Ricordi», заметки 103, 363.

58 Маркиз Салуццо и герцог урбинский. Франческо Марпа Ровере, илемянник папы Юлия II, начальник папских войск, двинутых в Тоскану для защиты ее от наступавших испанцев.

59 Нери Каппони.

60 Баттифоле, Франческо, граф Понии — владетель феодальных замков в Казентино, воевавший с Флоренцией и изгнанный из своих владений в 1440 году.

61 «Юноши», ворвавшиеся 31 августа 1512 года во дворец синьории,— Антон Франческо Альбицци. Паоло

Веттори, Джино Каппони, Баччо Валори.

62 Стропци были изгнаны еще при Козимо Медичи. Филиппо Строцци, несмотря на свое родство с папой, — один из главных участников второго свержения Медичи. Однако в 1528 году он удаляется из Флоренции, эмигрирует в Лион, вступает в переговоры с Алессандро Медичи и возвращается в Рим. В 1530 году член балии, пазначенной герцогом. Впоследствии порвал с Медичи и сошелся с эмигрантами; при по-

пытке вернуться во Флоренцию был взят в илен и погиб в тюрьме.

63 Строппи был приговорен к пятилетнему изгнацию.

64 Колдатин, муж Лукреции, изнасидованной Си-

кстом Тарквинием, сыном царя.

63 Лонати Корсо – флорентийский политик конца XIII и начала XIV века, глава партии Черных гвельфов. Убит в 1308 году при попытке к восстанию.

66 Франческо Валори, глава савопароловской партии, убит 8 апреля 1498 года Винченцо Ридольфи и Симоне Торнабуони, мстившими ему за своих родных, казпенных вместе с Бернардо дель Неро.

67 Папа Алриан VI (1522—1523).

68 Гвило Рангоне - начальник наиских войск во время войны 1526 года.

69 «Лавид» Микельанджело, стоявний тогда у две-

рей Аворца Синьории.

70 Ажованни Медичи, предводитель так называемых черных отрядов, знаменитый кондотьер, убит 30 ноября 1526 года в сражении при Говерно.

<sup>71</sup> Гвиччардини имеет в виду разрушения в Вальд-эльзе во время войны Лоренцо Медичи с Сикстом IV.

72 Ланиуа, вице-король неаполитанский. Перемирие заключено 15 марта 1527 года.



# содержание

| 4. Дживе 1егов. Франческо Гвиччардини | 11          |
|---------------------------------------|-------------|
| Заметки о делах политических и граж-  |             |
| данских                               | 107         |
| Семейцая хроняка                      | 231         |
| Воспоминания о себе самом             | 301         |
| Комчентарии                           | <b>52</b> 3 |
| Фпонтистис-попинет Ганччастичи        |             |

Фронтиспис—портрет Гвиччаг дини работы худ. В. А. Милашевского Редактор А. К. Дживелегов Художественняя релакция М. П. Сокольников Дигерат.-технич. наблюдение А. Н. Плавильщиков Тех. рел. И. А. Подсухии Наблюдение на производстве М. И. Ковдов

Слана в набор 23/VIII 1933 Подпис. к печати 10/VII 1933 Выпущена в свет в XII 1933 Тяр. 5 300. Уп. Гл. Б-33765 Зак. тип. 7 150. Ас. 43. Инл. А-1. Авт. л. 20. П. л. 171/<sub>2</sub>×2 +1 вкладка, Бум. 74×105<sup>1</sup>/<sub>28</sub> Тип. ан. на 1 бум. л. 92 982

Отпечатано на ф-ке книги «Красный пролетарий». Москва, Краснопролетарская, 16.

> Цена Р. 8.00 **Переплет Р.** 2.00

## ИТАЛЬЯНСКАЯ ЛИТЕРАТУРА

Вышли в свет: полициано Сказание об Орфее

> гольдони Комелии

В печати:

МАКИАВЕ.І.ІИ Сочинения

поджо врачолини Фанетии

Готовятся к печати:

ФИРЕНЦУОЛА Сочинения

**Д'АДЗЕДИО** Этторе Фьерам**о**ска

## ACADEMIA

Москва, Б. Вузовский, 1 Ленинград, Пр. 25 Октября, «Лом книги» 

# ГВИЧЧАРДИНИ

