

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

CP 385.5 (1824)





# HARVARD COLLEGE LIBRARY



## XPUCTIAHCROE YTEHIE

#### ежемвсячное изданів

при

САНКТИЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

> Наздани на основани Апосноль и Пророкъ, сущу красугольну саному Інсусу Христу. Ефес. 2, 20,

### Ч*АСТЬ ЧЕТЫРНАДЦАТАЯ*,

----

R. Carlotte Company

#### САНКТПЕТЕРБУРГЪ,

въ Типографія Медицинскаго Департамента Министерст. Внутр. Дълъ.

1824.



От Цензурнаго Комитета, учрежденнаго при Санктиетербургской Духовной Академіи, печатать позволено съ тъмъ, чиобы до выпуска изъ Типографіи представлены были въ Цензурный Комитетъ семъ экземпляровъ сей кпиги, для препровожденія оныхъ, куда слъдуеть, на основаніи узаконеній. С. Петербургъ, Марта 12 дня 1824 года.

Семинаріи Ректорб Архимандритб Поликарпб.



## СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТАГО Б Е С В Д А

о предательствъ Іуды, о пасхъ, о приобщении таинъ, и о заввении обидъ, говоренная во святый и великій четвертокъ.

Крашкую сегодня бесьду нужно предложить вамъ, возлюбленные, крашкую не потому, чтобы обиліе слова было вамъ въ тягость; ибо не льзя найти другаго города, который бы имълъ столько ревности къ слушанію духовныхъ поученій. И такъ не для того хочу предложить вамъ бесьду краткую, чтобъ не наскучить вамъ продолжительною, но есть другая необходимая причина говорить сегодня кратко. Я вижу, что многіе изъ върующихъ спътать пріобщинься странных Таинь. По сему, чтобь не опидалить ихь от той трапезы, но не лишить и сей, необходимо предложить умъренную пищу, дабы съ той и другой стороны получить вамь пользу, дабы приготовясь въ путь сею трапезою, словомъ нашимъ, вы такимъ образомъ потли, и къ странному и ужасному причащению приступили со страхомъ и трепетомъ и надлежащимъ благоговъніемъ.

Сегодня, возлюбленные, Господь нашь Ійсусь Христось предань. Ибо въ наступающій сей вечерь Іуден пришли и схватили Его. Но не предавайся скорби, когда слышить, что Іисусь предань: лучте скорби и горько плачь не о преданномъ, а объ Іудъ предатель. Ибо преданный спасъ вселенную: а предатель погубиль свою дуту. Преданный сидинть на небесахъ одесную Отца: а предатель теперь во адъ терпить жестокое мученіе. О семь-то плачь и стенай, о семъ рыдай; ибо и Господь нать о семъ плакаль. Ибо убидъбо его, повъствуеть Евангелисть, Оно возлиутился дужолю, и сказало: одино изо васо предасто

Меня. Іоан. 13, 21. О сколь велико милосердіе Господа! Преданный скорбинь о предашель! Ибо увильей его, сказано, Оно возмутился и сказало: одино изо васо предасто Меня. Для чего Онъ скорбъль? Для шого, чтобы и показать свою любовь, и вмвств научить насъ, что не о томъ надлежингь всегда плакань, кию шерпингь эло, но о томъ, кто оное дълаетъ. Ибо послъднее хуже перваго; терпъть ало, не есть зло; а дълать зло, есть вло. Ибо терпъніе золь досшавляемъ небесное царство: а дъданіе зла бываешъ причиною геенны и мученія, Блаженны, говорить Спаситель, гонимые за правду; ибо ихо есть царствіе небесное. Мащ. 5, 10. Видишь ли, какъ терпъніе золь имъеть наградою и воздаяніемъ небесное царство? Послутай, какимъ образомъ и дъланіе зла влеченть за собою наказаніе и мученіе. Апостюль Павель сказавъ о Тудеяхъ, что они Господа цбили и Пророково извнали, 1 Сол. 2, 15. присовокупляеть: конецо ихо будето по двламо ихд. 2 Кор. 11, 15. Видиць, какъ гонимые получающь царсшво; а гонишели навлекаюшь на себя гиввь? О семь говорю я шенерь не даромъ: но для шого, чиобы мы не гиввались на враговъ, а жальли ихъ, плакали и соболъзновали о нихъ. Ибо онито, враги наши, и терпять зло. Естьли такимъ образомъ расположимъ душу нашу, то будемъ въ состояніи и молиться за нихъ. Для сего я чешвершый уже день бесьдую сь вами о молишвъ за враговъ, дабы ошъ непрерывнаго повторенія укоренилось въ васъ сіе ученіе, и осталось на всегда. Для сего я непресшанно источаю слова, чтобы ослабить силу гнава, и укротить жарь его, дабы приступающій къ молитвъ быль свободень от гнава. Христось убъждаль насъ къ сему не для враговъ шолько, но и для насъ, прощающихъ имъ согръщенія. Ибо переставая гивваться на врага, ты больше получаещь, нежели сколько даешь. Какимъ, скажешь, образомъ я больше получаю? Естьли простишь врагу его проступки: то и тебь отпустится гръхи, учиненные противь Господа. Сін неизлічимы и не простительны, а тъ заслуживаютъ извиненіе и прощеніе. Слушай, что говорить Илій сынамъ своимъ: аще соервшая соервшито мужб мужеви, помолятся о немб ко Господу: аще же Господеви соервшить, кто пололится о нель? I Цар. 2, 25. То есть, сія рана и молитвою не легко излъчивается, — не излъчивается молитвою, а прощеніемъ ближнему гръховъ его излъчивается. По сему Христосъ гръхи противъ Господа назвалъ десятью тысячами талантовъ: а сіи стомъ динаріевъ. И такъ прости сто динаріевъ, чтобъ тебъ прощены были десять тысячь талантовъ.

Но о молишвъ за враговъ довольно сказано: есшьли угодно, обращимъ слово къ
предашельству, и посмотримъ, какимъ образомъ Господь нашъ преданъ. Тогда одинъ
изъ двенадцати усениковъ, называелый Гуда Искаріотъ, пошелъ къ Первосвященникалъ, и сказалъ: сто вы дадите линъ, а
валъ предалъ Его? Мат. 26, 14. Кажется, слова сіи ясны, и ничего не заставляютъ подразумъвать: но естьли кто прилъжно изслъдуетъ каждое слово; то найдетъ много предметовъ къ размышленію,
и откроетъ великую глубину мыслей. И
во первыхъ представляется время. Ибо не
напрасно его означаетъ Евангелистъ. Не

сказаль онь просщо: пошело; но присовокупляещь: тогда пошело. Тогда, скажи мнъ, когда? и для чего онъ означаенть время? Чему меня научить хочеть? Ибо не напрасно сказано: тоеда. Вдохновенный ничето не говоришъ напрасно и безъ цъли. И щакъ, что значищъ: тогда? Прежде сего времени, прежде часа сего приступила къ Господу блудница съ алавасшровымъ со-. судомъ мира драгоцъннаго и возлила елей на главу Его. Показала великое усердіе, великую показала въру, великую покорность и благоговъніе. Перемънила прежнюю жизнь, спала лучше и цъломудреннъе. И когда блудница раскаялась; когда преклонила къ себъ Господа: тогда ученикъ предадъ учителя. Для щого сказано: тогда, чтобы ты не смьдь обвинять Учителя въ безсили, когда видишь, что ученикь предаеть Его. Ибо. Учишель имълъ шакую сиду, чшо и блудницъ привлекалъ къ покорности себъ. Отъ чего же, скажешь, привлекаль Онь блудниць, а ученика не могъ привлечь? Могъ Онъ и ученика привлечь, но не хошъль принуждашь двлашь добро и силою привлекашь къ себь. - Тогла пощело. И сіе слово: по-

шело, подаешь не малый предмешь для разсужденія. Ибо Первосвященники его не звали, не принуждали, не приневоливали; но онъ самъ собою и добровольно устроилъ ковъ, и свое намъреніе приведъ въ дъйство, не имъя ни одного совъщника сему нечестію. Тогда пошело одино изб двенадцати, Что значить: одино изо двенадцати? Слова сін: одино изб двенадцати, служать для него великимъ обвиненіемъ. Ибо были и другіе ученики у Іисуса, числомъ седмьдесяпть: но они занимали вторую степень; они не удостоивались такой чести, не столько были приближены, не участвовали въ шакихъ шаинсшвахъ, какъ двенадцашь. Сіи особенно были ошличены, это быль ликъ, окружающій царя; это было общество приближенныхъ къ Учишелю; и ошъ онаго-що Іуда отторгся. И такъ, чтобы шы зналъ, что не простый ученикь предаль Его, одинъ изъ числа ошличныхъ, для сего сказано: одино изо двенадцати. И Матоей не сшыдищся, писашь сіе. Почему не сшыдищся? Дабы шы зналь, что они все и всегда говорять истину, и ничего не скрывають, даже и шого, чшо, по видимому, клониціся

къ спыду ихъ. Ибо сіе самое, что кажешся постыднымъ, показываетъ человъколюбіе Господа, по кошорому Онъ предашеля, разбойника, татя удостоиль толикихь благодъяній, и до посльдняго часа терпъль его, увъщеваль, убъждаль, употребляль все стараніе: а чито онъ не быль внимашелень, сему не Господь причиною. Это доказываеть блудница. Поелику она обращала сама на себя вниманіе, що и спаслась. И шакъ взирая на сію блудницу, не предавайся ошчаянію: но и не надъйся на самаго себя, смоппря на Іуду. То и другое пагубно: и самонадъяніе и отчаяніе. Самонадъяніе повергаеть стоящаго: отчание не позволяеть встать падшему. По сему Павель увъщеваешь, говоря: кто думаеть, сто онь стоить, берегись, ттобы не упасть. І Кор. 10, 12. Вошъ примъры для того и другаго: видищь, какимъ образомъ ученикъ, который думаль, что онь стоить, упаль; и какимъ образомъ блудница возстала паденія. Преклоненъ къ паденію умъ нашъ, поползновенна воля: по сему отвсюду намъ должно укръплять и ограждать себя. Тоеда пошело одино изб двенадцати, Гуда

Искаріото. Видишь, отъ какого онъ лика ошпаль? Видишь, какое онъ пренебрегь ученіе? Видишь, какое зло безпечность и нерадвніе? Ічда называемый Искаріото. Для чего именуешь городъ его? О естыми бы я не зналъ и самаго его! Іуда называемый Искаріото. Для чего городь его именуещь? Быль другой ученикь Іуда, называемый Зилопъ. И шакъ, чтобы отъ сходства имени не произошло какой ошибки, онъ ошличаенть одного ошъ другаго: и сего, по добродътели, назваль Іудою Зилотомъ; а тоназваль не по его нечестію. Ибо не сказаль: Іуда предашель; хошя бы надлежало, какъ того нарекъ по добродъщели Зилошомъ, такъ и сего назвать по нечестію его, и сказать: Іуда предаптель. Но онъ, чтобы научить тебя держать языкъ свой чистымъ отъ обвиненія, щадить самаго предашеля. Пошель, говоришь онь, одинь изв двенадцати угениково, Іуда Искаріото, ко Первосвященникамо и сказало имо: сто вы дадите мнь, я вамо предамо Его? О проклятое слово! Какъ оно исторглось изъ усить? Какъ подвигнуло языкъ? Какъ все шьло не оцъпеньло? Какъ не пошерялся умъ?

Что вы дадите мнь, я вамо предамо Есо? Сему ли тебя училь Христось, скажи миъ? Не для сего ли Онъ говорилъ: ис берите съ собою ни золота, ни серебра, ии леди во поясы ваши, Маш. 10, 9, чтобы въ самомъ началь испровергнушь основаніе швоего сребродюбія? Не къ сему ли Онъ непресшанно убъждаль, и сверхъ шого говориль: естьли кто ударить тебя вы правую щеку твою, подставь вму и друегдо? Маш. 5, 39. Что вы дадите мив, я вамо предамо Его? Какое безуміе! За что, скажи мнъ? За какую вину, малую или больтую, предаещь Учителя? За то ли, что Онъ шебъ далъ власщь надъ демонами? За що ли, чию Онъ даль шебь силу исцълящь бользни, очищать проказы, воскрещать мершвыхъ? За що ли, что Онъ дадъ тебъ власть надъ смершью? За такія благодьянія шьмъ ли шы воздаешь? Что вы дадите мив, я вамб предамб Его? О безуміе! или лучие: о сребролюбіе! Ибо все зло отъ него родилось. Къ нему пристрастившись онъ предаль Учищеля. Ибо шакого свойства злой корень сей, оно сильнье, нежели демонь, приводишь въ неисшовство души, коими

овладъваенть, заставляеть забыть все, и себя, и ближняго, и законы природы, отга нимаенть даже умъ, и двлаенть сумастедними. Смошри, сколько оно исшребило изъ памяти Іудиной: собесьдованіе, дружество, общеніе трапезы, чудеса, ученіе, увъщаніе, убъжденіе. Сребролюбіе привело тогда все сіе въ забвеніе. По сему справедливо сказаль Павель: корень есехо золо есть сребролюбіе. 1 Тим. 6, 10. Что вы дадите инь, я вамь предамь Его? Пребезумное слово! Можешь ля шы, скажимнь, предашь Того, который все содержингь, властвуенть надъ демонами, повелъваешъ моремъ, владычествуеть надъ всею природою? Чтобы обузданнь его неиспювсиво, и показань, чио, еслили бы Самь Онь не восхопталь, то не быль бы предань, слушайте, что Онъ дълаенть: во время самаго преданія, когда пришли къ Нему съ дреколіемъ, съ фонарями и свышильниками, Онь говоришь имъ: кого ищете? Іоан. 18, 4. Они не знали, кого имъ брашъ. Столь мало Іуда имель силы предапь Его, что и не видьль предв собою Того, кошораго предать хошьль, хошя пришель съ спіоль многими фонарями и

свъшильниками. На сіе указывал Евангелисть, говоришь: имъли фонари и свъщильники, а Его не видъли. Ежедневно Онъ предостерегаль его, и дълами и словами показываль, чио не можешъ скрышься ошъ Него предашель. Не обличаль его явно предъ всеми, дабы не сдълашь его безстыднъе: но и не молчаль, дабы онь, надъясь укрышься, не приступиль къ предательству безболзненно; а часто говориль: одино изо васо предасть Меня; однакожь ясно на него не укавываль. Много говориль о гееннь, много о царсшвъ, и въ шомъ и другомъ показывалъ свою силу, що есть, и въ мученіи гръшниковъ, и въ прославлении праведниковъ. Но все сіе онъ ошвергь, Богь же насильно не влекъ. Поелику далъ намъ власть избирать худое или доброе, и хочешъ, чтобы мы были свободно добры. По сему, естьли мы не хошимъ, Онъ не приневоливаемъ и не принуждаемъ: ибо бышь по принужденію добрымъ, не значишъ бышь добрымъ. И такъ поелику онъ имълъ свободную волю, и въ его власши было и не повиновашься, и не уклоняшься въ сребролюбіе: то онъ захотьль быть ослъпленіи ума, и предаль своего Спаситеая. Что вы дадите лив, говорить онь, л вамо предамо Его? Евангелисить, обличая сіе ослъпленіе ума и изступленіе его, говорингь, что во время нападенія Іуда стояль сь ними, - шошь самый, кошорый говориль: тто вы далите мнв, я вамо предамо Его? Но не описюда полько видна сила Хриспова: а и изъ шого, чшо когда Онъ шолько возвваль къ нимъ, они опиступили и пали на землю. Поелику же и послъ сего они не оставили своего безстыдства; то наконець Онь Самъ предаешъ Себя, говоря какъ бы шакимъ образомъ: "Я все свое сдълалъ, силу свою ошкрыль, показаль, что вы приступаеше къ двламъ невозможнымъ. Хошвлъ Я истребить въ васъ нечестіе: но поелику вы сами не хошьли, а продолжаете безумствовать; то воть Я предаю Самь Себя.« Сіе сказаль я для шого, что бы кто не сшалъ обвиняшь Хрисша и не сказаль: для чего Онь не перемъниль Іуду? для чего не сдвлаль его здравомыслящимь и кропкимь? Какъ надлежало сдълашь крошкимъ? Чрезъ принужденіе, или добровольно? Чрезъ принужденіе онъ не могь сделашься лучше: принужденно никито не моженть быть доб-

рымъ. Есшьли же надлежало сдълать сіе сво-• бодно и добровольно, то все, что могло направишь къ добру его свободу и волю, Онъ сдълаль съ своей стороны. Когда же онъ не захошваъ приняшь врачевства, то не врачь виною тому, но тошь, кто отринуль врачевство. И такъ смощри, сколько Онь сдалаль для того, что бы его привжечь и спасши. И двлами и словами училь его всякой премудросити, поставиль его выте демоновъ, далъ силу производить многія чудеса, угрожаль геенною, увъщеваль объщаніемъ царства; непрестанно обличаль тайные его умыслы, обличая однакожь не объявляль ихъ предъ всеми; умыль ноги ему вмъстъ съ другими, пріобщиль своей трапезы; ничего не опустиль, ни малаго, ни но онъ добровольно оставался великаго: безъ исправленія. Чтобы тебъ увъриться, чию онъ пточно могъ перемънипъся, но не кошруг, и чио все произощую ощь его безпечности, послушай. Когда онъ предалъ Его: то бросилъ тридцать сребренниковъ и сказаль: согрышило я, предаво кровь неповинную. Маше. 27, 4. Что тебь савлалось? Когда ты видъль Его творящаго чудеса: то-

не говориль: согрышило я, предаво кровь неповинную; а спрашиваль: сто вы дадите инь, я вамь предамь Его? А когда зло распространилось, предательство кончено, гръхъ соверщенъ; тогда ты узналъ, что это гръхъ. Чему мы отсюда научаемся? Тому, что когда мы предаемся безпечности, шо и увъщаніе намъ бываешъ безполезно: а когда осторожны, то сами собою можемъ образумиться. Ибо и Іуда, когда Учитель увъщеваль его, що онь не слушаль: а когда не было никакого увъщателя, то пробудилась въ немъ собственная совъсть. И онъ, безъ всякаго учителя, перемънился, осудилъ свой дерзскій поступокъ и бросиль тридцашь сребрениковъ. Что вы дадите лив, я вамъ предамъ Его? И они предложили ему, сказано, тридцать сребрениково. Положили цъну крови, цъны не имъющей. За чъмъ, Іуда, берешь тридцать сребрениковъ? Хрисшось, о кошоромь шы дълаешь безспыдныя условія и договоры, даромъ щель пролишь кровь свою за міръ. Что можешь бышь безстыднье сего договора?

Тоеда приступили усеники. Тоеда. Ког-Часть XIV.

Digitized by Google

на? Въ то время, какъ сіе происходило, когда наступало время преданія, когда Іуда погубиль самаго себя; тогда приступили къ Нему ученики, говоря: гль велишь намб присотовить Тебв пасху? Мат. 26, 17. Видъль щы ученика? Видишь ли теперь учениковъ? Тотъ предаетъ Господа; сін заботятся о пасхъ: тоть договаривается о цынь; сій готовы служить. И тоть и сіи одинаковый имъли даръ чудесъ, одинаковыя правила, одинаковую власть: откуда же разность? От свободы. Она вездъ всему причиною, и доброму и худому. Гав велишь намб приготовить Тебь пасху? Это было въ сегоднешній вечеръ. И поелику Господь не имълъ своего дома, потому и говорятъ Ему: едь велишь намо приготовить Тебь пасху? Мы не имъемъ опредъленнаго мъстопребыванія, не имъемъ ни шатра, ни дома. О! вы, которые созидаете свътлые домы, пространныя галлереи, общирные дворы, знайте, что Христосъ не имълъ, гдъ главу приклонить. По сему они и спращивають Его: едь велишь намо приготовить Тебь пасху? Какую пасху? Не сію нашу, но еще Іудейскую. Ибо сію приготовили ученики, а на-

ту Самь Онь приготовиль; и не только Самъ Онъ пригошовилъ, но и Самъ сдълался Пасхою. Гав велишь намо приготовить Тебь пасху? Это была пасха Іудейская, получившая начало свое въ Египпъ. Для чего совершаеть ее Христось? Для того, чтобы исполнить все, предписанное въ законь. Ибо при крещени Онъ говориль: тако надлежить намь исполнить всякию праз еду. Мат. 3, 15. Я пришель искупить человъка оптъ кляшвы закона. Ибо Бого послаль Сына Своего, который родился отв жены, былд подд закономд, стобы искипить подзаконныхв, Гал. 4, 4. и упразднить самый законъ. И такъ, чтобы кто не сказаль, что Онь потому упраздниль законъ, что не могъ его исполнить, какъ шяжкій, несносный и неудобоисполнимый; то Онъ прежде все, имъ требуемое, исполниль, и птогда уже его уничтожиль. Потому Онъ совершиль и пасху: ибо она предписана была закономъ. Но для чего законъ повельваль всть пасху? Туден были неблагодарны къ своему Благодъщелю, и чась, по полученіи благодьяній, забывали Вожію заповъдь. Такъ по изшествін изж

Египпа, не смотря на що, что видели море раздъляющимся и опящь соединяющимся, и другія безчисленныя чудеса, они говорили: сотворимь севь боги, иже пойдуть предв нами. Исх. 32, 1. Что ты говорить? Еще чудеса предъ тобою, а ты уже и забыль Благодъщеля? И такъ, поелику они столько были нечувствительны и неблагодарны, то Богь установленіемъ празднествъ обязываль ихъ къ памящованію Его даровъ; для того онъ повельль закалать и пасху, что естьми спросить тебя сынь твой, говоришъ Моисей, что значить сія пасха, то шы ошвышсшвуй: ныкогда предки наши вы Египтъ кровію агнца мазали двери, чтобы погубляющій, пришедь и увидьвь ее, не смъль напасть и поразить ихъ. Исх. 12, 27. И съ щого времени праздникъ сей служинть всегдашнимь памяніникомь спасенія. Впрочемъ не шу шолько они получали ошъ пользу, что онъ имъ напоминаль о древнихъ благодъяніяхъ; но и другую, гораздо большую, то есть ту, что онь прообразоваль будущее. Ибо агнецъ насхальный быль образь другаго духовнаго Агица, и овца образь овцы. То было швиь; сіе исши-

на. Когда явилось Солнце правды, твнь изчезла: ибо когда восходишъ солице, твиь скрывается. По сему на одной трапезъ совершается та и другая пасха: и прообразовательная и истинная. Какъ живописцы на одной и той же картинъ сначала дълають очершанія и рисують твнь, а потомъ уже накладывають настоящія краски: такъ сдълаль и Христосъ. На одной и той же трапезъ представилъ пасху прообразовашельную, и присовокупиль исшинную. Гав велишь намо приготовить Тебъ пасху? Тогда была пасха Іудейская. Но когда пришло солнце, свъшильникъ не долженъ уже свъщить; когда явилась исшина, тънь должна изчезнушь.

Сіе я говорю къ Іудеямъ; поелику имъ кажешся, что они празднують пасху; поелику сіи необръзанные сердцемъ не стыдясь предлагають опръсноки. Скажи мнъ, Іудей, какъ ты пасху празднуеть? Храмъ разрушенъ, жертвенникъ испровергнутъ, святое святыхъ попрано, всякаго рода жертвы престали. И такъ для чего ты осмъливаеться совершать сіе противъ закона?

Нъкогда шы быль въ Вавилонъ, и шамъ когда плънившіе тебя говорили: воспойте намо Сіонскую пъснь, ты не хотъль. Доказащельство на сіе представляеть Давидь, говоря: при рекахо во Вавилоне, талю сигели мы и плакали, воспоминая о Сіоне, ца ивахб среди его повъсивб наши органы, то есть, псалтирь, цитру, лиру, и прочія. Ибо сіи древле у нихъ были въ употребденій, на нихъ они пъли псалмы, и ихъ, оптходя въ плънъ, они взяли съ собою, не для того, чтобы ихъ употреблять, но чтобы они служили воспоминаціемъ объ оттечесть венныхъ обыкновеніяхъ. Ибо тамв, продолжаеть Давидь, пленившие насо требовали ото насо пъсней; и мы сказали: како намо пъть пъснь Господню на землъ гужой? Что ты говорить? пъснь Господию. не поещь на чужой земль, а пасху Господню празднуещь на чужой земль? Видишь ли неблагодарность? Видишь ли беззаконіе? Ко-. тда враги принуждали, они не смъли пъсни спъть на чужой земль: а теперь, сами собою, когда никто не принуждаеть, никто не приневоливаетуь, вступають въ брань съ Богомъ. Видишь ли, какъ нечисты опръс-

ноки? Какъ противенъ закону сей праздникъ? Какъ прекрашилась пасха Іудейская? Была нъкогда Гудейская пасха, но шеперь она кончилась; настала духовная пасха, которую предложилы тогда Христосъ. Ибо когда ученики вли и пили, говоришъ Евангелисть, то Онд взяво хльбо преломило и сказаль: сіе есть тьло Мое, за вась лолимое, во оставление грехово. Мат. 26, 26. Просвъщенные понимають слова сіи. И потомъ чашу, говоря: сіе есть кровь Мол, за многихо изливаемая, во оставление грвхово. Выль туть же и Іуда, когда Христосъ говориль сіе. Сіе есть то тьло, которое ты, Іуда, продаль за тридцать сребрениковъ; сія есть та кровь, о которой ты недавно договаривался съ неблагодарными Фарисеями. О человъколюбіе Христово! О безуміе и неистовство Іудино! Сей продаль Его за тридцать денаріевь: а Христось и посль сего не отрекся самую сію преданную кровь отдать во оставленіе гръховъ предашеля, есшьли бы сей хотьль. Туть же быль и Іуда, и пріобщался священной прапезы. Ибо какъ умыль Христось ноги его вивств съ другими учение

ками; такъ и допустилъ къ общенію священной трапезы, для того, чтобы онъ не имъль никакой причины къ оправданію, естьли упоренъ будетъ въ нечестіи. И такъ Христосъ съ своей стороны все показаль, все сдълаль: но Іуда остался въ зломъ своемъ намъреніи.

Время уже приступить къ страшной сей трапезъ. И такъ всъ приступимъ съ надлежащею осмотрительностію и осторожностію. Никто не будь Іудою, никто не будь золь, никто не имъй яда; не носи одно на языкъ, а другое въ умъ. Христосъ и шеперь предъ нами; кшо учреждаль оную трапезу, тоть же и нынь учреждаеть сію. Ибо не человъкъ это дълаеть, что предложенное становится тьломъ и кровію Христовою: но Самъ сей распятый за насъ Христосъ. Священникъ нося Его образъ стоить и произносить слова: дъйствуеть же сила и благодать Божія. Онъ говорить: сіе есть тъло Мое. Слова сін перемъняють предложенное. Какъ оныя слова: раститеся и множитеся, и наполняйте землю, Быш. 1, 28. однажды произнесенныя,

во всякое время даюшь природь нашей способность къ дъторожденію: такъ и сіи слова, однажды изреченныя, на каждой трапезъ въ Церквахъ, оптъ того и до сего времени, и до самаго Его пришествія делають жершву совершенною. И такъ никто не приступай съ лукавствомъ, никто съ злобою, никшо съмыслями зараженными ядомъ, чтобы пріобщеніе не послужило къ осужденію. Ибо тогда, то есть, по принятіи хльба, вошель діаволь вь Іуду, не шьло Господне презирая, но Іуду за его безстыдство; дабы ты зналь, что діаволь, какь шогда въ Іуду, такъ особенно часто входить въ твхъ, которые недостойно пріобщающся Божественныхъ таинъ. Ибо чести полезны достойнымь; а кто получаеть ихъ не по достоинству, того подвергають онь большему наказанію. Сіе говорю я не для того, чтобы вась устрашить, но чтобъ предостеречь. И такъ никто не будь Іудою, никто изъ приступающихъ не носи въ себъ яда злобы. Ибо жершва сія есть духовная пища. Какъ тълесная пища, естыли попадеть въ чрево, имъющее худые соки, то болье усиливаеть бользнь, не по тому, что она такого свойства, но по тому, что нездорово чрево: такъ обыкновенно бываетъ и въ таинствахъ духовныхъ. Есшьли онъ будушъ приняты душею, исполненною пороковъ, то болъе ее разстроивають и погубляють, не по собственному своему свойству, а по немощи пріемлющей ихъ души. И шакъ никто не имъй въ себъ порочныхъ мыслей, но очистимъ умъ: ибо къ чистой приступаемъ жершвъ. Содълаемъ душу святою: поо сіе и въ одинъ день совершить можно. Какъ и какимъ образомъ? Естьли ты имъешь что нибудь на врага, укроши свой гнъвъ, излъчи рану, оставь вражду, чтобы получить врачевство от трапезы: ибо приступаещь къ жершвъ страшной и святой. Благоговьй къ Тому, кто здъсь приносится. Закланъ лежитъ Христосъ. Почему и для чего Онь заклань? Для того, чтобы возстановить миръ между небомъ и землею; чтобы сдълать тебя другомъ Ангеловъ; чтобы тебя примирить съ Богомъ Творцемъ всего; чтобъ изъ противника и врага сдълать тебя другомъ. Онъ отдаль душу свою за ненавидящихъ Его; а ты

дишься во враждъ съ собратомъ своимъ: какимъ же образомъ можешь приступить къ прапезъ мира? Онъ не опрекся и умерешь за шебя: а шы для самаго себя не хочешь оставить гнъвъ на собрата своего? Скажетъ иной:,, достоинъ ли онъ за сіе какого прощенія? Онъ меня обидълъ, нанесъ мнъ величайшій вредъ. Въ чемъ онъ состоишь? Въ потерь денегь: ибо онъ еще не улзвилъ тебя такъ, какъ Іуда Христа. Однакожъ Сей самую ту кровь, которую излиль, далъ за спасеніе изливавшихъ ее. Что раввое сему представить можещь? Естьли не простишь врагу своему, пто не ему, а себь сдълаешь вредъ. Ему частю вредилъ шы въ настоящей жизни: а самаго себя савлаль недостнойнымъ прощенія въ будущей. Богь ничего такъ не отвращается, какъ злопамятинаго человька, какъ надменнаго сердца, какъ гиввомъ пылающей души. Слушай, чию Онъ говоримъ: естьли примесень даръ твой ко олтарю, и туто всполнишь, сто брать твой имветь нъгто на тебя; оставь каръ твой предъ олтаремь, и поди, прежде примирись св братомв твоимв; и тогза принеси даръ твой. Мат. 5, 23, 24,

Что думаеть, оставить ли? Непремвино, говоришъ Онъ. Ибо жершва сія установлена для шого, чшобы шы имълъ миръ съ братомъ своимъ. Слъдовашельно естьли жертва установлена для утвержденія взаимнаго мира, а ты не имвешь сего мира: то тщетно участвуеть и въ жертвъ. Она стала для тебя безполезна. И такъ сдълай прежде то, для чего принесена жертва, и тогда причастишься ея съ пользою. Для того низшель Сынь Божій, чтобы примиришь насъ съ Господомъ. Для шого не шолько пришелъ Онъ Самъ, но чтобы и намъ, естьли будемъ сіе дълать, дать свое имя. Ибо сказано: блаженны лиротворцы; ибо они нарекутся сынали Божіили. Мат. 5, 9. Что савлаль единородный Сынь Божій, шо и шы дьлай по возможносши, досшавляя миръ себъ и другимъ. За то тебя миротворца и называетъ Онъ сыномъ Божіимъ; отъ того и во время жерптвы вспомниль не о другой какой заповъди, а о примиреніи съ брашомъ, и чрезъ шо показалъ, чшо она всъхъ больше. Хошълъ бы я продолжишь слово; но для внимашельныхъ довольно и того, чио сказано, есшьли сіе удержашь въ

памятии. И такъ будемъ, возлюбленные, всегда помнишь сін слова, также святыя лобзанія и страшныя взаимныя наши объятія. Ибо сіе соединяеть души наши, и всъхъ дълаетъ единымъ тъломъ; поелику всъ мы причащаемся единаго твла. И такъ соединимся въ единое шело, не шела совокупляя съ шьлами, но узами любви сопрягая души съ душами. Такимъ образомъ возможемъ съ дерзновеніемъ вкусить от предложенной трапезы. Хошя бы мы имьли шысячи добродъшелей, но есшьли носимъ въ сердцъ злобу на кого, шо все шщешно и напрасно, и не получимъ отъ нихъ спасительнаго плода. И такъ зная сіе, оставимь всякій гиввъ, и очистивъ свою совъсть, съ кротостію и со всякимъ смиреніемъ приступимъ шрапезъ Христа, съ которымъ Отцу всякая слава, честь, держава, купно со Свяшымъ Духомъ, нынъ и всегда, и во въки. Аминь.

# Св. 10АННА ЗЛАТОУСТАГО ВЕСВДА

о названии кладбища, и о креств Господа и Бога и Спасителя нащего Іисуса Христа.

Часто размышляль я самь въ себъ, для чего опщы наши, оставивъ молитвенные домы въ городахъ, установили сегодня собярашься намъ внъ града, и на семъ именно мьсть. Мав кажется, что они савлали сіе не просто, и не безъ причины. Посему я и искаль причины, и, по благодати Вожіей, нашедъ причину справедливую, основательную, и настоящему торжеству приличную. Какая же шому причина? Мы совершаемъ память креста: а распятый на немъ быль распять внъ града; посему внъ града Онъ и вывель насъ. Ибо за пастыремъ, сказано, идупть овцы: гдь царь, тамь и воины; и гдь трупъ, тамъ и орлы. И такъ вошь причина, почему мы внъ города. Впрочемъ мы докажемъ прежде изъ Священнаго Писанія,

что точно та причина. Чтобы вы не почли сего за одну нашу догадку, я привожу вамъ въ свидътели Павла. Что онъ говорипъ о жерпвахъ? Поелику тела техо жиз вотныхв, которыхв кровь Первосвященникв вносить, для огищенія ервха, во святилище, сожигаются за станомо: посему и Іисись, дабы освятить народь своею кровію, пострадаль за вратами. И такь выдемь кв Нему за станв, нося поруганіе Его. Евр. 13, 11. 12. 13. Павелъ сказалъ, приказалъ, мы послушались и вышли. И такъ точно по сей причинъ мы собираемся впъ города: но для чего въ семъ, а не въ другомъ храмь? Градъ нашъ, по благодати Божіей. со всъхъ сторонъ ограждается мощами Свяшыхъ. И шакъ для чего здъсь, а не въ другомъ храмъ опщы повельли намъ собирашься? Для того, что вдесь лежить множесшво мершвыхъ. Поелику Інсусъ сего дня сошель къ мершвымъ, потому здъсь мы и собираемся; потому и самое мъсто сіе названо кладбищемъ, мъстомъ упокоенія: дабы шы зналь, что скончавшіеся и лежащіе здъсь не умерли, но спять и почивають. Прежде пришествія Христова смершь называлась

смертію. Во оньже аще день снъсте отб древа, сказано, смертію умрете. Быш. 2, 17. И еще: душа согрвшающая, та улрето. Езек. 18, 20. И Давидъ говоритъ: смерть ервшниково люта, и еще: гестна предв Господемв смерть преподобныхв Его. Псал. 33, 22. Также Іовъ: смерть мужу покой. Іов. 3, 27. И не только смертію, но и адомъ она называлась. Выслушай слова Давида: Боеб избавито душу мою издруки адовы, егда прівмлето мя. Псал. 48, 16. И Іаковъ говоришь: сведете старость мою съ петалію во адъ. Быт. 42, 38. Сін имена смершь наша имъла прежде сего. Но когда пришель Христось, и умерь, чтобы дать жизнь міру: смершь уже не называется смершію, но сномъ и упокоеніемъ. Что она называется сномъ, сіе ясно изъ словъ Христовыхъ: Лазарь друго нашо уснуло. Іоан. 11, 11. Не сказаль Онъ: умерь, хошя шочно онъ былъ мершвъ. А естыли хочешь знапъ, сколько наименованіе смерши сномъ было странно, то смотри, какъ ученики, услышавъ сіе слово, смущаются и говорять: Господи! естьли уснуль, то выздоровьеть. Такимъ образомъ они не поняли, что было

сказано. Также и Павель говоришь: по сему и уснувшие погибли? 1 Кор. 15, 18. И въ другомъ мъсшъ также говоря о умершихь: лы живущів не предупредиліб уснувшихд. 1 Өес. 4, 15. И еще: встань спящій. И дабы показать, что онь говорить сіе о мершвомъ, присовокупиль: и воскресни изб мертвыхб. Еф. 5, 14. Смотри, смершь вездь называешся сномъ. Поптому и кладбище названо мъсшомъ упокоенія. Имя сіе для насъ полезно, и заключаеть въ себъ глубокую премудрость. И шакъ когда шы провождаещь сюда мершваго, що не шерзай себя: ибо провождаешь его не къ смерши, а ко сну. Одно имя сіе можеть утвшить шебя въ гореспи. Помни, куда провождаещь? На мъсто упокоенія. И когда провождаеть? Послъ смерши Христовой, когда узы смерши разсторгнуты. Такимъ образомъ и отъ мъста и отъ времени вы можете получить великое ушъщеніе. Слово сіе ошносишся особенно къ женщинамъ: поелику полъ сей болье чувствишелень и склонень къ печали. Но одно именованіе мъста сего достаточное достиваляеть врачевство въ печали сей. Вошь для чего мы завсь собираемся.

TACTE XIV.

Digitized by Google

. Сегодня Господь нашъ всв во адв мъсша обходинть; сегодня Онь сокрушиль мьдныя враща; сегодня вереи жельзныя сломиль. Псал. 106. Ис. 45. Замыть шочность выраженія. Не сказаль Пророкь: опіверзь мьдныя враша, но сокрушило льдныя врата, дабы шемница была безполезна. Не ошняль вереи, но сломиль, чиобы сигража не была кръпка. Гдъ нъптъ ни дверей, ни вапора: туда есшьли кто и войдеть, не моженгь бышь удержань. И шакъ когда Христось сокрушиль: то кто другой возможенть исправинь? Ибо чно Богь испровергнешь, кто уже возставить? Цари, когда освобождающь узниковь своими указами, не шакъ поступающь: они оставляють и двери и стражу, показывая чрезъ то, что опять должны войщи шуда или самые освобожденные, или другіе вивстю ихъ. Но Христось не такъ. Желая показать, что пришель конець смерши, Онь сокрушиль мъдныя ея враша. Мъдными назваль ихъ не пошому, чшобы онь были сдъланы изъ мъди, но дабы представить жестокость и непреклонность смерши. Что мъдь и желъзо означающь ожесточеніе и непреклон-

ность, слушай, что говорить Пророкь одному нечестивцу: жила железна выя твол. и тело твое медяно. Иса. 48, 4. Такъ сказаль онъ конечно не пошому, чтобы у него была желъзная жила и лице мъдное, но поелику онъ имълъ лице непреклонное, безспыдное и ожеспоченное. Ты хочешь знать, какимъ образомъ смершь была неумолима, непреклонна, совершенный адаманить? Сшолько времени никіпо не могь ее склониць къ шому, читобы она освободила кого нибудь изь своихъ плънныхъ, доколъ снизшедшій къ ней Господь Ангеловъ не принудилъ ел. Ибо Онъ связалъ прежде кръпкаго, и пошомъ расхишиль его сосуды. По чему и присовокупляется: сокровища телная, невидимая. Хоптя выраженія сін и одинаковы, но имъющъ двоякій смыслъ. Ибо есшь щемныя мъста, но часто, при свъть свътильника, могушъ бышь видимы. Оныя же адскія обласши были самыя мрачныя и скучныя, и никогда не принимали въ себя свъта. По сему и называются сокровищами шемными и невидимыми. Ибо дъйсшвишельно онь были шемны, доколь не взошло и не освъшило ихъ Солнце правды, и адъ. не

сдълало небомъ. Ибо гдъ Христосъ, тамъ и небо. Справедливо называется адъ и сокровищами: поелику великое лежало шамъ богатство. Діаволь, обольстивь перваго человька, все естество человъческое - сіе богашство Божіе, похишиль и предаль смерти. А чию все человъческое естество было богатство Божіе, сіе видно изъ словъ Павла: богатый во всехо и для всехо призывающихо Его. Рим. 10, 12. И какъ Царь, нашедши начальника разбойниковъ, кошорый обходишъ города, вездъ грабишъ, и, скрываясь въ пещеръ, кладетъ тамъ награбленное свое богашство, связываеть сего начальника разбойниковъ, и самаго его предаетъ казни, а сокровище его вносить въ государственное казнохранилище: такъ и Христосъ сделаль. Діавола, сего начальника разбойниковъ и стража темницы, и съ смертію вивств связаль своею смертію, и все богашство, то есть, родь человъческій внесь въ царскія свои сокровища. Сіе и Павель показываенть, говоря: Онб исхитило насв ото власти тылы и поставило во царство любви своей. Колос. 1, 13. И, что всего удивительные, Самъ Царь пришель.

Ибо никакой Царь никогда не сдълаль бы сего самъ; всякой чрезъ слугъ своихъ освобождаешь узниковь: но здесь не шакъ. Самъ Царь къ узникамъ пришель, не постыдился ни шемницы, ни заключенныхъ въ ней; ибо созданія своего Онъ не могъ стыдиться; сокрушилъ враша, сломилъ вереџ, явился во адъ, стражу всю обезоружиль, и стража шемницы заключивъ въ оковы, наконецъ возврашился къ намъ. Мучишель ошведенъ въ плънъ, кръпкій связанъ; самая смершь, положивъ оружіе, обнаженная поверглась къ ногамъ Царя. Видишь чудную побъду? Видишь действія креста? Я скажу тебе ньчто еще удивительнъе. Разсмотри, какъ совершена побъда, и тогда еще болье изумишься. Ибо чемъ побеждаль діаволь, шемь самымъ побъдилъ его Христосъ; взявъ его оружіе, онымъ же и сразилъ его. Какимъ образомъ, слушай! Дъва, древо и смершь были знаками нашего пораженія: дъва разумъептся Ева; ибо она еще не знала мужа; древо разумъется древо познанія добра и зла; смершь, наказаніе Адама. Но смотри, опять дева, древо и смерть - сіи знаки пораженія, сдедались знаками и победы. Вме-

сто Евы Маріамъ; вмъсто древа познанія добра и зла, древо Креста; вмъстю смерти Адама, смерть Христова. Видинь, тьмъ онъ побъждаль, шъмъ и побъждень. Древомъ діаволь побъдиль Адама: крестомъ Христосъ сразиль діавола. Оное древо низвергало во адъ; а сіе вызывало изъ ада шъхъ, кошорые сошли шуда. Оное древо укрывало нагаго пленника; а сіе всемь показывало на высоть нагаго побъдителя. Оная смерть осуждала шъхъ, кошорые были послъ нея: а сія воскресила и шъхъ, кошорые жили прежде ея. Кто избяснито могущество Господа? Псал. 105, 2. Чрезъ смершь мы сдълались безсиершны. Таковы дъйсшвія креста! Уразумьль ли ты побьду? Уразумьль ли образъ побъды? Замъть и то, что безъ нашего труда совершено сіе великое діло. Мы оружія кровію не обагряли, не стояли въ боевомъ строю, ранъ не получали, и сраженія не видьли; но побьду одержали. Брань Господия, а вънецъ и нашъ. И такъ, поелику побъда и наша: то, какъ воины, мы всв сегодня воскликнемъ побъдную пъснь; скажемъ во славу Господа: поелощена смерть побъдою. Смерть! едь твое жало? Адо! едь

твоя побъда? Осін 13, 14. 1 Kop. 15. 54, 55. Крестъ совершиль намъ все сіе; крестъ, знаменіе побъды надъ демонами, оружіе прошивъ гръха, мечь, кошорымъ Хрисшось пронзиль змія; кресшь, изволеніе Опща, слава Единороднаго, веселіе Духа, красоша Ангеловъ, ушверждение Церкви, похвала Павла, швердыня Свящыхъ, свыть всей вселенной. Какъ въ шемномъ домъ, еспили кию зажжешь свышильникь и поставищь, що прогоняенть шьму: шакъ въ покрышой мракомъ вселенной Христосъ возжегии, какъ нъкій свъппильникъ, кресшъ, и поставивъ его, разогналь весь мракь земли. И какъ свъщильникъ на верху имъентъ свъщъ, такъ и кресить на вершинъ своей имълъ сілющее Солнце правды. Увидъвъ Его пригвожденнымъ, міръ ужаснулся, потпряслась земля, разсыпались камни. Но шогда какъ камни разсыпались, не разсыпалась безчувственность Іудеевъ. Раздралась завъса, но не расторглось ихъ злое единомысліе. Почему разодралась завеса? Потому, что храмъ не могь видеть распяннаго Господа: а чрезъ що, что случиось съ его завъсою, онъ какъ бы шакъ говоришъ намъ: "Кто хочетъ, пусть попираенть Свящое Свящыхъ. Ибо чио мнв польаы въ немъ, когда шакая жершва принесена вив его? Что мив пользы въ завътъ? Что пользы въ законъ? Напрасно, тщетно училь я сему столько времени. Тоже возвъщаль и Пророкъ, говоря: посто матится народы и племена замышляють тщетное? Псал. 2, 1. Они слыщали: яко овга на заколеніе ведеся, и яко агнець предь стригущимо его безгласень; Иса. 53, 7. столько времени размышляли о семъ пророчествь, но, когда исполнилось, не увъровали. Видишь, какимъ образомъ они замышляли шщешное? По сему раздраніе завъсы храма напередъ показывало, что послъ сего насшанешь запуствніе врчное,

И щакъ когда мы пригвожденнаго на креств увидимъ и въ настоящій вечеръ, какъ агнца закланнаго и принесеннаго въ жершву: то приступимъ съ трепетомъ, съ великимъ уваженіемъ и благоговъніемъ. Ужели не знаете, какъ Ангелы стояли при гробъ, въ которомъ не было уже тъла, при гробъ пустомъ? Однакожъ поелику онъ точно виъщалъ въ себъ тъло Господне, то они

Digitized by Google

оказывають великую честь и самому мьсту. Ангелы, имъющіе есшество, превосходнъйшее нашего, съ такимъ уваженісмъ благоговъніемъ стояли при гробъ: а мы, готовясь подойщи не къ пустому гробу, но къ самой прапезв, на которой лежитъ Агнець, приходимь въ безпорядкъ и съ шумомъ. Какое же намъ будешъ прощеніе? Не безъ причины я говорю сіе; но поелику вижу, что многіе въ сей вечеръ шумять, кричашь, одни другихь толкають, твенятся. бранятся, и больще пріобрътають себь мученіе, нежели спасеніе: для сего делаю имъ сіе увъщаніе. О! человъкъ! что ты дълаеть? Когда Священникъ стоить предъ трапезою, и, воздъвая руки къ небу, призываешъ Духа Свящаго, чтобы Онъ снизщелъ и прикоснулся къ предлежащимъ дарамъ, шогда великая щищина, великое молчаніе. А когда Духъ даешъ благодашь, когда снисходишь, когда прикасается къ предлежащимъ дарамъ, когда шы видишь Агица закланнаго и приготовленнаго: тогда щы заводищь щумъ, тогда безпорядокъ, тогда споръ, тогда брань, Какъ же можно шебъ получишь плодъ ошъ сей жершвы, когда съ такимъ безпорядкомъ

приступаеть къ сей трапезь? Не довольно того, что мы приходимь со гръхами, .но и въ самое время, когда приходимъ, не хошимъ бышь безъ гръховъ? Ибо когда ссоримся, когда шумимъ, когда другъ друга угрызаемъ: шогда можно ли бышь безъ гръховъ? Что ты спешить, скажи мете? Для чего шы шъснишься, видя закланнаго Агнца? Естьли бы и цълую ночь можно было смотръшь на сію жершву: то, скажи мнъ, наскучило ли бы шебъ смошръщь? Весь день ты ждаль, провель большую часть ночи, и такой трудъ въ крашкую минуту времени теряещь и погубляещь? Помысли, что это предлежить, и для чего? Закланъ Агнецъ для тебя, и ты, видя сего закланнаго, оставляешь Его? Глв трупо, сказано, тамо и орлы. Маш. 24, 28. Но мы не какъ орлы, а какъ псы приходимъ. Столь велико безспыдство наше! Помысли, что это изливаешся? Эшо кровь, кровь, кошорая изгладила рукописаніе гръховъ; кровь, которал очистила швою душу, омыла нечистоту, восторжествовала надъ началами и властями. Ибо обезсилило, сказано, натальство и власть, явно посрамило ихо, возторже-

ствоваво надо ними на креств. Колос. 2, 15. Много на семъ памяшникъ побъдныхъ знаковъ; добычи высоко висящъ на крестъ. Ибо какъ сильный Царь, по успъшномъ окончаніи пруднъйшей брани, броню, щить и оружіе побъжденнаго Царя и воиновъ кладешь на высокомь памяшникь; шакь и Христосъ, по успъшномъ окончаніи брани прошивъ діавола, все его оружіе, смершь и проклятіе повъсиль на высокомъ кресть, какъ бы на нъкоемъ памящникъ, дабы всъ видъди сей памяшникъ, и горнія силы, сущія на небесахь, и долу - на земль живущів люди, и сами побъжденные злые демоны. И такъ поелику толикій мы получили даръ, то, по возможности, явимъ себя достойными дарованныхъ намъ благъ; дабы чрезъ то наслъдовать и царство небесное, благодашію и человъколюбіемъ Господа нашего Іисуса Христа, чрезъ котораго и съ которымъ Отцу, купно со Святымъ Духомъ, слава, честь, держава, во въки въковъ. Аминь.

## милосердіе божієвь сокрытіи оть нась будущаго.

Счастливы мы, что будущее въ отнотеніи къ счастію или несчастію, которыя могутъ быть нашимъ жребіемъ, темно и неизвъстно для насъ.

Предвъдъніе будущихъ печальныхъ дней могло бы помрачить и настоящіе свътлые дни. Естьлибы на пр. супругъ, которая, проживши одинъ, два, три счастиливыхъ года съ супругомъ своимъ, стоитъ теперь съ поникшимъ взоромъ и глубокою печалію при гробъ его, - естьлибы, говорю, въ то время, какъ она предъ свящымъ олшаремъ заключала союзъ супружеской любви и върности, зритель будущности предсказаль ей судьбу ея и увърилъ бы ее въ истинъ своего предсказанія; то настоящее чувство ея горести не облегчилось бы отъ того, а между шъмъ она лищилась бы всего благоподучія, кошорымъ могла наслаждащься и наслаждалась безъ сего гореспинаго предвъдъмія. Всякое доказашельство, свидътельствующее ей о върной любви ея супруга, разполагало бы ее всегда къ большей горести. Естьлибы мать, которая стоитъ теперь при могилъ умертаго, послушнаго и прекраснаго, десятилътияго сына своего, узнала о сей преждевременной смерти еще до рожденія его; то она при самомъ рожденія привътствовала бы его воплемъ, и колыбель его въ глазахъ ея была бы гробомъ.

Топть, кто, по какому либо нестастному случаю, невинно лишился благопріобрьтеннаго и благоупотребляемаго имъ имущества, конечно бользнуеть о сей потерь; впрочемь онъ утвіщаеть и ободряеть себя дъятельнымь состраданіемь къ нему твхъ, кои были свидьтелями прежняго его безпорочнаго поведенія, его бережливости, его умъренности. Но сталь ли бы онъ съ такимъ прилъжаніемъ трудиться, съ такимъ трилъжаніемъ трудиться, съ такимъ тцаніемъ беречь его, съ такою умъренностію наслаждаться; естьлибы прежде на върное зналь о сей потерь?

Счаспіливый человікь, котпорому доста-

мась въ удълъ свъщлая, не возмущаемая печалію жизнь, но кошорый впрочемъ при невърности человъческаго счастія убъгаеть праздности, легкомыслія, невоздержанія и гордости, сталь ли бы убъгать сихъ и подобныхъ симъ пороковъ, естьлибы былъ увъренъ, что его счастіе продлится до его гроба?

Человъкъ, не имъющій никакого понятія о томъ, что впредь можетъ съ нимъ случиться, когда получаетъ какое-либо новое, неожиданное увеличеніе своего благополучія, радуется о томъ, тъмъ съ большею искренностію и благодарностію къ Богу, что сіе было благополучіе неожиданное и новый даръ благаго его Бога. Но сталъ ли бы такъ сердечно о томъ радоваться, и обратилъ ли бы съ такою благодарностію взоръ и сердце свое къ Небу тотъ, кто давно уже предвидъль таковое увеличеніе своего благополучія?

Гдъ буденть всякое благочесние, гдъ именно благочестивое упование на Бога при предвъдънии непремъняемой судьбы? Гдъ будентъ

истинная добродъщель, которая, по извъстной обязанности, дълаетъ справедливое, не спративая: что будеть мнъ за то?

Такъ, благо намъ, что наше будущее, въ отношени къ счастию или несчастию, которыя могушъ быть нашимъ жребіемъ на землъ, шемно и неизвъстно?

Конечно мы не можемъ шеперь кръпко положишься ни на какое земное сшяжаніе, не можемъ бышь увърены, что то или другое изъ шльнныхъ благь можешъ продлишься для нась чрезъ вою жизнь нашу; но полезна ли была бы для насъ шаковая возможность? Естьли уже и теперь очень многіе, для сшяжанія невърныхъ и суешныхъ благь, гошовы пожершвовать своею должностію и совъстію: то какъ усилилась бы страсть къ почесніямъ, деньгамъ и чувспівеннымъ удовольствіямъ тогда, когда бы мы были увърены въ обладаніи ими чрезъ все продолженіе нашей жизни на земль? Какъ ръдко пробуждалось бы стремленіе къ высшему и лучшему, къ свящому и Божесшвенному- въ сердць, колпорое крыпкими узами привлзано

было бы къ земль, и стратилось бы одной смерши, какъ разрушишельницы его счастія? Но сто пользы селовъку, ежели оно и весь міро пріобрьтето, душь же своей повредито? Притомъ это еще сомнительно: стяжали ли бы мы себь, при такой увъренности, блаженство даже и для сей только жизни? Ибо кромъ шого, что безпрерывное и безнаслажденіе земнымъ и чувственпечное нымъ своею неумъренностію скоро притуплнешь самую способность наслаждаться,кромъ шого къ исшинному человъческому блаженству принадлежить удовлетвореніе благороднъйшихъ потребностей духа и сердца, для кошорыхъ человькъ шьмъ болье шеряеть удобопріемлемости, чемь болье возрастаеть въ немъ привязанность къ земному и чувственному.

Вивсто безполезных жалобь на непостоянство благь земных, будемь благоразумные пользоваться и наслаждаться благомь настоящимь, которое удвлено намь для сей жизни. Оно легко можеть быть какимь нибудь несчастнымь случаемь у нась отнято; не будемь никогда забывать сего,— и его потеря не нарушинть нашего покол и нашего блаженства. Но оно можеть также при благоразумномъ употреблении и услаждать настоящую жизнь нашу: для того оно дано намъ; для того мы и будемъ съ благодарностію къ Богу употреблять его.

Ахъ! какъ достойно сожальнія, что многіе изъ насъ сами делающь горькою жизнь свою, и своими неумъренными желаніями и часто глупыми надеждами лишають себя исшиннаго наслажденія благами насшоящими! Тысячи говорянгь, или, по крайней мъръ, шакъ мечшающь: "Есшьли я досшигну шого "счастія, котораго теперь такъ сильно же-,,лаю, то какъ буду я тогда благословлять "бышіе мое, съ какимъ самодовольствіемъ "буду наслаждапться имъ- и неумъреннымъ своимъ желаніемъ дишающъ себя желаннаго самодовольситвія. И еспили не исполняющся ихъ желанія; шогда всь блага, кошорыя они **шеперь имьюшь, и кошорыми сь пріяшно**стію моган бы наслаждаться, уже пошеряли для нихъ всю свою пріяшность. Естьли же они достигающь желаннаго счастія; то по крайней мъръ часшь ихъ жизни, между про-TACTE XIV.

бужденіемь желанія и его исполненіемь, изчезаешь для нихъ безъ всякой пользы; они не шакъ ею пользующся, какъ воспользовался бы человькъ самодовольный. И шакъ вошь краткое ученіе истинной житейской мудроспи: ограничивай, умъряй првои желанія для будущаго; учись яснъе познавать и благоразумнье употреблять блага настоящія, удьленныя шебъ для сей жизни; смягчашь и переносишь недосшашки и непріяшносши не--избъжныя ни въ какомъ состояніи, ни въ какомъ ошношеніи жизни! Посльдуй ученію Премудраго: не забощься о будущемъ ушръ! Темно и неизвъсшно будущее. Можешъ бышь оно несешь шебь печаль; можешь бышь оно несешь шебь и радосшь. Для чего же шеперь ошказывашься ошъ всъхъ надеждъ и пишань въ себъ одинъ страхъ?

Конечно въ семъ случав много зависитъ от того, болве или менве имвешь ты основательныхъ причинъ стращиться извъстныхъ опасноситей и несчастий. Естьли ты на пр. поступаеть несправедливо: то ты имвешь причины стращиться; ибо твоя несправедливость рано или ноздо будетъ

ошкрыша и наказана. Ты поступиль бы неблагоразумно, есшьли бы дегкомысленно сшарался изгнашь справедливый страхь, пока угрожаемое несчасине не насшигло и не привело шебя въ уныніе. Исправь, чио можешь исправинь, сознайся въ швоей дливосши съ чистосердечнымъ раскаяніемъ и съшвердымъ намъреніемъ поступать впредь справедливо; шогда шолько водворишся спокойствіе въ душъ твоей. - Или, еспьли шы своею праздносшію, безпорядками, разточительностію и страстію къ забавамъ гонтовишь себъ долги и безпокойства; то шы должень сшрашишься разрушенія швоего домашняго благополучія. Ты поступиль бы глупо, есшьли бы вздумаль обольщашь са-, маго себя, или закрывать глаза свои отъ опасносии, или льсшишься надеждою, шы избъжниь шого какимъ лебо счасшливымъ случаемъ. Ръшись бышь дъящельнымъ; обдумай и начершай для себя соразмърный съ швоимъ имущесшвомъ и сосшояніемъ планъ жизни, и следуй ему постоянно; трудись съ надлежащимъ прилъжаніемъ; ограничивай твои потребности; учись довольствоваться малымъ, когда шы можешь это савлать свободно, по одной добровольной рашимости, господствовать надъ самимъ собою. Тогда это будеть для тебя труднае, когда необ-кодимость, сопряженная съ стыдомъ, принудить тебя къ тому.

Еспьли же мы не имъемъ никакой другой причины спраципься несчасній, могущихъ постигнуть насъ, кромъ той, что будущее жемно и неизвъстно; то для чего намъ предаваться одному страку тогда, какъ мы имъемъ причину надъяться лучтаго; для чего, ради будущаго возможнаго несчастія, обременять себя теперь несчастіемъ дъйствишельнымъ?

Но, можеть быть, кию либо скажеть! "Это испина, но она не можеть быть для меня истиною полезною; ибо боязливое мое сердце неспособно принять ее. Чтобы страхь побъдить надеждою, или еще болье, безъ надежды и страха спокойно инти на встръчу мрачной и неизвъстной будущности, для сего потребень духъ, который не удълень миъ. Кию дасить мнъ такой духъ?"

Его можение дань имебе одна полько вера и приноме испинная, Божественною силою возвышающая духе и укрепляющая сердце. Избери ее себе подругою и руководишельницею.

Сколь ни мрачно будущее, на встръчу которому идемъ мы, но изъ среды сего мрака просіяваеть звъзда, которая уясняеть мрачную стезю и покавываеть какъ при солмечномъ сіянім небесную истину, которая пріемлющаго ее сердцемъ не только ведеть нуттемъ безопаснымъ, но и воодущевляеть его духомъ и силою: царствуетъ въчная мудрость и въчная любовь! Богъ правитъ міромъ, безъ Его воли ничего не можетъ случиться съ нами; а что дълаетъ Богъ, що для насъ благо!

Правда, нъкоторыхъ произшествій міра, въкоторыхъ судебъ человъческихъ не можетъ постигнуть даже и върующій; но онъ далекъ отъ робкаго сомнінія. Онъ думаеть: есть Богь, и что ты? ты, котораго взорь простирается только на весьма незначительную часть вселенной, только на малый пункить въ безконечной обласии творенія Божія? Можешь ли щы рішнить, чио благо, и чио спасишельно для цізлаго и каждаго недізливаго, для времени и візчности?

Смотри! еще мъняющся въ правильномъ порядкъ времена дней и лъщъ, еще и донынъ, какъ и за шысячу лъщъ, луна сопушствуещъ землъ; еще изливаещся на насъ иламеннаго океана — солнца свъщъ и шеплоща; еще продолжающъ свое шечене по своимъ назначеннымъ пушямъ безчисленныя свъщила: возможно ли же, чтобъ чтолибо въ міръ нравственномъ могло разрушищъ планъ всемогущаго и премудраго? И можещь ли сомнъващься шы, человъкъ, можещь ли сомнъващься шы, человъкъ, можещь ли сомнъващься шы, хрисшіанинъ, что Тошъ, кто дароваль намъжизнь нашу со всъми ея радосшями, и впредъбудетъ пещись о благъ дъщей своихъ?

Какая шому причина, что какой либо юноша съ шакимъ духомъ вступаетъ въ свътъ? — У него живъ еще исполненный любви къ нему отпецъ, который своею опытностию, силою и богатиствомъ старается споспътествовать счастию его. Но отпецъ его естъ

смершный, а изъ шаковыхъ и мудрый моженть иногда оппибанься въ избраніи средствь сильный можещь сдълащься слабымь, богашый бъднымъ, и, можешъ бышь, завшра будешь лежашь на одрь смерши. Но вы, которые въ духъ благочестия и въ дъшской простоть ходите предъ Господомъ, вашимъ Богомъ, вы смело идите на встречу будущностин, вы имъете Отца, которато благоспъ, премудроспъ и сила безконечны, кощораго источники благословенія для содьланія вась благополучными неизчерпаемы. Послъдуйте съ совершенною преданностію Его водищельству, хошя бы Онъ повель васъ иногда и пушемъ бугрисшымъ: Онъ върно приведешъ васъ туда, гдъ купно со Свящыми вы будете благословлять Его во въки.

Кто имъетъ шакую въру, тотъ конечно не имъетъ недостатка въ истинномъ мужествъ, тотъ съ полнымъ присупиствіемъ духа, скажетъ съ Псалмопъвцемъ: Боеб налб прибъжище и сила. По сели не убочися, хота бы поколебаласъ зелля и соры двиенулись во сердие морей.

Все вемное невърно и ненадежно; и шакъ сшарайся шъмъ съ большею ревностію снискать такія блага, котторыя не могупть бышь похищены у шебя ни неправосудіемъ людей, ни несчаспіными обстояшельсшвами, ни неблагопрілисшвующею судьбою, ниже самою смершію, ш. е. мудрость и добродътель; старайся пріобръсть столь кръпкую увъренность въ священнъйшихъ исшинахъ Въры, чшобы можно было сь нею жить и умереть, и доказывай въру швою въ Бога и безсмершіе добродътельною жизнію! Уважай порученную тебъ должность, какъ заповъдь Божію, и исполняй её со всею точностію. Почитай Свяшаго съ глубокимъ благоговъніемъ и охошною покорноснію; починай Всеблагаго съ сердечною любовію и съ дъшскою довъренностію, и имъй въ себъ добрую совъсть, сіе неоціненное благо, котторое счастивому досшавляенть возвышенный нее, духовное наслажденіе его радоспіями, несчаспіному облегчаенть бремя его спіраданій и досшавляешъ шихую, спокойную смершь.

Последуемъ сему ученію, докажемъ нашу

въру въ Бога благочестивою жизнію и дътскою къ Нему довъренностію: и тогда смъло можемъ иніти на встръчу будущему, сколь оно ни мрачно и неизвъстию. Мы идемъ подъ рукою Божією. Донынъ Онъ помогаль намъ; Онъ будетъ помогаль намъ и впредь.

## СЛОВО

вь день возшествій на Всероссійскій Престоль Его Величества, Благочестивыйшаго Государя Императора Александра Павловича, Самодержца Всероссійскаго.

Воздадите Кесарева Кесареви, и Божія Богови. Маш. 22, 21.

Сими словами ошвъчаль Господь нашъ на предложенный Ему Фарисеями вопрось: должно ли давать подать Кесарю, или нѣтъ? давать ли наль, или не давать? (Марк. 12, 14.) Вопросъ быль хишрый. Естьли Онъ — думали они — ушвердить право Кесаря, то мы предъ народомъ объявить Его предателемъ отечества, преданнымъ языческому Правительству. Естьли поступинъ напротивъ, то обвинимъ Его какъ возмутителя противъ Верховной Власти, и предадимъ суду. Но тщетно, говоритъ Соломонъ, разставляется съть предъ елазали

пернатыжь: (Приш. 1, 17.) Інсусы Хрисшосы, познавъ лукавситво своихъ враговъ, не хошьль долго разсуждашь съ ними о правахъ Римскаго Кесаря. Слова Его были бы не всь выслушаны какъ должно, и злонамъренно перешолкованы. По сему Онъ далъ крашкій и мудрый ошвіннь. Повельвь показашь себь монету, которою Іудеи платили подашь Римлянамъ, Онъ спросилъ ихъ: съе это изображеніе и надпись? и когда сказали Ему: Кесаревы; изъ сего савлаль Онъ такое заключение, котпораго они совсымь не ожидали, и кошорое однакожъ было самов есшесшвенное. И тако отдавайте Косарево Кесарю. - Сихъ словъ довольно было къ тому, чтобы вразумить лицемвровъ касамельно ихъ должностей къ Царю Римскому. Они удивились премудростии Іисуса, и удалились отъ Него въ молчаніи и съ посрамленіемъ.

Крашкій ошвінть Господа просширается гораздо далье, нежели сколько заключаль въ себі вопрось Фарисеевь. Іисусь Хрисшось въ своемъ ошвінть изрекаеть законъ о совершенномъ повиновеніи Верховному На-

чальенну, и вижимъ образомъ сіе повиновеніе дълаенть должностію Евангельскою. Онъ подшверждаенть права сей Власти собственною своею властію, и повельваенть воздавать ей все, что принадлежинть ей, — точно шакъ же, какъ всъ обязаны создавать Боеу все то, что есть Божіє.

Мы никогда не можемъ имъпъ предположенія, оскорбищельнаго для върноподданныхъ Благочестивъйщаго Государя нашего Имнератора Александра І, кошорый научаешь насъ и своими законами, и собсивеннымъ примъромъ, воздавать Божів Богу,-не можемъ, говорю, имънъ того предположенія, что есть между сынами Боголюбимаго нашего Отечества такіе, для конкъ бы подлежала сомнънію сіл испина, природою глубоко положенная въ каждое сердце существа мыслящаго, и ошкрываемая каждымъ чистымъ разумомъ; - исшина, кошюрая наконецъ изречена была въ слухъ всего міра самимъ Царемъ вселенныя. Доколь Богь будешь благословлящь Царсиво Благословеннаго Монарха нашего; доколь буденть держань въ своей

рукв сердца Благовърныхъ Царей Россійскихъ: дошоль сей же Благій Богь не воздремлеть, ниже уснеть, сохраняя избранный и возлюбленный народь свой во тихой и безмятежной жизни; (Тим. 2, 2.) не воздремленть и не усненть, руководя его къ спасищельнымъ и священнымъ его обязанносшямъ, какъ гласомъ есшественнаго закона, такъ и свътомъ Евангельского откровенія: симъ гласомъ, котпорый столь громко слышишся въ сердцъ каждаго Россіянина; - симъ свъщомъ, кошорый сшоль ясно свъщинъ, и непрестанно умножает благотворную тенлому свою во всъхъ придълахъ просмранвышей вы свыть Имперін. - Но, въ овнаменованіе высокаго шоржесціва, въ засвидъппельсивованіе нашей ревности къ закону Евангельскому, нашего усерділ къ Престолу и нашей любви къ Царю, мы равно не можемъ въ настоящія минушы оставишь безь вниманія существенное, единое истинное и прочное основаніе, на которомъ ушверждаются права Скиптроносцевъ, и зижденися благо народовъ.

Ежели бывающь враги Пресшола, що они

же супь враги и Въры. Еслики бывающь люди, прошивящіеся Державной Власии; що они же самые отвергающь власть и силу закона Божія. (Прем. 5, 24. Прит. 6, 14. Туд. ст. 8.) – Такъ. Одно только нечестие и безвъріе, возстающее прошивъ Бога, хоченть быны свободно онгь всякаго подчиненія и покорности. - Нечестіе, можеть бышь, хорошо знаешь и видишь кръпкую связь, какая находишся между Державною Власшію и между правилами Христіанской Въры; и пошому оно никогда не возстаенть прошивъ Власши, чтобы въ тоже время не оскорблять Въры; и никогда не касает; ся Въры, не злоумышляя прошивъ Власши, -сколько бы впрочемь ни были шонки и хишры мрачныя его намъренія и дъйствія. - Ложь можеть быть безь противорьчій. Это первый доказаль, при первомь опышь, ошець лжи. Такъ и нечестіе - его рожденіе. Оно, болъе или менъе ясно и свободно, иногда говоришъ-къ народамъ, что Въра Божественная (ибо мы здесь должны разумени только ее), что сіл Въра, которая заповъдуеть безпрекословное подчиненіе земной Власши, еспъ плодъ тонкаго искусства и дальновиднаго совбражевія Царей, забошливися о своихь пользахь; — иногда, указывая самимь Царямъ на элоупошребленія, кошорымъ когдалибо подвергалась крошкая и свящая Въра Хрисшова со сшороны людей, имъющихъ неправо сердце съ Богомъ, (Псал. 77, 37.) или ревнооть по Боев, но безб разсужденія, (Рим. 10, 2.) и приписывая оныя самой Въръ, клевещешъ, чио она еспь опасный врагь и для самихъ Царей.

Слъпое йечестие! Оно не видить истины. Оно не можеть, или, правильные, не хочеть отличить излишествь со стороны Власти, отгь самой Власти; злоупотребленій, или лучте, несчастій Въры, отть самой Въры. Злое нечестіе! Оно не хочеть видыть, что ежели лежить тяжкое иго на народахь; то это на тьхь, которые чужды благодытельнаго закона Іисусь — Христова. Оно не хочеть внать, оно не върить, оно углубляеться въ свой собственный мракъ отть свыта той истины, которая оправдывается опы томь — благодареніе всеблаженному и всеблагому Богу! — оправдывается толико въковь наитаче въ Боголюбимой Россіи; — отть свыта

Digitized by Google

той испины, что повиновенів изб страха наказанія кончилось, и началось повиновеніє по совъсти; (Рим. 13, 5.) что взаимныя подозрънія и опасенія, которыя мучили равно и деспотовъ и рабовъ, и были безпрерывными источниками или жестюкостей или возмущеній, престали — съ того времени, какъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ даль и Царямъ и народамъ образъ всякой добродъщели и совершенства. —

Такъ. Одна Хрисшіанская Въра соглашаенть всъ пользы, кошорыя могли казащься прошивоположными. Одно правило ея закона ушверждаенть довъріе между Монархомъ ж подданными. Одно оно опредъляенть качесшво господсшва, и свойсшво подчиненія. Сіе великое правило еснь що, кошорое подчиняенть насъ Власши шъмъ же самымъ побужденіемъ, кошорымъ покарленть Богу, и, по выраженію одного Учипеля Церкви, посшавляенть пресшоль Царя въ нашей совъсин — шамъ, гдъ Царь Царей имъенть свой пресшоль. Надобно повиноваться не только изб стража наказанія, но и по совъсти. (Рам. 13, 5.) Будьте покорны всяколи селовыескому постановленю, для Господа: Будьше покорны Царю, како верховной Власти; и Правителямо, како ото него посылаемымо. (1 Пеш. 2, 13. 14.) Будьте послушны— со страхомо Божимо. Ибо вы шыть служите Господу Христу. (Кол. 3, 22. 24.)

Совершеннъйшій законъ! Божественная заповъдь! — Совъсть, всегда чистая предъ Богомъ, дълаетъ покорность совершенною; безопасность, естьлибы и не было выштаго начала, располагаетъ Власть быты кроткою и снисходительною. Народы поставлены въ зависимости, Цари въ справедливости, посредствомъ одного и того же долга, и благо тъхъ и другихъ есть плодъ святьйтей заповъди: повинуйтесь по совъсти, повинуйтесь для Господа.

Повиновеніе Христіанское! Сколь оно выше свободы тізхь, которые, бывь рабами страстей, не знають, что едь Духо Господа Іисуса, талю свобода! (2 Кор. 3, 17.) Поелику оно происходить не изъ страха рабскаго, который всегда низокъ и мучите-

YACTE XIV.

ленъ, що оно величественно и крошко. Поелику не имъещъ основаніемъ корысти, що его усердіе къ Начальству чисто от всякаго подозрънія. Будучи независимо от благоволенія со стороны выстихъ, и выше неблаговоленій, оно — Христіанское повиновеніе — сколь бы ни было безусловно и страдательно, носить на себъ благородный характеръ свободы. —

Іисусь Христось одною чертою изображаешь обязащельство воздавать должное и Богу и Кесарю. Это значить, что по Его Евангельскому закону власть и права Кесаря супь Божіи. Нъто власти не ото Бога, говорить Апостоль; а существующія власти отб Бога угреждены. (Рим. 13, 1.) Выслушайте, народы, съ должнымъ вниманіемъ сію великую и священную исшину. Да напечаття в ставить в ставить на напечаття в ставить сердцъ швердыми и неизгладимыми буквами. Сія истина, дъятельно вами изученная, послужить основаніемь вашего спокойствія, и залогомъ ващего блаженства. Власть, подъ правленіемъ котторой вы находитесь, самимъ Богомъ вознесена надъ вашими главами. Вы должны повиноващься ей, какъ самому Вогу. Вы не можете прошивиться ей самою мыслію ватею, (Исх. 22, 28. Еккл. 10, 20.) не бывъ возмушителями прошивъ Бога. — Народы! сего спасительнаго ученія нъть внъ Христіанства, равно какъ внъ онаго нътъ ни безопасности Царей, ни благоденствія подданныхъ.

Духъ независимосити не умъешъ согласишь примъчаемыхъ иногда несовершенствъ правленіи съ распоряженіемъ Божіимъ, коmopoe должно бышь благо и премудро. -Несовершенства въ правленіи? - Тъ, чрезъ котпорыхъ Богъ, какъ чрезъ своихъ посредниковъ, дъйствуетъ на людей, суть люди. Пусть люди вносять свои недостатки въ постановление Божие: тъмъ не менъе оно есть постановление Божие. Довольно: Распоряжающій судьбами царствъ и народовъ Самъ свидъщельствуетъ, какъ о томъ, что Онь поставляето Царей, и преставляето, (Дан. 2, 21.) чию ньто власти, которая не от Него была бы угреждена, (Рим. 13, 1.) что нъть народа, надъ которымъ бы Онъ не быль Царемо и Господомо;

(Псал. 21, 28. 29.) такъ равно и о томъ, чию по Его премудрымъ судьбамъ не всегла Ему угодно ошкрывашь намъ шв цвли и средства, для которыхъ и чрезъ которыя Онь дъйствуеть такь, а не иначе. (Иса. 55, 9. Дан. 4, 14.) Вспомните то время, когда единсшвенный въ міръ пресшоль, воздвигнушый на развалинахъ царсшвъ всето свъта, содълался добычею похитителей, поперемьню низвергавшихь другь друга: не лилась ли кровь народовъ цълыя стольтія? и однакожъ, видише, какое повиновеніе совершенное и постоянное оказывали имъ наши ошцы въ Въръ. Какъ швердо они върили, что еб рукв Господа власть земли, и чио Онь потребнаео воздвигаето во врежил на ней! (Інс. Сир. 10, 4.) Они были върны Неронамъ и Домишіанамъ, не менье какъ Константину и Оеодосію. Они съ преданностію изъ рукъ Провидьнія получали какъ человъколюбивыхъ, шакъ и жесшокихъ Властителей; и, въ сихъ послъднихъ привнавая служишелей Его гивва и мщенія, или безропошно сшрадали и погибали въ ихь войскъ, или мужесшвенно игли на казны

Хрисшіане! вспомнише это время. Тогдато написано читаемое въ нашемъ Евангелін: Ньто власти не ото Бога; по сели противящійся власти, противится Божію постановленію; (Рим. 13, 1. 2.) и чтобы не ограничился кшо либо одною вившнею покорностію предъ жестокимъ Повелителемъ, Апостолъ присовокупилъ: Христіанину, како рабу Божію, како свободному, (1 Пет. 2, 16.) который выше всякаго счастія и несчастія, надобно повиновать ся не изб страха наказанія, но по соефсти. (Рим. 13, 5.) И еще: Пате всево прошу совершать молитвы, прошенія, моленія, благодаренія — за Царей и за всехо насальствующихв, дабы проводить намв жизнь тихую и безматежную во всакомв благотестіи и тистоть. Ибо это дъло доброе и угодное Спасителю нашему Богу, который хощеть, тобы есь люди спаслися, и достиели познанія истины. (1 Тим. 2, 1-4.)

Сія заповъдь о молитвъ за Царя и за всъхъ начальствующихъ есть новый оплотть, коимъ Божественная Въра ограждаетъ пре-

столы Царей и предвлы ихъ царствъ. (Іер. 29, 7.) Безъ сей Божественной Въры, безъ сей заповъди, и мечшашельные (Іуд. сш. 8.) умы могушъ образоващь въ себъ нельпыя понятія о правительствь, и грубыя сердна - имъть въ отношени къ нему недостойныя чувствованія. Но когда премудрая и свящая наша Въра заповъдуетъ намъ молипься за Царей и начальствующихъ, то съ симъ вмъстъ она сообщаетъ уму нашему правильное разумъніе объ отношеніи Начальсшва къ намъ, и о нашемъ къ нему; сердцу нашему вдыхаеть чувствованія искренней любви и глубокаго къ нему уваженія. Она освящаеть самыя уста наши выраженіемь столь высокаго желанія, и возвышаешь еще великое имя Царя, когда мы произносимъ оное предъ престоломъ Всевышняго и Всесвятьйшаго. - Молитва за Царя, говорингь Апостоль, есть добрая и пріятная жертва Спасителю нашели Богц.

Съ другой сшороны шаковая молишва, будучи крвпкою связію между Монархомъ в вврноподданными, служишъ шоржесшвен-

нымъ доказашельствомъ того, что мы въримъ въ Божеспівенное избраніе и посшановленіе Царей, что лице Полазанниково Божінхъ чшимъ яко священнъйшее и неприкосновенное ни словомъ, ни мыслію, и конецъ, что повинуясь имъ, не по страху, а по совъсти, мы всецьло и всесовершенно покаряемся самому Богу. Бойтесь Бога, ттите Царя, (1 Пеш. 2, 17.) сказаль другой Апостоль. Бойся Боеа и Царя, (Прит. 24, 21.) говориль мудръйшій изъ Царей. — Такъ непоколебимъ защишою Божіею лиджественный; такъ возносится избранный ото народа! (Псал. 88, 20.) Такъ высоко понятие о Царъ, сообщаемое намъ нашею Върою! Такъ величественно повиновеніе Христіанское! —

Суемудренная Философія съ своею меттою, которую она называетъ именемъ, нимало не возвышающимъ достоинство человъка,—именемъ договора— не заслуживаетъ здъсь всего нашего вниманія.—Гдъ нътъ совъсти, гдъ Въра не имъетъ мъста, гдъ нътъ участія Божія: тамъ одинъ мракъ, въ которомъ нътъ ни луча свъща.—Тамъ одно

иначе принимается хитрымъ остроуміемъ, другое пренебрегается коварствомъ, иное попирается насиліемъ; естьли что и уважается, то не иначе, какъ по дъйствію страстей. — Нътъ, слъпотствующій умъ! заблуждающее сердце! Нътъ! Одна Божественная Въра имъетъ силу и дъйствіе надъ тою и другою стороною, надъ подчиненными, и надъ самыми Властями во всъ времена и во всъхъ обстоятельствахъ. — Новое благодътельное дъйствіе Въры на прочное счастіе Царей и народовъ.—

Суемудренная Философія, по своему образу правленія, можеть подвергнуть Власть только зависти и злости враговь, которые устремятся на ея низверженіє: Христіанская Въра даеть Царямь Господа, который присутствуеть еб сонлів Божієлю, и среди Боеово произносито судо. (Псал. 81, 1.) Философія, или невъріе, не можеть предотвратить такихь поступковь со стороны Власти, которыхь слъдствія обыкновенно бывають пагубны для обществь: Божественная Въра распоряжаеть дъйствіями Власти по премудрымь и благимь опредъленіямь

Digitized by Google

Того, который являето ей правду во своихб откровеніяхб, и истину непреложную. (Псал. 118, 138.) Невъріе не знаешъ другаго способа ошнять излитества и уничтожить злоупотребленія, кромъ собственныхь злоупотребленій и излишествь, еще гибельнъйшихъ: Въра всегда ошклоняешъ ихъ посредствомъ бдительнаго подзора (Іов. 36, 7.) со стороны Того, которымъ царствують Цари, и Сильные пишуть правду, (Приш. 8, 15.) который истязцето державных дъла и испытывает полышленія, (Прем. 6, 3. 8.) который въ лучь благосии посылаенть свынь въ собственную. ихь совъсть: Судо жестогайшій преимущимъ. (ст. 6.)

Такимъ образомъ, Христіанская Въра, подавляя духъ независимости спасительною заповъдію повиновенія и дарованіемъ духовной свободы, уничтожая всякую личную корысть пользами высшими и благороднъйтими, замъняя всякую страсть чувствіями чистыми и святыми, отнимаеть всякій предлогь къ ропшанію и непокорности еще и тъми великими обязательствами, которыя она возлагаеть на вънценосныя главы.— Воть гдь начало и источникь прочнаго и истиннаго благополучія обществь—въ Евангельскомъ законъ Іисуса Христа!—

Приклонимъ, Царелюбивые Россіяне, приклонимъ сердца наши вмъстъ съ колънами твлесными предъ Всевышнимо, владвющимо царствами теловътескими, (Дан. 4, 14.) и столь явно благословляющимъ любезное наше Ошечество какъ временными, шакъ и духовными благословеніями. Возшлемъ Ему наши смиренныя благодаренія; совершимъ Ему люлитвы и прошенія, да съ возрасшаніемъ въры и благочестия утверждаеть Онъ престоль, и прославляеть наче и паче Державу Монарха Всероссійскаго.-Мы симъ еще оправдаемъ и благочестивыя чувствованія Кроткаго и Благословеннаго изъ Царей, возсылаемыя Имъ изъ глубины великой души Его къ Тому, въ рукъ коего сердце Его: Благословено Господь, твердыня моя, наугающій руки мои сраженію, персты мои брани, благодътель мой и ограда моя, убъжище мое и Избавитель мой,

щито мой, Тото, на котораго я уповаю, который подсиняето мнъ народо мой!!— (Псал. 143, 1. 2.) Аминь.

A. I.

## СЛОВО

предъ приведеніемъ къ присягь Санктпетербургскаго Дворянства для избранія судей.

Усмотри себь ото всьхо людей мужи сильны, Бога боящіяся, мужи праведны, ненавидящія корысти, и поставиши ихо надо людьми, да судято ихо по вся сасы и облегсато тя, и спомогуто тебь. Исх. 18, 21. 22.

Такъ совъшовалъ нъкогда Вождію народа Израильскаго одинъ изъ мужей Богобоязненныхъ; ибо шяжесшь правленія, лежавшая на раменахъ одного, ушомляла и Судію — Законодашеля, и народъ, предсшоявшій предънимъ ошъ ушра до вечера. Сколь бы ни велики были силы человъческія, но для управленія многочисленнымъ народомъ, для обузданія сшрасшей мяшежныхъ, волнующихся въ шысячахъ, силы одного недосшашочны. Чъмъ многочисленнъе общество, чъмъ обшир-

иве предвам его, швит шрудиве всвхъ икаждаго подчинишь одному согласному образу дъйствованія. Чтобъ имъть возможность и въ самомъ опідаленіи зръщь разнообразныя дъйсшвія великаго общественнаго шъла, усшрояны порядокь и на сущь и на морь, въ градахъ и весяхъ, изрекащь судъ на преступника кроющагося въ ущеліяхь и вертепахъ, для сего необходимо содъйствіе многихъ. Не можешь ты сего савлать одинд, въщаетъ искренній совъшникъ Моисею, трудомо утрудишися несноснымо и ты, и вси людіе сіи; нынь цво послушай мене, и присовътую тебъ, и будето Бого сь тобою: усмотри себь оть всьхь людей мужи сильны, Бога боящіяся, мужи праведны, ненавидящія корысти, и поставиши ихо нало людьми, да судято ихо по вся тасы и облестать тя и сполосуть тебь. -И послуша Моисей еласа сего и сотвори вся, елика рете ему. Ст. 24.

Мудрый совыть сей, приняный и исполненный мужемъ Богодухновеннымъ, ушвержденный самимъ Богомъ, весьма приличестивуенть нынь вамъ, Мужи Имениные! Кронякій Монархъ, удъляя какъ бы часть самодержавнаго величія своего вамъ, призываеть вась на великое дъло служенія общественнаго. Вамъ самимъ ввъряетъ право ограждать покой собственный и покой общественный избраніемъ мужей, достойныхъ судити людемъ въ правду. И кому болъе могутъ быть извъстны твердыя, истинно правдивыя, безпристрастныя и человъколюбивыя сердца собратій вашихъ, какъ не вамъ же самимъ?

И такъ здъсь въ присутствіи Господа, который издалеча зрить намъренія и помышленія сердець человъческихь, запечатльйте въ умахъ и сердцахъ вашихъ тотъ совъть, который внушаеть вамъ не пристрастіе, не ожиданіе выгодъ и почестей, но Слово Божіе: изберите себъ лужи сильны, Вога болщілся, лужи праведны, ненавидлийя корысти.

Судія по высокому званію своему вступаеть какь бы вь права Божественныя. Онь пріемлеть на себя власть и образь Судім вічно царствующаго надь землею. Нау-

гитеся судій концево земли, говорить Премудрый, отб Господа дана есть держава вамо и сила ото Вышняго. Прем. 6, 3. Не теловътескій, но Господень судь творите вы. 2 Парал. 19, 6. Тоть, кто пріемна себя сіе высокое званіе, пріемлешь въ защиту свою самый законь, а съ нимъ вмъстъ спокойствіе и благоденствіе общественное. Мечь правосудія въ десницъ его долженъ бышь обращенъ съ одной стороны въ отраду и ушъщене благимъ, съ другой въ страхъ и казнь творящимъ злое. Рим. 13, 4. Доколь на земль, пораженной проклятіями за беззаконія человъческія, сильный не престанеть утвенять безсильнаго, виновный гнашь невиннаго, порочный преслъдовать добродътельнаго; дотоль Судія, поставленный стражемь дома Израилева, не долженъ давашь покоя очамъ своимъ и въждямъ своимъ дреманія. Псал. 131, 4. Онъ долженъ имъшь столько мужества и силы, сколько сильно действують въ человекахъ страсти; столько проницательности, сколько глубоко скрывающь онь свою хишросшь, лесть, обманъ и коварство; столько тельности, сколько часты ихъ возмущенія.

Естьли шамъ, гдв надлежало бы прошивопоставить твердый оплоть, Судія сделаеть только слабую преграду,-то судь его не буденть уже защинною и прибъжищемъ невинности, а обратится въ пристанище клевешы. Есшьли шамъ, гдъ надлежало бы поражать преступленіе въ самую главу, Судія наносишъ шолько легкія раны, шо даешъ новую силу и жизнь беззаконію. Слабость и малодушіе не укрощають мятежныхъ спрастей, но только воспламеняющь ихъ. Великое волненіе укрощается только великими силами. Великія силы духа потребно имъшь шому, кому ввъряется залогь благоденсшвія общественнаго. Для Судіи, поставляемаго выше своихъ собращій, не довольно однихъ силъ человъческихъ. Еспъли онъ не научился побъждащь собсшвенныя свои спірасти, то престоль суда его не можешь бышь крыпкимь огражденіемь спокойствія и безопасности. Онъ не устоить прощивъ шъхъ соблазновъ и искушеній, которыя тотчась, какъ только онъ возсядешь въ судилищь, не умедляшь явишься тамъ же, дабы поколебать его сердце и затьжишь умъ. Для сего нужна большая сила;

нежели какова сила человъческая. Судія, какъ блюститель правъ Божественныхъ, долженъ быть облеченъ силою Духа Божія, который единъ силенъ укротить мятежъ буйныхъ страстей человъческихъ. Только всесильнымъ, Божественнымъ словомъ свомъ Господь нашъ укрощалъ бури и волны морскія. И такъ усмотрите себъ мужи сильны силою внутреннею, силою добродътелей Христіанскихъ, силою Духа Христова.

Судія должень быть первымь исполнителемь тівхь законовь, по коимь судить другихь. Но что человіческое можеть удержать человіка вь истинныхь предвлахь вірности и преданности къ исполненію закона, естьли страхь Божій не будеть поставлень стражемь ума и сердца? Услютрите себі ліужи Бога болщілся.

Сильные земли, какъ неограниченны во благахъ, когда руководствуются страхомъ Вожіимъ, такъ безпредъльны въ ужасахъ и бъдствіяхъ, когда не имъютъ его. Кто не боится Бога, тотъ не устыдится быть первымъ нарушителемъ закона, по коему Члеть XIV. судинъ. Чего же можно надъянься онгь шакого Судіи, кромъ шого, что пороки и порочные найдушъ въ немъ покровишельсшво, усиляться самымъ закономъ, разольються повсемственно и произведунть ужасы бъдствій въ цъломъ обществъ. Напропивъ всего исшиннаго, всего добраго можно ожидашь отъ Судіи только Богобоязненнаго. Страхъ Божій поставляеть предънимь Вездъсущаго непресшаннымъ свидъшелемъ, слышашелемъ каждаго слова, зришелемъ каждаго движенія. И пошому никакая спірасть можешь не ослепишь его, ничшо не можешь засшавишь его, покривить въсами правосудія изъ угожденія сильному. Поелику онъ боишся шолько того, что можеть возбудить гнъвъ Божій; но ничего, чемъ угрожаетъ человекъ. Усмотрите убо себъ мужи Бога боящіяся.

Судія — человъкъ ничьмъ столко не уподобляется Судіи — Богу, какъ правдою и истиною. Онъ поставляется, какъ свытило, надъ собратіями своими, коимъ долженъ озарять свытомъ истины темные и стропотные пути жизни, показывать путь правый заблуждающему, изрекать судъ и милость устами закона, оправдать нища и смиренна, изъяшь убогаго изъ руки гръщничи. Естьли Судія облеченися въ броню правды, то ни одинъ преступникъ не постоитъ предъ лицемъ его, ложь и клевета не посмъющъ предъ нимъ показапь безспыднаго и хипраго чела своего, онв разсвкуться истинною, какъ мечемъ. Но горе тому обществу, въ которомъ будетъ судить Судія неправедный! Мъсто святости, хранилище законовъ, преобращишся шогда въ совъшъ нечестивыхъ и съдалище губителей. Судія неправосуденъ, - и цълое общество бъдсшвуенть; Судія лицепріящень - и невинный страждеть; Судія ищеть своего - и тысячи народа терпять насиліе. Сколько благословеній может собрать на главу свою Судія праведный, столько проклятій поразяшь неправеднаго. Бъдные, вдовицы, безпомощные, безсильные, беззащишные громко возопіють на него, и вопль ихъ взыдеть на небо! Усмотрите себъ мужи праведны.

Никакая страсть не дълаеть столько въ судахъ зла, какъ корыстолюбіе, и ничто однакожъ, къ несчастію, столько не владычествуеть, какъ сей идоль. Посему-то мудрый совътникъ совътоваль, между прочимъ, Вождю Израильскому избрать мужей ненавидящихъ корысти.

Ежели сія низкая страсть унижаеть достоинство каждаго человъка вообще и преграждаенть ему пушь въ въчное царсиво Божіе, то сколько она должна быть нетерпима въ Судін? Св. Писаніе называетъ ее идолослуженіемъ. Колос. 3, 5. Но Судіи она есть болье, нежели идолослуженіе; въ немъ она есшь предашельство Іудино часть цьны за неповинную кровь, пролитую на кресть. Въ самомъ дъль, естьли и нынь сребреники поставляющся на судь за истину, за невинность, то и нынь не оцънивается ли неоцъпенный источникъ истины І. Христось въ меньшей своей братии? Стращно слово сіе, но исшинно. Исшинно, поелику положившій душу свою по брашіи своей, Христось, вивняеть за сдъланное самому себъ все то, что мы дълаемъ для другихъ. Поелику вы сдедали сіе одному изб сихб братьево Моихо меньшихо, то Мню савлали. Маш. 25, 40,

Надлежинть впрочемъ замъщить, что корыстолюбіе преображается во столько же
различныхъ видовъ, сколько Судія имъетъ
слабостей. Естьли не льзя ослъпить Судію
златомъ, то употребляють ласкащельство; естьли Судія устоить противъ сего,
то предлагають различнаго рода увеселенія; высматривають въ немъ слабую сторону,—и какъ скоро уловляють его въ свои
същи, невинный погибаеть на судъ его.
Вообще: чего не сдълаеть Судія ослъпленный корыстію? Онъ продасть и совъсть и
законъ и себя и отечество! Усмотрите
убо себъ лужи ненавидящія корысти.

Устроители земнаго суда! воть нужныя качества Судей, по которымь во дни древніе избраны они были вь народь Божіи? Ежели для вась страшно впасть въ руки Бога живаго, то изберите и Вы такихъ Судей, у которыхъ въ сердць господствують сіи качества. Именемъ Божіимъ, — страшнымъ для клятвопреступниковъ, Вы имъете запечатльть слово, которое нынь предъ въчнымъ Его Евангеліемъ изрекуть уста ваши. Слово сіе будеть судить вамъ въ послъдній день. —

Въ насшоящемъ деле вашемъ, Вы должны показать все безпристрастіе, забыть всякую часшную связь съ другими: родсшво, друзей, ближнихъ и всъхъ, къ кому бы Вы ни имъли часшное свое ошношеніе. Возмите примъръ съ того же Вождя Израильскаго. Когда избираль онъ Судей, то показаль такое безпристрастіе, что ни въ сіе, ни въ последующее время не поручиль сего высокаго жребія своимъ даже дъшямъ. Вы сами внутренно сознаетесь, что безъ сей предостюрожности трудно доказать на самомъ дъль безпристрастие. Непостоянное и расшурнное серчие лечовряское непримршиемя образомъ увлекается иногда нечистымъ желаніемъ. Но въдайте, что ежели кто въ семъ избраніи будешь руководствоваться ожиданіемъ для себя выгодъ и чести, тоть изберенть наемника, а не Судію. Не думайше, чшобы избранный шаковымъ образомъ могъ сдълашь вамъ добро. Порокъ не менъе вреденъ тому, кто облекаетъ его въ одежду. правды.

Мужи Благородные! оправдайте благородство духа вашего дъломъ и истиною. Да не возмушишъ никакая низкая страсть доблественныхъ сердецъ вашихъ. Величіе духа, мужество, върность къ Государю и ревность къ благу общественному всегда составляли главныя чершы, коими сыны Россіи, издревле именишые, ошличались; они всегда были и сушь кръпкимъ щищомъ правовърія, швердою опорою Престола Монаршаго, непобъдимымъ огражденіемъ Ошечества. Сего же и нынь надьешся Благочесшивьйшій Государь нашь Императорь Александръ Павловичь, сего ожидаеть опть вась любезное наше Ошечество, сего уповаеть Св. Церковь, возносящая теплыя моленія свои къ Престолу Всевышняго, да дастъ премудросшь въ сердца ваши - избращь мужей Богобоязненныхъ, мужей праведныхъ, навидящихъ корысти. Аминь.

. A. C.

## СЛОВО

## по изврании Судей.

Возлюбите правду судящій землю.— Да не познаете лица во судь. Прем. 1, 1. Вшор. 1, 17.

Богь любить правду, и ненавидить беззаконіе. Сію любовь къ правдв и ненависть къ беззаконію Слово Божіе представляетъ главнымъ свойствомъ и Того Судіи міра, который по сему отъ Отца помазано елеемо радости преимущественно предо соугастниками своими. (Псал. 44, 8.) Любовь Божія къ правдв столько соединена съ Его свойствами, что безъ нея не льзя имъть понятія ни о благости Его, ни о премудрости, ни о правосудіи, ни о всемогуществь.

Человъкъ въ началъ сотворенъ былъ еб образо подобія Божія. (Прем. 2, 23.) Онъ в возстановляется по паденіи въ тоть же

образъ, въ образъ праведности и святости истины. (Еф. 4, 24.) Почему та же любовь къ правдъ должна составлять главное свойство и человъка. Правда есть свътъ или истина для ума его. Она есть благо для его сердца. Она есть законъ для всей его дъятельности. Она есть мудрость, по которой и дъйствіе, и побужденіе, и цъль, и средства — согласны съ въчнымъ закономъ Божіимъ. —

Что всв законы и двла Божіи въ царствъ природы и въ царствъ благодати? Правда и истина, отвъчають Богомудрые. (Псал. 110, 7. Рим. 3, 21. 22.) Чъмъ же должны быть всъ двла человъческія, всъ законы и связи обществъ? Правдою. — И такъ возлюбите, человъки, правду, какъ истину ватего ума, какъ благо для ватего сердца, какъ такую мудрость, которая воздвигаеть на камнъ величественное зданіе и временнаго благополучія и въчнаго блаженства.

Но долгь любишь правду особенно лежить на Судіяхь, Слуш. Судіц! — Чего ощь

Вась хощеть Высочайшая Воля Благочестивыйшаго Монарха нашего? Правды. — Чего надьются Отечество и Ваши сочлены, избравте Вась къ великому Вашему званію? Правды. — Чего оть Вась потребують слезы сироты и вдовицы, разореніе убогаго и безпомощнаго, стенаніе обидимаго и угнетеннаго? Правды. — Чего оть Вась должны ожидать и стратиться безчинство разврата, наглость притьснителей, буйство нарушителей общественнаго помоя? Правды, Слут., правды! — И такъ наипаче возлюбите правду, Вы, Судіи!

Возлюбите правду судащій землю, говорить Писаніе. — Казалось бы, что избранный Судія должень уже любить правду. Ибо и въ самомъ избраній въ Судіи служить руководствомъ для избирающихъ, и правомъ на избраніе для избираемыхъ не иное что, какъ любовь къ правдъ. Почему обязательство Писанія любить правду, возлагаемое на Судію, не есть ли уже ненужное? — Нътъ. —

Правда постоянно и неизмънно обитаето

только на новомо небъ, и на новой землв. (2 Петр. 3, 13.) Но доколь человькъ буденть спрансивовань подъ симъ вешхимъ небомъ, и на сей вешхой земль, ожидая по обътованію новаго своего отечества: дотоль тьло тльнное буденть отлеощать душу, и земное жилище обременять умб многопопесителено. (Прем. 9, 15.) Доколь онъ будетъ разсъяваться во полыслахо многихо; (Екк. 7, 30.) дотоль зло, или неправда будеть съ нимъ неразлучно. Доколъ лукавыя страсти и льсшивыя пожеланія же престануть ухищряться противъ закона разума, прошивъ закона исшинной чести и добродъшели: дошолъ судо между людьми не возвратится совершенно ко правла; (Псал. 93, 15.) дотоль Верховный Судія неръдко самъ будешъ снисходишь во соныо Божій, и среди богово произносить судо: доколь вамб судить неправедно, и оказывать лицепріятіе несестивымо? (Псал. 81, 1. 2.) дошоль, говорю, необходимо напоминашь Судіямъ долгъ ихъ, и взывашь кънимъ: возлюбите правду судящій землю. - Не охладъвайше въ Вашей любви, и не уклоняйшесь ошь правды ни на одну чершу. И

любовь не терпить дробленія и раздъленія, и правда, предмешъ Вашей любви, будучи елина какъ самъ Богъ, ел источникъ, должил быть непреложна и постоянна въ вашихъ мысляхъ, чувствованіяхъ и дъйствіяхъ. Сія правда должна бышь и началомъ. и побужденіемъ, и цълію Вашего суда. Да не будеть для Вась когда либо лукавое добрымь, и доброе лукавымь; да не будеть для Васъ тыма светомь, и светь тымою. (Иса. 5, 20.) — Судящіе землю, возлюбите правду. Любящіе Господа правды, (взываль другь Божій и народа Божія) ненавидьте эло. (Псал. 96, 10.) - Такъ зло опасно, такъ неправда обольстительна, что надобно и любящихъ Господа побуждать ненавидъть зло, и судящихъ землю увъщеватьлюбить правду. И такъ возлюбите правду, Вы Судіи!

Правду, любовь къ которой поставляется долгомъ для Судіи, Слово Божіе называеть правдою правдо, (Втор. 16, 20.) или какъ бы праведнейшею правдою, единспвенною, и въ другомъмьсть — безсмертицю. (Прем. 1, 15.) Она по истинъ заслу-

живаенть столь высокое наименованіе, не по своему только Божественному началу, но особенно по великимъ необъяшнымъ И дъйсшвіямъ въ человъческихъ обществахъ, и въ каждомъ человъкъ, какъ гражданинъ. Сія правда, какъ свидъщельствуеть счасшливъйшій и мудръйшій изъ Царей, утверждаеть престолы, (Прит. 16, 12.) и возвышаето народы; (14, 34.) поелику и на Царей и на подданныхъ низводитъ небесное благословеніе. Сія шолько правда укръпляенть связи одного общества съ другимъ; хранишъ ихъ права ненарушимыми и неприкосновенными; ограждаешъ ихъмиромъ и шишиною; награждаеть изобиліемь и ботаптствомъ; водворяетъ въ нихъ силу и бевопасность; услаждаеть ихъ чувствіями дружественности и братолюбія — и блаженствующіе народы сорадующся блаженству общему.

Кшо есть добрый гражданинь? — Отвъчаеть Пророкъ: Тоть, кшо творить судь и правду, не возводить очей своихъ ни на какіе кумиры, хранить чистоту, человъку не насильствуеть, залогь должнику отдаеть, жищеніемъ ничего не восхишишь; хльбъ алчному дасть, нагаго облечеть въ ризу; сребра своего въ лихву не даешъ, и прибышка не возмешь, и вообще ошь всякой неправды отвратить руку свою. (Іез. 18, 5-8.) - Послъ сего, удивительно ли, естьли и въ самой пустынь, когда въ ней потиваето правда и судо, (Иса. 32, 16.) произрастять народу мирь горы, и холмы въ правдъ; (Псал. 71, 3.) естым процеътаето праведнико; (ст. 7.) естым сильно съля его на земль, и родо его благословляется; (Псал. 111, 1. 2.) естыли все бласоденствують, и всякой день благословляюто Того, къмъ зиждешся ихъ благоденст-Bie? (71, 15.) -

И такъ, Блюстители суда и правды, храните кръпко ввъренное Вамъ благосостояніе общества. Съ словомъ суда, и съ силою закона, да будетъ правда оружіемо во вашей правой и лівой рукт. (2 Кор. 6, 7.) Сія стража правды не должна дать сна елазамо вашимо и въждямо вашимо дреманія. (Псал. 131, 4.) Сія любимая Вами правда должна возбуждать въ духъ Вашемъ

свою жажду и свою алтбу, подобную той, за которую ублажаеть Господь: Влаженны алтущіє и жаждущіє правды. (Мат. 5, 6.) И судь вашь будеть предь Богомь, какь солнце, и Онь выведето, како севто, вату правду, и справедливость вату, како полдень (Псал. 36, 6.) предь очами Монарха и Отечества! —

Обратимъ тецерь наше вниманіе на стеви неправды, дабы, вмъстъ съ любовію къ правдъ, запечатільть къ ней ненависть въ одномъ сердцъ; подобно, какъ онъ въчно обитають въ сердцъ Божіемъ.

Доколь вамо судить неправедно, и окавывать лицепріятіє несестивымо? рекъ Верковный Судія Богь. — Да не познаєть лица во судь; малому и великому судиши, и не устыдишися лица теловьта; яко судо Божій есть; (Втор. 1, 17.) и да судято судо праведный; (16, 18.) говорить первый Его Законописець. Изъ сихъ словь очевидно, Слут! что первый врагь правды, и корень всякаго зла въ судь, есть лицепріятіє. Въ самомъ дъль, сколько другихъ пороковъ раждаешъ оно въ сердцъ Судіи! Какъ часто служить для великаео поводомъ къ нарушенію закона одна надежда, оправдаться предъ Судіею лицепріяшнымъ! И какъ часто страданіе малаео продолжается или увеличивается от одной его безнадежности — быть оправданнымъ или удовлетвореннымъ! —

Гнусное и пагубное лицепріятіе! Какъ. часто оно помрачаеть красоту и совершенство правды! Его повсюду проклинаеть Слово Божіе; но оно еще не истребилось съ лица земли! - За него строго караетъ судъ Божій самыхъ Судей; но они не престають ему рабольпствовать. Стоны и воздыханія жершвь его возносящся къ небу: возстани Боже, суди Судей земли! (Псал. 81, 8.) но услышаніе ихъ медлишь, медлишъ! - И кто удержитъ потокъ его зла? — Оно преображается въ безчисленные виды; оно облекается въ строгость и непреклонность правосудія; оно принимаеть образъ состраданія и снисходительности. -Оно ссылается на заслуги виновнаго, и даенть ему прощеніе; оно указываенть на

ть же заслуги, и, приписавь имъ другое побужденіе, другую цізьь, погубляеть невяннаго. Оно гошово употребить въ орудіе ж все священное, и все - постыдное для человька! - И кто изследуенть все мрачные пуши его? - "Ты Самъ, Господи, вопілаъ одинъ ревнишель правды, пораженный до глубины души элоупотребленіемь въ судилищахъ, Самъ Ты, избравшій нелющное ліра, дабы посрамить сильное, (1 Кор. 1, 27.) не допусти спо язву въ Твое святилище! Да не будешь въ немъ уничиженъ бъдный предъ лицемъ богашаго, и слабый пришъсненъ ошъ руки сильнаго! - О! возлюбите правду, Судін, и постоянно ненавидьте беззаконное лицепріятіе; лко судб Божій есть. -

Естьли разкрыть сердце, порабощенное лицепріятію, сему ненавистному пороку, — то мы увидимъ тамъ образъ его со всеми гнусными и ужасными чертами. Мы увидимъ въ немъ безразсудство, низость и жестокость, клятвопреступленіе и невъріе.

Такъ. Лицепріятів есть порокъ безраз-Часть XIV.

Digitized by Google

судный. - Не будемъ упоминалъ вдъсъ о томъ, что Евангеліе называенть все то мерзостію предо Богомо, что у теловъково починается высокимо; (Лук. 16, 15.) все ию мервостію, къ чему они, оставляя Бога, прилъпляющся всъмъ сердцемъ; равно и о томъ, чио законъ общества требуетъ отъ Судіи вниманія не ко внъшнимъ преимуществамъ или стяжаніямъ судимыхъ, но къ ихъ винъ, или невинности. Довольно укавашь на общій смысль, который говоришь ясно, что внутреннее достоинство человъка превосходишь все, что только имъеть жизнь и чувство. Но лицепріятіе пренебрегаетъ всв сін начала. Оно, имъя око заключеннымъ ко всему духовному и нравственному, водясь земнымъ и чувственнымъ, смощришъ въ человъкъ не на що, что онъ есть самъ въ себь, но на що, что вив его. Оно смотрить на кумиро, (какъ говоритъ Св. Василій Великій) который снаружи льдь, а внутри прахд. (Дан. 14, 7.) Но бываешъ золото, бываетъ драгоцвиное сокровище во алинаныхо сосудахо, (2 Кор. 4, 7.) кошораго оно не видишъ.

То симъ вивств оно необходимо есть порокъ низкій, особенно унижающій душу блюстителя правосудія. Ибо обладаемый имъ Судія, при всемъ своемъ ослапленіи, при всей разсвянности мірской жизни, при всемъ ободреніи себя безчисленными примърами подобныхъ себв людей, не можеть затымить въ себв посладнято луча совести, осващающато по временамъ и беззаконность его поведенія, и неправду такъ, въ удовлено поведенія, и неправду такъ, въ удовленостражу, уклоняеть онъ васы правосудія, и которыхъ, по сему, внутренно ненавидить и презираетъ.

Обрашимъ еще взоръ на лицепріятіе, столь общее между людьми, и мы увъримъся, что оно съ жестокостію попираетъ права человъчества. — Мы всъ согласны, что бъдный и богатый суть наши братья; чужестранецъ и соотечественникъ — наши ближніе. Но посмотрите на нихъ въ то тусклое стекло, въ котторое обыкновенно смотритъ лицепріятіе, и особенно лицепріятіе Судіи. Какое увидите неравенство между ими! Богатый представляется вы-

сокимъ, бъдный низкимъ; одинъ другъ и благодъщель, другой чуждый и неизвъсшный. Такъ. Сквозь сіе сшекло мы не увидимъ, чито природа у всъхъ одна; чито какъ шошъ, такъ и другой – человъкъ. Мы не увидимъ, равно какъ и лицепріятие никогда не видишъ, что мы всв братья, что мы всв сыны одного Отца, который на небесахв; чию всь имъемъ одну машь - землю, изъ персии коей всв созданы. Нешъ! Мы ничего не увидимъ, ни порока въ великомъ, ни добродъщели въ маломъ; ни пресшупленія въ сильномъ, ни невинности въ безпомощномъ; мы не увидимъ и той смерти, которую претерпълъ, и той крови, которую пролиль на кресшъ за бъднаго браша нашего Господь славы Інсусь Христось, удостоивающій его только высокаго имени меньшаго своего брата, и во второе притествіе имьющій строго судинь тівхь жестокихъ людей, котторые въ оптношении къ нему не были справедливы! - И шакъ, Судін, судите людель судь праведный; не чклоните суда, ниже познаете лице, ниже да возмете дарово; яко судо Божій есть. - Да поживете, присовокупляеть Законописецъ Божій, и ещедше наслідите зельлю, (Вшор. 16, 18. 19. 20.) — ту, которую Христось объщаль своимь подражащелямь. (Мат. 5, 5.)

Какъ въ первоначальномъ законъ Божіемъ о судь полагаешся въ основание суда имя Божіе: яко судо Божій есть: такъ и Ваше избраніе, Слуш. запечашльно именемь Божіимъ, и Вашъ судъ есть Божій. Какъ тамъ представляется въ побужденіе чистое и высокое — награда, наслъдіе объщованія Божія: такъ и за Вашъ трудъ Вы не можеше, и никто не можеть предполагать иной награды, кромъ награды Божіей, обътованной Судіямъ праведнымо, милостивымо и миротворцамо. Какой судъ! Какое побужденіе! Какая вождельнная награда! — Они могупть бышь судимы, но не будупть осуждены. (Псал. 36, 33.) Они первые будуть помилованы; они первые сынами Божіими нарекутся! (Мат. 5, 7. 9.)

Но войдемъ въ судилище лицепріятелей: найдемъ ли мы тамъ сіе Божіе основаніе суда? примътимъ ли сіе святое побужденіе?

увидимъ ли шамъ сшрашную кляшву на сшражъ въсовъ правосудія? — Нъщъ. Нашъ взоръ съ ужасомъ осшановишся на лицепріяшів, попирающемъ долу правду. (Ам. 5, 7.) — И какая самая поразишельная черша на нагломъ челъ его? Эшо черша изувърсшва и нечесшія! —

Такъ, изувърства и нечестія! Мы ее разсмощримъ яснъе, ежели соберемъ здъсь нъсколько лучей того свъта, который даль намъ Інсусъ Христосъ, единый Законодатель и Судія. (Іак. 4, 12.) — Богь есть наше начало и конецъ; слава Его пребуетъ нашей жизни и смерши: лицепріяшіе начадомъ и концемъ суда Божія поставляеть себя, или, что то же, свою корысть. Провидьніе Божіе бодрствуеть надь бытіемь и жизнію каждой птвари; оно особенно печешся о благь праведниковъ, и для нихъ спасаеть беззаконные грады: беззаконное лицепріятіе, не имъя надежды на Промыслъ, и употребляя низкія средства для низкихъ цълей, умножаешъ шолько беззаконниковъ и · беззаконія. —

Духъ человъка безсмершенъ; онъ долженъ господстивовать надъ чувственностію, а не бышь ея узникомъ. Земля есть временное обиталище, небо - въчное наше отечество. Ишпи шуда надобно пушемъ шъснымъ и пруднымъ. Образецъ и Подвигоположникъ, Христносъ. Крестъ знаменіе постоянства ж мужества. Вънецо правды за въру дается во день оный, по оконганіи поприща. (2 Тим. 4, 7. 8.) — Не нужно говорить, сколь мало сообразна съ симъ Евангельскимъ ученіемъ вся двящельность Судіи лицепріятнаго. Запечащивемъ только въ нашей памяши стратную истину; Есть Боеб, Отецо сирото и Судія вдовицо; (Псал. 67, 6.) есть Бого Судія праведный, и Бого всякой день еотовый ко ентву. Меть Его уже изострень, лукь Его напряжень и направлень; орудія смерти на него положены; стрълы Его уже содъланы палящими. (Псал. 7, 12-14.) - Внемли, сердце, не раскрывшееся еще къ напечашльніямъ истины и добра. Внемли и ужасайся! -

Но, Боже праведный! сотвори Судіянь симъ сердце систов от всякаго лицепрія-

тія, и духо правый обнови внутри ихо. (Псал. 50, 12.) Они въ Твоемъ присутствін, у подножія престола Твоего, съ жертвою славословія и благодаренія, которая одна Тебь угодна. Они цълуюто Твой кресто и слова въгнаво Твоего Еваневлія. — И стането ли близо Твоя тото, кто улышляето притъсненів вопреки закону? (Псал. 93, 20.) Аминь.

A. I.

Помощь мнв ото Господа. Псал. 120, 2,

Нъпть сомпънія, что желаніе Божіей помощи у многихъ людей происшекаешъ изъ чувственнаго, развращеннаго сердца. Какъ изнъженность и превратное о вещахъ поняшіе бываюшь причиною ихь жалобь и воплей на бъдствія сейжизни; такъ похоти и страсти побуждають ихъ обращать къ небу нечистый взорь и искать Божіей помощи. Оскорбленное ищеславіе взираенть на безславную жизнь, какъ на неблагодарное забвеніе мнимыхъ заслугь своихъ; необузданное честолюбіе жалуется на мрачную неизвъсшность, какъ на нестерпимое страданіе; алчное корыстолюбіе взираетть на небольшое имъніе и умъренное благосостояніе, какъ на недосшащокъ и бъдносшь; низкое сластолюбіе не находить никакого удовольствія въ простыхъ радостяхъ, и презрвніемъ взираешъ на землю, какъ на долину плача, коль скоро исторгается у него чаша плотоугожденія; разсъянность увлекаемаго спіраспіями духа домашнее спокойствіе почитаеть мрачною, печальною пустынею. Обладаемыя сими страстиями, развращенныя души, чувствуя свою немощь и безсиліе, обращають гръховныя очи свои къ небу, и ожидають, не придеть ли имъ помощь свыше. Таковое ожиданіе помощи оть Господа есть низко и недостойно: оно доказываеть болье униженіе человька, нежели его возвышеніе, болье безумное суевьріе, нежели благоразумную довъренность; оно служить болье къ усыпленію духовной жизненной силы его, нежели къ ел возбужденію и оживотворенію.

Но уже ли должны бышь порицаемы всь шь, кошорые возводять взорь свой къ небу, и ищушь помощи от Господа? Уже ли всь человьческія жалобы суть шакъ суетны и неправедны въ своихъ источникахъ, шакъ безразсудны и чувственны въ своихъ цьляхъ? Ахъ! много есть и благочестивыхъ душъ, которыя свють съ слезами: онв идутъ и плачутъ, и воздыхая несутъ съмена для съянія; но ожидаютъ радостной жатвы свыше, отъ Отца свътовъ, отъ котораго нисходитъ всякое даяніе благое и всякой даръ

Digitized by Google .

совершенный. Когда благородныя намеренія уничшожающся, полезныя желанія не исполняющся, прекрасное предначершаніе жизни разсигроивается, блистательныя надежды обращающся въ сшыдъ, продолжищельные шруды осщающся безплодными; когда настоящее тягостно и сопряжено съ опасносшями, будущее сомнишельно и ненадежно; когда къ наружнымъ угнешеніямъ присоединяющся внушреннія раны совъсши, къ бользиямъ раскаевающагося сердца мучишельныя сомнанія: шогда изъ сердца и самаго швердаго человъка исторгается бодьзненный вздохъ; шогда и благочесшивый человъкъ не можешъ защищищь себя ошъ горесши; шогда глаза и самаго исшиннаго Христіанина наполняются слезами. Но за униженіемъ следуенть шошчась возвышеніе. Бедственность земли устремляеть его къ небу; онъ возводито оти ко горамо, откида приходить помощь ему. (Псал. 120, 1.) Воздыхать и надъяться, имъть нужду и требовать высшей силы, чувствовать попребность помощи и искать ее у Бога, для Хрисшіанина есть дъло одного и того же мгновенія.

И такъ исшинный Христіанинъ имъентъ то общаго съ чувственнымъ мірскимъ человъкомъ, что оба они желаютъ помощи Божіей. Но сыны свъта существенно различаются от сыновъ міра образомъ, каковымъ тъ и другіе ожидаютъ сей помощи.

И Хриспіанинь полагаеть въ Богь надежду свою, и онъ возводишъ очи свои къ горамъ, ошкуда приходишъ помощь; но спокойствіе и терпвніе суть отличительныя чершы его: онъ ожидаешь помощи ошъ Господа, но ожидаеть терпъливо. - Сыны міра напрягають всв силы къ достижеженію своихъ желаній, коихъ цълію обыкновенно бывающъ суещныя блага земли. Они не понимающь и понимащь не могушъ, что уничнюжение ихъ намърений и неисполнение любимыхъ надеждъ ихъ произвели бы спасительнъйшія для нихъ дъйствія. Не эная, чию любящимъ Бога все споспъществуетъ ко благу, они пригвождають взорь свой къ одной шолько цъли объящаго суещностію сердца своего; лищающся покоя, мучашся, терзающся, когда не скоро достигають оной; предающся ошчаянію, изступленію,

Digitized by Google

когда шерлюшь надежду обладать ею. Безпокойная, мучишельная нешерпаливость есшь ошличишельный признакъ ихъ соещоянія и действованія.-Но въ какой противоположносии предсшавляемся исшинный Христіанинъ! Онъ не полагается на свою собственную силу, вручаеть дело свое Богу, и спокойно ожидаешь помощи Его. Онь возсылаенть къ Нему пламенныя молишвы о ниспосланіи ему помощи, но въ шоже время съ преданностію взываеть къ Нему: Оптець небесный, не моя, но Твоя да буденть воля! Такимъ образомъ онъ не заботится болье о томь, въ чемъ положился на Всевышняго. Естьми онъ радуется, то радуенися предъ Господомъ: еснили спираждень, то спраждень по воль Господа. Спокойное терпъніе, сей сладостный плодъ въры, нисходишъ на обуреваемую жизнь его. Оно укръпляетъ его, когда онъ, удрученный шяжкою бользнію, жаждешь исцьленія; оно ушъщаемъ его, когда онъ, угнешенный бъдностію, заботится о будущемъ пропитанін; оно ободряенть его, когда онъ, изнуренный мучительными отношеніями, старается пришти въ лучшее, свободнъйшее положение.

Онь возводито оти ко горамо, откуда пристодито помощь; онь ожидаеть съ терпъніемь.

Но моженть бынь, при шаковомъ шерпъливомъ ожиданіи, мало по малу усыпишть онъ собственныя силы свои? можеть быть погрязненть въ безчувственную лъность? -Нънгь, упованіе Хрисшіанина на помощь Господа бываеть сколько терпъливо и покорно, столько и делтельно вместь. Онъ знаеть, что должень дать Богу строгій опчеть во ввъренныхъ ему шаланшахъ; онъ внаенть, что должень делать, неутомимо дълать, пока день есть. Онъ глубоко чувствуеть, что собственными силами ничего достигнуть не можеть; но также глубоко и живо чувствуеть, что безь нихъ ничто не совершинся. Посему онъ шщашельно наблюдаемъ средства и пуши, которыя Господь указуенть ему для его блага. Онъ прилвиляещся къ нимъ съ священною ревностію, и употребляеть ихь со всею силою, вная, что симъ исполняенть волю Божію. Юноша не можешъ проникнушь будущаго; онь не знаешь, будешь ли указань ему кругь

дъйствованія, въ которомъ онъ могь бы производишь великое благо на земль: сіе указаніе должно пришши свыше; онъ ожидаеть помощи от Господа. Однако, тъмъ несомивниве спышинь онь пользованься золошымъ и никогда невозвращающимся ущромъ своей жизни, обогощаетъ умъ свой полезными познаніями, ушверждаешь сердце свое въ похвальныхъ склонносшяхъ, дабы по крайней мъръ бышь досшойнымъ высшаго званія. Родишели не могушъ прозрыть въ будущее; они не знаюшъ, содълаются ли имаьми имывильнобогой ишер ски пымидом и полезными гражданами, вступлить ли въ училище кресша, или на поприще счасиливой жизни: благословение должно пришши свыше; они ожидающь помощи ошь Господа. Однако шъмъ дъящельнъе сшарающся. они посъващь въ мягкихъ сердцахъ ихъ съмена Богопочшенія и добродъщели; и хошя чувсивующь, что наилучшее воспитаніе неръдко бываешъ шщешно; но чувствующъ шакже, что безъ воспитанія шъмъ менье можно надъяпъся чего либо добраго. Съ толикимъ спокойствіемъ и достоинствомъ совершаеть Хрисміанинь поприще свое. Онь

ожидаетъ помощи отъ Господа съ терпъніемъ, и однако съ полною дъящельностію.

Неизмъримо есшь богашсиво даровъ Божійхъ; неизчерпаема есшь полноша того, чию приходишь и можешь пришши свыше. Посему-то, надъяться на помощь Господа, и погружащься въ бездны неизмъримато моря желаній и надеждь, есть заблужденіе, въ котпорое весьма легко и весьма частю впадаенть человъкъ. Очарованный мечшами юношеской силы воображенія, воспаленный жаромъ живаго чувствованія, онъ усматриваенть мірь въ безмірно блистантельномь видь. Свою любовь къ справедливости и честности, къ добродътели и страху Божію, онъ переносишь на всьхъ другихъ; онъ думаеть найти и внъ себя то, что чувствуенть въ своемъ сердцъ. Онъ видинть въ мысляхь, какь всв преклоняющь ухо, когда онь съ жаромъ краснорвчія въщаеть о добродъщели; онъ видишъ въ мысляхь, какъ всъ просширающь къ нему руку дружества, когда онъ дъйствуетъ для счастія ближнихъ; видишъ въ мысляхъ, какъ заслуги награждающся уваженіемь, любовь любовію.

 $\underset{\text{Digitized by }}{\text{Google}}$ 

Весель, счастливь и блажень онь въ прекрасномъ сновидъніи своемъ: но горестию и бользненно пробуждение его; оно неръдко ослабляеть всю духовную силу жизни, ввертаепть въ мрачное уныніе, и надежду на Бота сокрушаеть о камень сомнънія и даже невърія. - Но обдуманные и умыренные надежда истиннаго Христіанина. И онъ возводишь очи къ горамъ, и онъ основываешъ надежду свою на Богь; но не ожидаенть невозможнаго. Онъ никогда не забываенть, что между чувственными и свободными сущесшвами не можешь не бышь смъщенія добрыхъ съ злыми. Гдъ каждый непрерывно долженъ сражашься 'и избирашь между удовольсшвіемъ и обязанносшію, шамъ должна быть непрерывная война добра со зломъ. Гдъ духъ связанъ узами пъвннаго чувственнаго швла, шамъ шысячи препяшсшвій должны прошивосшоящь стремленію къ высокому и божественному. Гав сердце непрерывно раздъляется между желаніями духовными и шълесными, небесными и земными, тамь не можеть процвытать ненарушимый миръ, невозмущаемое счастие. Но сего онъ и не надветися, и не ожидаетть; онь ожи-Часть XIV. 8

даенть от Господа болье духовной, нежели трансной помощи. Его высочайшее, священныйшее желаніе состоить въ исканіи прежде всего царствія Божія и правды Его. Все прочее, съ нимъ случающееся, есть постороннее дъло, есть только средство укрыпленія. По сему умъренно и обдуманно его ожиданіе помощи от Господа.

Пришомъ никшо не ожидаенть сей помощи съ большею увъренностію, какъ истинный Христіанинъ. Въ самомъ понятіи ожиданія заключаешся швердость, несомивиность. Желаніе сопровождается страхомъ неполученія, надежда допускаеть возможноспь обмана; но ожиданіе исполнено несомнънною увъренностію. Гав нъть увъренносши, тамъ нътъ еще ожиданія, - тамъ есть только желаніе, только надежда. Да и почему Христіанину не взирать къ Господу, не ожидать Его помощи съ увъренностію? Его желанія не легкомысленны, его надежды не безмърны. Къ чему стремится необузданная страсть, чего желають юношескія мечшанія, то чуждо для него. Онъ въ желаніяхъ своихъ не предаешся лівносши

и бездъйственности; но ожидаетъ свыте только того, что не въ его силъ. Онъ не желаетъ одного только наслажденія; онъ самъ дъйствуетъ, трудится, но притомъ съ довъренностію поручаетъ себя волъ Божіей. Какія бы заботы и скорби ни наполняли настоящее, какія бы сомнънія и опасенія ни представлялись въ будущемъ, онъ съ непоколебимою довъренностію въщаетъ: полющь лив отб Господа.

Ни борьба, ни бользнь, ни страхъ, ничто въ свъть не можеть ввести его въ заблужденіе; ибо его желаніе устремлено не къ суетному и земному, но къ естному и безконетному. Онъ понимаетъ высокое назначеніе свое; онъ знаетъ, что долженъ быть гражданиномъ лучтаго міра. По сему его надежда на небъ, а не на земль; его око обращено къ свътлымъ высотамъ преобразованія; его сердце стремится въ землю обътованія. Хотя онъ не можетъ поднять завъсу, раздъляющую время отъ въчности; хотя око его не видитъ, ухо не слышитъ, и на сердце его не приходитъ, что уготовано на небъ: но онъ чувствуетъ,

· Digitized by Google

что тамъ будетъ конецъ его надежды и ожиданія. Онъ охотно предается сему радостному предчувствію, и ищеть въ немъ укръпленія своей надежды, своего ожиданія. Естьли скорби и бъдствія угнетають его въ сей жизни; то онъ помышляеть о новой жизни, гдъ будеть свободень от тягостей земнаго пребыванія, гдъ не будеть ни слезъ ни воздыханій, гдъ онъ войдеть въ въчную радость Господа; и новая бодрость, новая радость, новая увъренность наполняеть его дуту. Онъ надъется на Безконечнаго и ожидаетъ Его помощи, ибо духъ его устремлень къ безконечному.

### VIII.

# СВЯТАГО ИСААКА СИРІЯНИНА

#### СЛОВО

### о томъ,

# MAKOE MMSETS AOCTOMHCTBO CMMPENIE M KAKS BSICOKS CTRUEHS OHATO?

Хочу отверзить уста мои, братія, и говоришь о высокомъ достоинствъ смиренія, но исполняюсь страхомь, такь какь бы кто намъревался говоришь о Богъ по собственному своему разсужденію. Ибо смиреніе есть облачение Божества. Въ него облеклось вочеловачившееся Слово, и посредсивомъ его бесъдовало съ нами въ шълъ нашемъ. Почему и всякой, облеченный въ оное, истинно имъетъ образъ Того, который низшель съ высошы своей, сокрыль кръпость величія своего и покрыль славу свою смиреніемъ, дабы не попалить шворенія зракомъ своимъ. Пошому что тварь не могла бы ни зръпъ Его, ни слышать словъ изъ усить Его лицемъ къ лицу, еспиьли бы Онъ стиль бесьдовать съ нею, не принявъ на TACTE XIV.

Digitized by Google

себя свойствь ея. По сей причинь и сыны Израилевы не могли слышать гласа Его, когда Онъ изъ облака говорилъ къ нимъ, и сказали Монсею: "Пусть говорить Богь съ тобою, а ты пересказывай намъ слова Его, и да не елаголеть ко намь Богь, да не коеда умремо. Иск. 20, 19. Да и какъ можно было швари ошкрышо возарышь на Него? Ибо столь страшно было видъніе Божіе, что самъ Посредникъ сказалъ: Стращусь и препещу; поелику на горъ Синаъ во всемь величи явилась слава Божія. Гора дымилась и колебалась, стращась бывшаго на ней явленія. Даже самые звъри, къ подошвъ ея приближавшіеся, умирали. И Израильшяне, хошя должнымь образомь приготовились, очистивь себя въ продолженіи трехъ дней, но наставленію Монсел, и чрезъ то содълались досщойными услышать гласъ Вога и узръщь явленіе Его; но когда пришло время, не могли снести видънія свъта Его и сильнаго гласа громовъ Его.

Нынъ же, когда Онъ пришествіемъ свошть излиль благодать свою на вселенную, Онъ снизиель не въ землетрясеніи, не въ отнь, не въ страшномъ и сильномъ громь; но какъ дождь на руно, и какъ капля, тихо каплющая на землю, и бесъдовалъ съ нами инымъ образомъ. То есть, Онъ, какъ въ нъкоей сокровищницъ, сокрылъ величіе свое подъ кровомъ плоти, собственнымъ Его маніемъ изъ утробы Дъвы и Богородицы Маріи устроенной, и въ оной бесъдовалъ съ нами; дабы мы, видя, что Онъ бесъдуетъ съ нами, какъ единъ отъ рода нашего, безъ ужаса взирали на Него.

Почему кто облекся въ сіе одъяніе, въ которомъ явился самъ Творецъ, облектись въ тъло нате, тотъ облекся въ самаго Христа. Поелику онъ по внутреннему своему человъку облекся въ тотъ же образъ, въ какомъ явился Христосъ твари своей и жилъ съ нею, и въ семъ образъ видящъ Его сподвижники Его; и имъ украсился онъ вмъсто облаченія честей и мірской славы. А по сему, какъ словесная, такъ и безсловесная тваръ, видя человъка, который облеченъ въ сей образъ, покланяется ему какъ владыкъ, въ честь своего Владыки, котораго она зръла въ тотъ же образъ облеч

теннаго, и жившаго въ ономъ на землъ. Ибо какая шварь не благоговъешъ предъ лицемъ смиреннаго? Впрочемъ, доколъ слава смиренія не была явлена предъ всъми, сей образъ, исполненный свящости, былъ въ презръніи. Но шеперь просіяло величіе его предъ очами міра, и всякой человъкъ чтиштъ сей образъ, гдъ бы оный ни представлялся. Чрезъ сіе посредство удостоилась тварь узръть Творца своего и Создателя. Отвытого и самые враги истины не презираютъ смиренія, и хотя бы имъющій оное былъ бъднъе всего на свъть, но когда онъ преуспъль въ ономъ, що почитають его, какъ

Смиреннаго никто не ненавидить, не поносить, не призираеть. Всв любять его, потому что любить его Господь. Самь онь всвхъ любить, и его всв любять. Всв желають видеть его, и, куда ни приходить, вездв взирають на него, какъ на Ангела света, и отдають ему честь. Хотя бы мудрець и учитель говориль, но при немь умолкають. Ибо уступають говорить смиренному. Очи всвхъ устремлены на уста его, какая ръчь выдешъ изъ оныхъ. Всякой ожидаешъ словъ его, какъ словъ Божіихъ. Его крашкія слова подобны ръчамъ Вишій, въ кошорыхъ они излагаюшъ мысли свои. Слова его для слуха мудрыхъ пріяшнъе, нежели сошъ и медъ для горшани. Всъ почишаюшъ его, какъ Бога, хошя бы онъ былъ не искусенъ въ словъ, и былъ незначущъ и невиденъ по своей наружносши.

А кито съ презрвніемъ говоришть о смиренномъ и не считаеть его даже за человъка, тоть какъ бы отверзаеть уста свои прошиву самаго Бога. Но честь его остается при немъ, сколько бы онъ ему ни казался презръннъе всякой швари. Приближается ди смиренный къ плотояднымъ звърямъ, и они, лишь шолько увидяшъ его, укрощають свирьпостьсвою, приходять предъ него, какъ предъ своего владыку, наклоняющь голову свою, лижущь руки его и ноги его. Потому что они ощущають от него туже воню, которая исходила изъ Адама до его преступленія, тогда какъ были собраны къ нему всъ звъри въ раю, и онъ нарекъ имъ имена. Это отнято было у насъ,

Digitized by Google

Но Інсусь своимъ пришествіемъ опять намъ возстановиль и дароваль оное. Оть сего разливается благовоніе на родъ человъческій. Приближается ли опять къ смертоноснымъ гадамъ, и тотчасъ, при одномъ ближеніи руки его и прикосновеніи къ твлу ихъ, острота и ъдкость смертоноснаго ихъ яда пропадаенть, и онь въ рукахъ своихъ жметь ихь, какь саранчу. Приближается ли къ людямъ, и они внимающъ ему, какъ самому Господу. И что говорить о людяхъ? И самые демоны со всею своею люшосшію яростію, и со всею своею гордостію приближаясь къ нему, изчезающь, какъ прахъ. Вся злоба ихъ ослабъваетъ, козни ихъ разсыпающся, и всь злые умыслы ихъ изчезаюшъ.

Показавъ шеперь, сколь велико досшоньство смиренія предъ Богомъ, и сколь великая сокрыша въ немъ сила, шеперь покажемъ, чшо есшь смиреніе, и когда человъкъ удосшоиваешся получишь оное во всемъ совершенсшвъ. Сдълаемъ шакже различіе между смиреннымъ по виду, и шъмъ, кшо удосшоился исшиннаго смиренія.

Смиреніе есшь ніжая шаинсшвенная сила, которую по совершения всей добродътельной жизни получающь исшиню Свящые. Сія сила никому не даешся кромъ полько шъхъ, кои силою благодаши совершились въ добродъщели, сколько ограниченная природа способна къ тому. Потому что добродътель сія заключаеть въ себъ все. Почему не льзя всякаго безъ разбора почишашь смиреннымъ, но шрхъ шокмо, кошорые удостоились досшигнуть той степени совершенспіва, о кошорой мы говорили. Не всякъ тоть взошель на степень смиренія, кто по природъ скроменъ, шихъ, благоразуменъ или крошокъ. Нъшъ; истинно смиренный есшь тоть, кто имъеть въ себь, чъмъ превозносипься, и не превозносишся, но въ мысляхь своихь счипаенть это за прахъ. Я даже и того не называю смиреннымъ, кто смиряется при воспоминаніи гръховъ и беззаконій своихъ и содержинть оныя въ намяти, дабы воспоминаніемь оныхъ сокрушишь сердце свое и умъ свой ошклонишь отъ помысловъ гордости, хотя сіе и похвально. Потому что таковой имвенть еще тордыя мысли и не пріобръль смиренія, а

только старается и употребляеть усилия приближишь оное къ себъ. Хошя это, какъ я сказаль, похвально, но смиреніе еще не у него, онъ шолько желаешь его, но оно еще не у него. Совершенно смиренный еслы шошъ, кшо не имъешъ нужды изыскивашь умомъ своимъ причинъ къ смиренію, но во всемъ вполнъ и естественно безъ усилія имъетъ оное. Хошя бы онъ вмъщаль въ себъ великую благодать и дары превышающіе всю шварь и природу, но онъ смошришъ на себя, какъ на гръшника, какъ на бъднаго, и презръннато въ собственныхъ глазахъ своихъ; и хошя бы онъ проникъ въ шайны всей духовной природы и совершенно быль премудръ въ познаніи всъхъ вещей сопворенныхъ, но счишаеть себя ничего незнающимъ. И шаковъ онъ безъ домогашельсшва, и безъ усилія шаковь въ сердцв своемь.

Возможно ли сдълашься шакимъ человъку, и можно ли есшесшвенными силами произвести въ себъ шакую перемъну, или нъшъ?

Не сомнъвайся въ шомъ, чшо сила шависпвенная, кошорую онъ получилъ, присо-

Digitized by Google

единяясь къ добродъщельной жизни, произвоаниъ сіе въ немъ. Эшо ша самая сила, которую Божественные Апостолы получили въ видъ огня. Для ней заповъдаль имъ Спасишель не отлугаться изб Герусалима, доколь не пріилизто силу свыше. Дьян. гл. 1. сш. 4. Здъсь Герусалимъ означаешъ добродъшель, сила, смиреніе, а сила свыше, Ушьшителя, m. e. Духа утытенія. Такь говорить o немъ Божественное Писаніе, гдв сказано, чшо шайны ошкрывающся смиреннымъ. Сего Духа откровеній и Учителя таинъ удостоивающся приняшь внушрь себя одни смиренные. И потому говорится у накоторыхъ Свящыхъ мужей, что смиреніе усовершаеть душу въ божесшвенныхъ созерцаніяхъ.

И такъ никто не дерзай помышлять въ душъ своей, что онъ уже достигъ высоты смиренія, потому только, что иногда приходила ему какая либо умилительная мысль, или пролиль онъ нъсколько слезъ, или потому, что есть въ немъ какое либо доброе качество, полученное отъ природы, или усиліемъ пріобрътенное. Ибо то, что составляеть полноту всъхъ тайнъ, есть хранилище всъхъ

добродътелей, и никто не воображай, что онъ получаетъ всю сію благодать посредствомъ немногихъ дълъ. Напротивъ, когда человъкъ преодолъешъ всъхъ прошивныхъ духовъ, когда не найдется ни одной добродъщели, когнорой бы онъ самъ не исполнилъ и не пріобръль; когда побъдишь и разрушишь всв швердыни враговь, и посль сего въ духъ своемъ ощуппипъ, что онъ получилъ ту благодать, т. е. когда, по слову Апостола, самый Духб свидетельствуеть дужи еео; Рим. 8, 16. тогда онъ уже совершенствъ достигъ смиренія. Блаженъ, кто пріобръль оное! Ибо во всякое время лобызаешъ и обымаешъ онъ нъдра Іисусовы.

Естьли спросить кто: "Что мнв двлать? Какъ пріобрасть его? Какъ удостоиться его? Воть я удручаю самаго себя, и тогда, накъ думаю, что пріобраль оное, вижу, что совершенно противныя мысли бродять въ разума моемь, оть чего прихожу даже въ отчаяніе. Естьли кто такъ спросить, то воть ему отвать: Довольно для угеника, стобо оно было, нако угитель его, и для

раба, ттобо оно было, како господино его. Маш. 10, 25. Смотри на Того, кто заповъдалъ смиреніе и даровалъ сію благодашь, какъ Онъ пріобръль его, подражай Ему, м шы найдешь его. Ибо Онъ сказалъ: идетъ князь міра сего, хотя во Мнъ нисего не найдето. Іоан. 14, 30. Видишь ли, какъ при совершенствъ всъхъ добродъщелей можно имъпъ смиреніе? Будемъ подражать нашему Законоположнику. Лисицы имьють норы, и птицы небесныя еньзда; а Сынб селовыескій не имветв, едв приклонить голову, Мат. 8, 20. Тоть, Который пріемлеть славу ошъ всъхъ совершенныхъ, свящыхъ и достигшихъ блаженства во всякомъ родъ Опщемъ пославщимъ Его и Свящымъ Духомъ нынъ и всегда и во въки въковъ. Аминъ

## СВЯТАГО ИСААКА СИРІЯНИНА

### C A O B O

### о томъ,

что способствуетъ человьку приближиться къ Богу въ сердцъ своемъ; и какая истинная причина невидимо привлижающая къ нему помощь; — также, что доводитъ человъка до смиренія.

Блаженъ, кто позналъ немощь свою. Поелику такое познаніе служить для него основаніемъ, корнемъ и началомъ всякой добродѣтели. Ибо когда кто познаетъ и истинно возчувствуетъ немощь свою, тогда обуздываетъ въ сердцѣ своемъ гордость, помрачающую умъ, и пріобрѣтаетъ себѣ защиту. Впрочемъ никто не можетъ почувствовать своей немощи, естьли не подвергнется хотя нѣсколькимъ искушеніямъ болѣзненнымъ для его тѣла или для дути. Ибо тогда, сличая немощь свою съ силою помощи Божіей, онъ познаетъ, какъ она

велика. Пришомъ же, когда увидишъ множество употребленныхъ имъ средствъ, осторожность, воздержность, обереженіе и храненіе души своей, кошорыми онъ надъялся доставить ей безопасность, но не доставиль; или когда сердце его не имъетъ покоя от страха и трепета: то онъ должень почувсивовашь и знашь, чио самый сей спірахъ сердца его показываенть и обнаруживаенть, чно върно имъенть онъ нужду въ другомъ какомъ-що помощникъ. Сердце свидъщельствуеть о томъ внутренно ияшущимъ и поражающимъ его сшрахомъ, и шъмъ доказываешъ, что чего-то недоспаенть. Такимъ образомъ оно вразумляется, что не можеть пребывать въ безопасносши. Ибо сказано: помощь Божія спасаешь. А кию узнаешь, чию онь имъешь нужду въ помощи Божіей, топъ станетъ много молишься; и чъмъ болье будешь молишься, штымъ болве смиряещся сердце. Ибо шошъ, кшо просишь и молишся, не можеть не смиряться. А сердце сокрушенно и смиренно Боеб не унигижить. Доколь же не смиришся сердце, дошоль не можешь

**ошентанть ошъ кичен**ія. Смиреніе укрощ**аєщъ** сердце.

. Но какъ скоро человъкъ смиришся, немедленно ограждаенть его милость, и пьогда сердце ощущаеть Божественную помощь. Поелику оно обръщаемъ въ самомъ себъ пробудившуюся нъкую силу упованія. Когда же почувствуеть человъкъ Божественную помощь, что она помогаеть ему, тогда сердце его вдругь исполняется върою, и отсель познаешь онь, что молитва есть привлеченіе помощи, источникъ спасенія, сокровище упованія, пристанище, защищающее ошь волненія, свышь находящимся во шьмы, укръпленіе немощныхъ, покровъ во время искущеній, помощь въ тяжкой бользни, щиль ограждающій на брани, стрвла изощренная прошиву враговъ; однимъ словомъ, тогда оказывается, что всь великія блага сін приходяшъ къ нему опть модишвы. И съ сего времени онъ услаждается молитвою въры. Его сердце просвъщляется от упованія и не остается уже при прежнемъ жгущемъ рвеніи и при одномъ простомъ глаголаніи усшъ. Узнавъ сіе шакимъ обра-

вомь, онь хранишь молитру вь душь, какь сокровище. И отъ великаго веселія образъ молитвы своей перемъняеть въ благодарственный глась. О семъ-то говорить Топть, кощорый каждой вещи даль собсшвенный образъ, сказавъ, что молитва есть радость, возсылающая благодареніе. И Онъ же указаль, что таковая молитва совертается при познаніи Бога, то есть, от Бога ниспосылается. Потому что не съ трудомъ и шагостію молишся шогда человъкъ, какъ обыкновенно совершаеть всякую молитву, доколь не почувствуеть сей радости, но съ сердечною радостію и удивленіемъ непрестанно изъявляеть благодарственныя движенія въ неизглаголанныхъ кольнопреклоненіяхъ, и ошъ сильнаго порыва къ познанію, удивленію и изумленію благодати Божіей, вдругь возвышаеть голось свой, воспъваеть и прославляеть Его, возсылаеть благодареніе, и ошь великаго изумленія движенты языкомъ.

Кто истинно, а не мечтательно достигь сего, и находить многіе сему признаки въ самомъ себъ, и чрезъ продолжищельный мез

жусь надъ собою позналь различныя состоянія, тоть знаеть, что я говорю не ложно. И отсель да отстанеть от помытленій суетныхь, да прильпится къ Богу непрестанною молитвою, опасаясь и стратась того, чтобы не лишиться могущественной защиты Божіей.

Всь сін блага проистекають для человька от познанія собственной немощи. Ибо сильно желая помощи Божіей, посредствомъ молитвы онь приближается къ Богу. А по мъръ того, какъ приближается къ Богу волею своею, и Богь приближаещся къ нему благодашными дарами своими и за глубокое его смиреніе не лишинть его благоданти. Ибо онъ также, какъ вдовица, непрестанно вопіеть къ Судіи, чтобь защитить ее отъ соперника. Впрочемъ иногда милосердый Вогь не вдругь даенгь дары свои для шого, чинобы сіе послужило ему побужденіемъ приближанься къ Нему и чнобы самая нужда удерживала его при источникъ помощи. Нъкоторыя его прошенія Богь исполняеть немедленно, именно птакія, безъ копторыхъ невозможно спастися: но другія не вдругь

исполняемъ. И въ иныхъ случаяхъ отражаешь и удаляешь ошь него люшое нападеніе врага; въ другихъ подвергаеть его искушенію, дабы искушеніе сіе послужило для него побужденіемъ приближаться къ Вогу, какъ я выше сказаль; и дабы онъ вравумился и сдълался опышнымъ въ искущеніяхъ. Для шого, говоришь Писаніе, оставиль Господь многіе народы, не погубивь ихъ, и не предаль въ руки Інсуса сына Навина, дабы вразумлять чрезь нихь сыповь Израи. левыхъ, и дабы колъна сыновъ Израилевыхъ были свъдущи и опышны въ брани. Праведникъ, не познавшій своей немощи, находишся въ самомъ опасномъ положении, близокъ къ паденію и не далекъ от губительнаго льва; то есть, бъса гордости: при томъ же непознавшій немощи своей не имъешъ смиренія, а не имья смиренія, не имьешь полнаго совершенства, а безъ сего всегда окруженъ страхомъ; потому что городъ его не укръпженъ жельзными сполпами и мъдными верея. ми смиренія. Но никто не можеть обръсть смиренія иначе, какъ токмо такими средствами, отъ которыхъ сердце дълается сокрушеннымъ, и высокомърные помыслы 10. TACTE XIV:

уничножающся. Для сего врагь часто накодить себь сльдь къ шому, чтобы совратить человька; ибо безъ смиренія человькъ не можеть совершить свое дьло; къ грамать, которою дается ему свобода, еще не приложена печать духа, но онъ досель еще остается рабомь, и его положеніе еще не безъ страха. Потому что никто не совертить дьла своего безъ смиренія, и никто не научится иначе, какъ токмо искушеніями, а не научивщись никто не достигнеть смиренія.

По сему-жю Господь посылаетъ Святымъ мужамъ случаи къ смиренію и къ сокрушенію сердца посредствомъ неусыпной молитью, чтобы любящіе Его приближались къ Нему чрезъ смиреніе. Иногда Онъ устратываетъ ихъ собственными ихъ страстями и поползновеніемъ къ гнуснымъ и мерзскимъ похощямъ, иногда ругательствами, обидами и огорченіями опть другихъ человъковъ, иногда бользнями и немощами тръесными, иногда бъдностію и недостаткомъ необходитью страха, оставленіемъ, явнымъ нападет

ніемь діавола, (чрезь чиго обыкновенно жхи устрашаеть) иногда различными ужасами: И все сіе бываеть для того, чтобы они имъли побуждение къ смирению, и дабы не объяда ихъ дремота безпечности; или это бываенть для шакихъ случаевъ, въ которыхъ подвижникъ оказывается слабымъ, или для предостереженія от будущаго страха. И такъ несомнънно полезны для людей искушенія: Впрочемь я не разумью щого, что будто человьку надлежить добровольно попускать себя увлекаться гнусными помыслами, дабы воспоминание о нихъ служило для него случаемь нь смиренію, шого, что будто ему съ намъреніемъ надобно подвергать себя искущеніямъ. Но говорю о шомъ, чшо онъ во всякое долженъ бышь гошовъ на добрыя дъла, блюсши душу свою и помышлящь, что онъ какт сошворенный подлежишь перемънамъ. Ибо всякой сотворенный имъетъ нужду въ помощи силы Божіей, а кто имветь нужду въ помощи другаго, шошъ доказываешъ шъмъ естественную свою немощь; а познавшій немощь свою необходимо долженъ смирящься, дабы восполнить недостатокъ свой по-

Digitized by Google

мощію того, кто можеть подать помощь. Естьли бы онь сначала узналь и усмотрель немощь свою, то не оставался бы въ безпечности; а естьли бы не быль безпечень, то не успуль бы и не предаль бы себя въ руки техь, которые тревожать его, чтобы пробудить.

И такъ тествующій путемъ Божінмъ должень благодарить Бога за всё свои напасти, а винить въ томъ и укорять дуту свою и думать, что не для чего другаго попустиль ихъ Промыслъ, какъ для удаленія безпечности, чтобы пробудить духъ его, или за то, что онъ возгордился. Но не должень онъ смущаться и бъжать отъ своего поприща и подвига, и не считать себя безпорочнымъ, дабы не усугубить для себя зла. Потому что у Бога, источника правды, нътъ неправды. Отнюдъ нътъ. Ему слава во въки. Атинь.

# СВ. ИСААКА СИРІЯНИНА С Л О В О

О ГРЪХАХЪ ПРОИЗВОЛЬНЫХЪ И НЕПРО-ИЗВОЛЬНЫХЪ И БЫВАЮЩИХЪ ПО КАКО-МУ-ЛИБО СЛУЧАЮ.

Есть гръхъ, происходящій отть немощи, въ который человъкъ невольно вовлекается, и есть гръхъ произвольный и происходящій ошь невъдънія. Случаешся шакже, что гръхъ дълають иногда по какому-либо случаю, а иногда по закоренвлосии и навыку во злъ. Хоппя всъ сіи образы и виды гръховъ достойны осужденія; но естыли взяшь въ соображение наказание за оные, то оказывается, что одинъ гръхъ больше другаго. Одинъ изъ нихъ подлежитъ большему осужденію, такъ что едва пріемлется и самое раскаяніе въ немъ, а другой ближе къ прощенію. На примъръ, Адамъ, Ева и эмьй, хоши всь наказаны Богомь за гръхъ, но проклятію подверглись весьма различному. Тоже самое бываенть и съ ихъ пошомками. Каждому опредъляется наказаніе, соотвътственное расположенію воли его и наклонности ко гръху. Такъ естьли кто и не хотвът бы предаться гръху, но увлекается въ оный, по нерадънію о добродътели, от того что не подвизался въ ней, тому хотя и тяжко быть во гръхъ, но при всемъ томъ предлежитъ жестокое наказаніе. Напротивъ человъку, тщательно упражняющемуся въ добродътели, хотя бы и случилось искуситься какимъ - либо гръжомъ, но милосердіе Божіе немедленно готово очистить его.

Иной есть гръхъ, бывающій въ такомъ случав, когда человъкъ заботится о добродьтели и постоянно пребываеть въ подвитахъ ея, и въ заботливости своей не спить ночью, чтобы не сдълать какого опущенія въ своихъ занятіяхъ, а днемъ ходить и носить бремя, и все попеченіе употребляеть на добродьтель. Но при всемъ томъ, или по невъдънію, или по стеченю обстоятельствъ, встрытившихся ему на пути добродьтели, или по причинъ волненій, непрестанно подъемлющихся въ членахъ его; или

наконець по какому-то уклоненію, попускаемому для испытанія его свободы, вѣсы его наклоняются нѣсколько въ лѣво, и онъ по немощи тѣла вовлекается въ какойлибо грѣхъ, сдѣлавъ который печалится, скорбитъ, и въ горести души своей стенаетъ о своемъ несчасти, приключившемся ему отъ неблагопріятствующихъ обстоятельствъ.

Другаго рода есшь гръхъ, когда сдълавшій оный есшь человъкъ безпечный, кошорый нерадишь о дълахъ добродъшели, и вовсе осшавивъ пушь ея, рабски повинуешся всякой беззаконной похощи, съ ревносшію изобръшаешь способы къ удовлешворенію оной, гошовъ, какъ рабъ, шщашельно выполняшь волю врага своего, и со всею покорносшію предсшавишь члены свои въ орудія діаволу, ни мало не думая прибъгнушь къ покаянію, прилъпишься къ добродъшели, и осшавишь пагубный пушь свой.

Иной есшь гръхъ, бывающій ошъ прешмновенія и паденія, встръчающагося на пуши добродътели и на стезъ правды, по свидътельству Отцевъ, которые говорять, что на пути добродътели и на стезъ правим встръчаются паденія, препоны, стъсненія и тому подобное.

Иногда бываетъ паденіе души, крайняя погибель и совершенное оставление. Но и падшій шакимъ образомъ не забываешь о любви Опца своего, и, хошя бы случилось ему впасть въ различные гръхи, онъ не нерадишь о добродъшели и не осшавляещь подвига своего, но, будучи побъжденъ, опяшь встаеть на подвигь противь враговь своихъ, и ежедневно полагаешъ начало основанія разрушенному зданію, до самаго изшесшвія изъ міра сего въ устахъ своихъ носишь оное Пророческое слово: Не радуйся о мнв врагв мой, яко падохв, и возстану: зане аще сяду во тыль, Господь освътито мя. Мих. 7, 8. Онъ до самой смерне перестаеть сражаться, не уступасшъ врагу побъды надъ душею своею, доколь есшь вь немъ дыханіе, и даже побъжденъ будучи, онъ остается таковъ же. Хошя бы ежедневно сокрушалась ладья его, и грузъ его ежедневно утопаль, онь не пе-

ресшанешъ подвизашься и забощишься, иногда у другихъ занимаетъ и переходингь на другія судна, и плывешь сь надеждою, доколь Господь, узръвъ его подвиги, и умилосердившись надъ его бъдственнымъ состояніемъ, не низпошлешъ ему милосши своей и не дасить ему силь, читобы извердо проиивостать огненнымъ стръламъ врага. Вотъ мудросць, даруемая Богомъ! И вошъ немощный мудрецъ, который не теряенть своей надежды! Лучше намъ подвергнушься осужденію за нъкошорыя дъла, нежели за опущеніе всъхъ.-Посему-то Авва Мартиніанъ научаеть, не унывать при многотрудныхъ подвигахъ и разнообразной брани, непрерывно встръчающейся на пуши правды, не ошступать назадь и не уступать врагу побъдыт надъ собою какимъ-либо посшыднымъ образомъ. Онъ, какъ чадолюбивый Отецъ, въ складной и вишіеващой рѣчи говорить щакъ:

"Дъти! Естьли вы подлинно подвижники, "стремящіеся къ добродътели, естьли имъе-"те попеченіе о душахъ вашихъ: то пред-"ставьте умъ вашъ Христу чистымъ, и тво-

,,рише благоугодное Ему. А для сего вы не-"обходимо должны стоять всегда на сраже-,,ніи прошивъ страстей естества нашего, прошивъ прелестей міра сего, прошивъ "въчной и непрестанной злобы демоновъ, съ каковою они обыкновенно нападающъ ,,на васъ, и прошивъ всъхъ ухищреній ихъ. "Не стратитесь непрерывной и жестокой "брани сей, не колеблишесь, видя продолжи-,тельность подвиговъ, не ослабъвайте и "не смущайшесь, видя полчища вражія, не ,,падайше въ бездну ошчаянія, есшьли бы и "случилось вамъ иногда прешкнушься и со-"гръшить. Хотя и постраждеще на сей "великой брани, хоппя получише удары, хо-,, тя будете ранены, сіе никакъ не должно "отпвращать вась отть благой цвли вашей. "Но постоянно совершайте начатое вами дьло, домогайшесь той похвалы и славы, ,, чтобъ быть на брани твердыми, и неу-"ступчивыми и обагренными кровію ранъ ва-,,шихъ, и никогда не переставайте бороть-"ся съ прошивниками вашими."

вошь насшавленія великаго Сшарца! И макь вы не должны ослабъващь и уныващь,

какъ мы сказали. Горе шому монаху, кошкъ рый измъняетъ своему объту, и, попирал совъсть свою, подаеть руку діаволу, чтобы онъ шоржесшвоваль надъ нимъ въ какомълибо маломъ или великомъ гръхъ, и который, допусшивъ разстройство въ части души своей, не можеть снова возстать прошиву враговъ своихъ!-Съ какимъ онъ лицемъ сръшить Судію, когда достигшіе святости друзья его срътятся другь съ другомъ? Тъ, ошъ коихъ уклонившись онъ пошель по сшези погибели, и лишился свободнаго доступа, какой святые имвють къ Богу, пощеряль молишву, исходящую ошъ чистаго сердца, возносящуюся и проходящую Ангельскія силы, и которой никакія препоны удержать не могуть, доколь исполнится прошеніе ея, и доколь съ радостію не возвратится къ произнестимъ ее устамь?- И что всего ужаснье: какъ здысь онъ уклонился от пути ихъ, такъ и Христось отплучить его от нихъ въ тотъ день, когда свъщлое облако подыметь на хребтъ своемъ сілющія чистотою твла и понесеть во врата небесныя. Сего ради не воскреснуто негестиви на судъ, потому что дъла

ихъ осуждены уже здёсь, ниже ерешницы во советь праведныхо, Псал. 1, 6. во воскресеніе суда.

# СЛОВО

### О ДУШЬ, О СТРАСТЯХЪ И О ЧИС-ТОТЬ УМА.

Вопросо. Что есть естественное состояние души, что есть неестественное, и что есть выше-естественное?

Отвыть. Естественное состояніе души есть познаніе Божінхь тварей, чувствать подлежащихь и созерцаемыхь умомь. Выше-естественное есть пареніе созерцанія къ Божеству, которое выше природы. Неестественное есть волненіе страстей. Такъ какъ сказаль божественный и великій Василій: "Душа, находясь въ естественномь состояніи, живеть горь; а когда выходить изъ естественнаго своего состоянія, находится на земль вику. Когда она находится горь, тогда безстрастив; а когда выступить изъ естественнаго чина своего, тогда появляются въ ней страсти. И такъ очения выступить изъ естественнаго чина своего, тогда появляются въ ней страсти. И такъ очения выступить изъ естественнаго чина своего, тогда появляются въ ней страсти.

видно, что страсти душевныя не естественны душь. Хотя въ душь такія же происходящь движенія ошь порочныхь страстей, какія бывають от голода и жажды; но, поелику въ семъ последнемъ случав она не подвержена закону, то не такому подлежипть осужденію; какъ въздругихъ порочныхъ спрастяхь. Случается иногда, что Богь новельваенть кому нибудь сдълать, по видимому, неприличное, но вмъсто осужденія и обвиненія таковый получаеть великое воздаяніе. Такъ, на примъръ, Пророкъ Осія женился на блудниць, Пророкъ Илія содьлался убійцею изъ ревносши по Богь, нькошорые, по повельнію Моисел, мечами побили своихъ родишелей. Впрочемъ говорящъ, чию душь, разсматриваемой и внь союза съ тьломъ, естественно желаніе и рвеніе. Онъ сушь ея спрасти.

Вопр. Желаніе души тогда ли бываещъ естественно, когда воспламеняется предметами божественными, или тогда, когда обращается около предметовъ земныхъ и ивлесныхъ? И отъ чего въ естествъ дутии возжигается рвеніе? И когда рвеніе сіс

называется естественнымь? Тогда ли, когда въ человъкъ пробуждается рвеніе по какому-либо плотскому побужденію, отъ зависти, или тщеславія, или отъ другихъ подобныхъ причинъ? Или тогда, когда отъ прошивоположныхъ сему причинъ? Пусть отъ въчаетть кто нибудь, а мы скажемъ послъ.

Отв. Божественное Писаніе многократно говорить и часто употребляеть слова въ смысль несвойственномъ. Что принадлежинть шьлу, въ немъ говоришся о душь, и напрошивъ принадлежащее душъ ощносишъ оно къ шълу, и шакимъ образомъ не ощавляешъ одно ошъ другаго. Но мудрые понимають сіе. Такъ, на примъръ, божественныя дъйствія Господа, приписанныя всесвятому шьлу Его, не должны бышь относимы къ человъческому естеству, и обратно нъчто недостойное говоришся о Божествь Его, чию должно разумыть о человычествы. Многіе, не посшигая цьли божественныхъ глаголовъ, здъсь прешкнулись, шакъ чно возстать не могуть. Тоже можно сказать и о душь и о тьль. Естьли добродьтель есвчественно составляеть заравіе души, те

Digitized by Google

страсти, какъ постороннія и не находящіяся въ естествь души, и нарушающія ея здравіе, составляють ея бользнь. Но извъстно, что здравіе бываеть въ естествь прежде встрьчающейся бользни. Естьли же сіе справедливо, какъ и дъйствительно есть, то добродьтель дуть естественна, а приходящее отвив неестественно.

Вопр. Тълесныя страсти должно ли считать естественными тълу, или случайными? И страсти душевныя, которыя она имъетъ по причинъ соединенія съ тъломъ, но естеству ли принадлежать ей, или приписываются въ несобственномъ смыслъ?

Отв. О страстяхь телесныхь не льзя сказать, что оне приписывающся телу не свойственно; а касательно душевныхь, все знають и все согласны въ томь, что душе естественна чистота, а о страстяхь смейо должно сказать, что оне отнюдь не естественны ей. Потому что бользнь бываеть уже после здравія. Притомь же одно и тоже естество не можеть быть втесть доброе и злое, а по необходимостя

одно изъ сихъ состояній предтествуенть другому; и то, которое предтествуенть другому, есть естественное. Все случайное не называется естественнымъ, но привходящимъ отвив, и все случайное и отвивъ привходящее подлежитъ измъненію, а естество не измънлется и не претворлется.

Всякая страсть, соединенная съ пользою, дарована опть Бога. Страсти трлесныя насаждены въ шъль для пользы и возрасшанія его, равнымъ образомъ и душевныя. Когда шъло принуждено бываешъ ошказывашься ошь собственнаго услажденія, по недостатку потребностей жизни или изъ повиновенія душь, шогда оно изнемогаешь и разспроивается: равнымъ образомъ и душа, когда, отступая отъ своего естества, буденть угожданть нгвлу, тогда приходинть въ разстройство, какъ говоритъ божественный Апостоль: духв желаетв противнаео плоти, а плоть духу, ибо они друед другу противны. Гал. 5, 17. И шакъ никто не долженъ хулить Бога, будто бы Онъ страсши и гръхъ вложилъ въ есшесшво Онъ вложилъ въ есшесива существъ то, YACTE XIV.

Digitized by Google

чито способсивуенть къ ихъ возрасшанію, но когда одно предаешся въ волю другаго, шогда оно уже не въ своихъ предълахъ, а въ чужихъ. Ибо есшьли бы спрасши есшественны были душъ; що почему бы она ошънихъ получала вредъ? Принадлежащее есшеству не причинлентъ вреда есшеству.

Вопр. Почему шълесныя страсти, способсивующія къ возрастанью и укръпленію шъла, вредять душь, естьли онь ей не принадлежать? И почему добродьтель изнуряетъ шъло, а душу усовершаеть?

Отв. Уже ли не видишь, какъ все, непринадлежащее есшеству вещи, вредишь ей, и какъ всякое существо, сближаяся съ сроднымъ ему, исполняется радости? Но шы желаеть знать, что свойственно каждому къ естествъ состава натего. Принъчай, что приносить пользу тому или другому, то ему свойственно; а все, чуждое и отвът привходящее, для него вредно. И такъ когда извъстно, что страсти тъла и души между собою противны; то все, служащее къ поддержанію тъла, доставляеть ему

покой. А когда душа увлекается страстями пивлесными; що не дьзя сказащь, чщобы сіе было ей естественно. Ибо, что душъ свойственно но природъ, то есть смерть для шъла. Однакожъ въ несобсивенномъ смыслв и ей сіе приписывается, и она по причинъ немощи шъла не можентъ бытъ свободна ошъ страстей его, доколь оное носинъ. По сему еснеснивенно она учаснивуенть въ скорбяхъ шълесныхъ, по причинъ соединенія ея дъйсшвій съ дъйсшвіями шь ла по непостижимой премудросии. Но не взирая на шакую ихъ связь между собою, дъйсшвія одного есшесшва ошличны опгь дъйствій другаго, и воля одного отъ воли другаго, и шъло различно ошъ духа. Ибо еспиестиво не измънленисл. Но каждое изъ нихъ склоняешся ли ко гръху или къ добродъптели, все однакожъ каждое изъ нихъ дъйствуеть по собственной воль. Когда душа отръщается от попеченія о тьяь, тогда она вся совершенно производищь свои движенія духомъ, и на небесахъ погружаешся въ предмешы непосшижимые. Впрочемъ, находясь и въ семъ состояни, она не запрещаенть шьлу помнишь о своемь. Равнымъ

образомъ когда шъло находишся въ гръхахъ, шогда мысли душевныя не пресшаюшъ возникашь въ разумъ.

Вопр. Что есть чистота ума?

Отв. Чистый умомь не шошь, кию не знаешъ зла, пошому чио онъ глупъ, и не тоть, кто по естеству находится въ состояніи младенчества, и не тоть, кто выказываенть себя младенцемъ, но вошъ въ чемъ состоинть чистота ума: когда по совершеніи дват добродвшели разумъ погружент въ Божественное. Мы не смвемъ сказать, чтобы могь кшо пріобръсть сіе безь испытанія помысловь, пошому чио шогда еще не покорено шъло. Ибо мы до самой смерши не можемъ сказапь, чтобъ естество наше не подверглось брани и не пошерпъло вреда. Подъ именемъ же испышанія помысловъ я разумью не що, чиобь мы подчиняли себя имъ, но чинобъ полагали начало къ борбъ съ ними.

Дъйствование помысловъ въ человъкъ произходитъ от четырехъ причинъ; во пер-

выхъ ошъ есшесшвеннаго влеченія шьла: во вшорыхъ ошъ предсшавленія предмешовъ въ мірь, кошорые человькъ слышингь или видипть; въ прешьихъ ошъ врожденныхъ понятий и наклонностей души, кошорыя она имъешъ въ умъ; въ чешвершыхъ ошъ внушенія демоновь, возбуждающихь вь нась всь спрасши посредствомъ вышеупомянуныхъ причинъ. По сему человъкъ до самой смерши не можешъ не имъшь помысловъ и брани, доколь находишся въ сей плошской жи-Ибо возможно ли прежде отгръщенія ошъ міра и прежде смерши хошя одну изъ сихъ четырехъ причинъ сдълать недъйствишельною. И разсуди самъ, возможно ди, чшобы шъло не искало потребнаго для себя, и по необходимости не стремилось къ чему-либо мірскому. Есшьли же нельпо было бы допустить сіе, поелику естество имъешъ нужду въ сихъ предмешахъ; то очевидно, что страсти дъйствують въ кажик ствью, окен сметония и домень чом и онъ шого или не хочешъ. По сему каждый человъкъ, какъ имъющій шъло, долженъ остерегаться не одной страсти, явно и безпрестанно въ немъ дъйствующей, и не двухъ,

но многихъ. Тъ, кошорые добродъщелью побъдили страсти, кошя и бываюнть смущаешы помыслами и внушеніями, произходящиши от вышеозначенныхъ чешырехъ причитъ, но не бываюнть побъждены. Поелику оти изъюнть кръпость, и умъ ихъ увлекается свящыми и божественными мыслями.

**Bonp.** Чъмъ различается чистота ума опръ чистоты сердца?

Отв. Иное есть чистоща ума, иное чистоща сердца. Ибо умъ есть одно изъ тувствъ души; сердце же заключаетъ и содержитъ въ себъ внутреннія чувства, и оне есть корень. Естьли корень свять, то выпви святы. И такъ естьли очистится сердце, очевидно, что и всъ чувства сдълаются чисты. Умъ, прилежа чтенію вожественныхъ Писаній, или подвизаяся въ постахъ, бдъніи и безмолвіи, котя и оставнить прежній образъ жизни, и очистится, удалень будучи от сообщенія съ нечистыми предметами, но чистота его ненадежна; ибо, сколь скоро онъ очищается, столь же скоро и опять можеть оскверниться.

Сердце же очищается многими скорбями, лишеніемъ, и удаленіемъ ошъ общенія со всемь находящимся въ міре, и ощверженіемъ онаго. Когда оно очищено, що чистюта его не помрачится ощъ маловажныхъ вещей, и не устращится великихъ крышыхъ браней, сколько бы онъ ни были ужасны; какъ будто бы такой человъкъ имъешъ кръпкой желудокъ, кошорый можеть варить скоро всякую пищу для слабыхъ неудобосваримую. Ибо и врачи говорять, что всякая мясная пища не скоро переваривается, по впрочемъ доставляеть великую крвпость здоровымь твламь, когда принимаешъ ее кръпкій желудокъ. Такимъ же образомъ всякая чистота, скоро, въ крашкое время и съ малымъ шрудомъ пріобрашенная, скоро шеряется и чается. А чистота, пріобръщенная многими скорбями и чрезъ долгое время снисканная, не спірашишся никакихъ сильныхъ нападеній ни въ какой части души: ибо Богъ ее укръпляенть. Ему слава во въки въковъ. Амия.

# РУКОВОДСТВО КЪ ДОМАШНЕМУ БЛАГОПОЛУЧІЮ ВЪ СУПРУЖЕС-КОЙ ЖИЗНИ.

Блажено всяко болщійся Господа, ходящій Его путяли! . . . Жена твоя, како плодоносная лоза, посреди дома твоего; сыны твои, како маслитныя вътви, вокруго стола твоего. Се, тако благословится теловъко, болщійся Господа! (Пс. 127, 1. 3. 4.)

#### I.

Высоков достоинство, святость и важность супружества.

1. Въ нагаль Боеб сотвориль небеса и землю... И сказаль Боеб: сотворимь теловыка по образу нашему и по полобію тамиему.... И сотвориль Боев теловыка по образу своему, по образу Божію сотвориль его; мужескій и женскій поль сотвориль ихъ. (Быт. 1, 1. 26. 27.)

- 2. И сказаль Ісеова Боев: не хорошо быть теловых одному; сдылаю ему помощника подобнаго ему.... И навель Ісеова Боев на теловыка крыпкій сонь; и коеда онь уснуль, вынуль одно изб ребрь его, и закрыль то мысто плотію. И создаль Ісеова Боев изб ребра взятаго у теловыка жену, и привель ее ко теловыху, (Быш. 2, 13. 21. 22.)
- 3. Тоеда теловъко сказало: Вото это кость изб костей моихв, и плоть отб плоти моей; она будето называться женою, ибо она взята изб мужа. Сего ради оставито теловъко отца своего и свою мать, и прилъпится ко женъ своей. (Быш. 2, 23, 24.)
- 4. Богъ даль супружескому союзу шакое достноинство и такую швердость, что Самъ привель къ мужу помощницу, образованную изъ ребра его, дабы она, взятая близо сердца его, никогда не уклонялась отъ его сердца, но была бы съ нимъ сопряжена неразръщимыми узами непорочной любви.

- 5. Сей супружескій союзь люби усикановлень Богомь къ продолженію, правсивекному образованію, временному и вычному благополучію человыческаго рода.
- 6. По неисповъдамой своей премудросии и благосии, Онъ восхошълъ усшановищь сонозъ сердечный, до послъдняго дыханія жизни продолжащейся любви—священный союзъ
  любви, кошорый служиль бы непрерывнымъ
  и никогда неизсякающимъ исшочникомъ благородныхъ и благодъщельныхъ посщупковъ
  между мужемъ и женою, между родишелями,
  дъщьми и пошомками.
- 7. О семъ свидъщельствуенть вложенная Богомъ, Творцемъ природы, въ сердца родателей естественная любовь къ своимъ дътямъ; нъжнъйщее поцечено о сохранении и воспитании ихъ, ибо родившеся отпъ нихъ, 
  будучи безпомощны и слабы, имъютъ нужду въ типательномъ попечени. О семъ съмдътельствуентъ естественная любовь дътей къ своимъ родителямъ; ихъ нъжная привязанность иъ родителямъ и совершенная 
  зависимость отпъ нихъ.

- 8. Пришомъ, великія и священныя должности родителей, которыми они обязаны къ Богу, къ самимъ себъ и къ своимъ дъплямъ, върно и совъстно исполнены быть могутъ не иначе, какъ при постоянномъ и непрерывномъ продолжения супружескаго инъ союза.
- 9. Священная исторія шворенія, равне какъ свойство всякой истинной любви и ея священная цель, не оставляють ни мальйтаго сомнінія въ шомь, что Богь, Творець и Господь природы, первоначально компіна установить между мужемь и женою, родителями и дішьми, швердый и постолиный союзь любви, такой любви, которая от Него происходить, и опять къ Нему восходить.

И сотворило Боеб теловъка по образу своему, по образу Божио сотворило сеоз мужескій и женскій поло сотворило ихо. (Быт. 1, 27.)

10. Понтомки первой супружеской чены мало по малу уклонились ощъ сего перво-

начальнаго, весьма благодышельнаго успавовленія; они думали, что сіе уклоненіе позволено было от Бога въ такій времена, въ какія они жили, и въ такихъ обстоятельствахъ, въ какихъ они находились.

- 11. Въ послъдствіи времени Моисей позволиль Іудеямъ разводиться въ извъстныхъ случаяхъ съ своими женами; но онъ позволиль имъ сіе, какъ то ясно выражено въ Священномъ Писаніи, по ихъ жестокосердію, (Мат. 19, 8.) то есть, по ихъ грубому и буйному нраву, дабы предохранить сей одичавтій въ идолопоклонническомъ Египтъ народь от больтаго зла, а именно от прелюбодъянія и женоубійства.
- 12. Сынъ Божій, Христось Господь и ходатай новаго лусшаго завіта, (Евр. 8, 6.) Который сділался для насо премудростію ото Бога, праведностію и освищенісмо и искупленісмо, (1 Кор. 1, 30.) возвысиль супружество въ его первоначальное достоинство, и возстановиль его единство и нераздільность, какъ онь установленъ быль оть Бога въ раю.

Digitized by Google

13. Не ситали ли вы, говориль Онь Фарисеямь, сто сотворившій человька внагаль, мужа и жену сотвориль ихв. И сказаль: посему оставить теловько отца и мать, и прильпится ко жень своей... И тако сто Боеб сосеталь, того селовью да не разлугаеть. (Мат. 19, 4—6.)

Моисей, говориль Онь, по жестокосердію вашели позволило валю разводиться со женали вашили; снагала же не было тако. (Мат. 19, 8,)

- 14. Такимъ образомъ Господь и Учищель нашъ, учредищель совершеннаго завъща, говорилъ ошкрышо предъ Фарисеями и народомъ о вешхозавъшныхъ законахъ супружесшва, кошорые Онъ объяснялъ, и неуразумъніе коихъ порицалъ. (Мар. 10, 10—12. Лук. 16, 17. 18. Маш. 5, 32.)
- 15. Сынъ Божій не шолько возвращиль супружескому союзу его первоначальное досшоинство и единство, но сверхъ шого присовокупилъ еще новое достоинство, содълавъ бракъ върующихъ Христіанъ, сіе про-

образованіе благоданнаго перушимаго союза своего съ Церковію, шаинсшвомъ своей Вьры. (Іоан. 3, 29. Ефес. 5, 24—32.)

- 16. Христосъ, Сынъ Божій, которымъ мы снова рождены къ освященю и въчной жизни, восхотьль, чтобы для Христіанъ все освящено было: чтобы освящено было ихъ вступленіе въ міръ посредствомъ крещенія, ихъ сохраненіе и размноженіе посредствомъ тайнства брака, дабы такимъ образомъ могли они получать новые дары благодати, вести свое супружество свящо, м. е. совершеннъе содъйствовать взаимному временному и въчному благополучію.
- 17. Богъ, исмочникъ всякаго исшиннаго блаженства, который раздаетъ дары свои не безъ условій, хочетъ, чтобы человъкъ, одаренный разумомъ и нравственною свободою, самъ содъйствовалъ своему временмому и въчному блаженству.
- 18. Въ оминошени къ браку, человъкъ долженъ досшойнымъ образомъ пригошовищь себя къ сему свящому шаинсшву, дабы со-

дълапъся участникомъ шого благополучія, которое брачная жизнь досшавляеть добродъщельному.

19. Супружескіе союзы, ушверждающіеся на Религіи Іисуса Христа и на гистой добродьтели, служать основаність всякаго домашняю и общественнаго благополучія; въ гражданскомъ ошношеніи, они суть твердійшал подпора государства.

#### П.

Предуготовленіе ко домашнему благополусію во супружеской жизни.

1. Ежели супружескій союзь, имъющій столь высокое первоначальное достоинство, по Божію установленію освящень въ раю самимъ Богомъ, и въ новомъ Завътъ Сыномъ Божіимъ возведенъ на степень святато гланиства Его Религіи; що онъ отнюдь не есть що, чъмъ толико ложно представляють его себъ многіе изъ нынъшнихъ сыновъ и дочерей, обольщенныхъ любовными повъстями и зрълищами.

- 2. Супружеское состояніе не есть увеселительный рай чувственных наслажденій, не есть убъжище скотских похотей; оно есть практическое училище великих и трудных добродытелей, на которых основывается супружеское благополучіе. Сіи добродытели не приходять сами собою въ день бракосочетанія, но приготовляются заблаговременно непрерывными упражненіями въ святой любви и страх Божіем, въ самоотверженіи и смиренной молитвъ.
  - 3. Человъкъ, сошворенный Богомъ по Его образу, долженъ въ соединении съ Нимъ находишь свою свящость и свое блаженство, и содъйствовать святости и блаженству другихъ.
  - 4. Онъ долженъ управлящь своими чувсшвенными побужденіями, склонносшями и желаніями, долженъ облагороживащь ихъ посредсшвомъ самообладанія, и сіе благородсшво распросшранящь шакже и на другихъ.
    - 5. Онъ долженъ, посредствомъ самообла-

данія, отказыванть себь въ удовленвореніи каждаго нечистаго желанія и помышленія, и въ совершенной чистоть и святости сердца, посредствомь воздержанія, цьломудрія и благоговьйной молитвы, приготовлять себя къ супружескому состоянію; ибо Христось Господь содълаль бракъ Христіанъ таинствомъ, и требуеть отъ нихъ въ Новомъ Завыть выстей и совершенныйтей святости сердца, нежели каковая была въ Ветхомъ Завыть.

Вы слышали, говоринь Онь, сто сказано древниль: не прелюбодыствуй. А Я еоворю валь: всякой, кто взелянеть на женщину съ похотствованиель, уже прелюбодыствоваль съ нею въ сердув своель. (Маш. 5, 27. 28.)

6. И Апостоль Інсусовь увыщеваемы всыхь Христань, говоря: Просило и улогляемо васо Господолю Іисусолю, стобы вы, како приняли ото насо, какило образолю должно вало поступать и угождать Богу, и како поступате, щакь и болье во толо преуспывали. Ибо вы знаете, качисть XIV.

Digitized by Google

кіл мы дали вамо заповіди ото Господа Іисуса. Ибо воля Божія есть освященів ваше, стобы вы воздерживались ото блуда, стобы каждый изо васо уміть содержать свой сосудо во святости и гестности, не во страсти похотінія, како язысники, незнающіє Бога. (1 Оесс. 4, 1-5.)

- 7. Супружеское благополучіє есть плодъ только такого брака, который приготовленъ въ любви къ Богу и ваключенъ въ соединеніи съ Нимъ,
- 8. Религія Іисуса Христа призываеть нась къ любви, которая отб Бога; (1 Іоан. 4, 7.) а чрезъ сію любовь призываеть нась и къ блаженству.

Бого есть любовь, говоришь ученикь Любви, и пребывающій во любви, пребываєто во Богь, и Бого во нело. (1 Іоан. 4, 16.)

9. Въ сердцъ человъка, въ кошоромъ владычествуетъ любовь Божія, пребываетъ Духъ Божій, кошорый свидътельствуето духу нашели, сто лы дъти Божіи, наследники Божіи и сонаследники Христовы. (Рим. 8, 16. 17.)

- 10. По сему-шо Апостоль Павель увъшеваеть поступать по духу, а не по плоши. Поступайте по духу, и похотей плотскихо не исполняйте. Плоды духа суты: любовь, радость, миро, долеотерпъніе, блаеость, милосердіе, въра, кротость, воздержаніе. Тъ, кои суть Христовы, распяли плоть со страстями и похотями. (Гал. 5, 16. 22—24.)
- 11. Живущів по плоти, научаеть онь, Богу угодить не могуть. Плотскія помышленія суть смерть, а духовныя помышленія жизнь и мирь. (Рим. 8, 8. 6.)
- 12. Ужасно опустошеніе, причиняемое въ человъкъ похотію; она самымъ жалкимъ образомъ погашаетъ свъть души его.
- 13. Ежедневно міръ представляєть намъ плачевные примъры людей, котторые весьма рано содълались жертвою развращенія. У- клонившись отъ Бога и Евангелія, они слъ-

по предались плоніскимъ похошямъ, кошорыя влачили ихъ какъ своихъ рабовъ, пока наконецъ они, подобно блуждающимъ шънямъ, изчезли изъ міра, и сшали духомъ предъ судилищемъ Всесвящаго, кошорый воздаешъ каждонцу, смошря по шому, сто оно делало живя ео тель, доброе или худос. (и Кор. 5, 10.)

- 14. Гдв Духв Господень, учинь Апосполь Інсусовь, талів свобода— свобода дъней Божінхь. (2 Кор. 3, 17.) А всякой творящій ервхв, говорингь самь Інсусь, есть рабв ервха. (Іоан. 6, 34.)
- 15. Напечанильемь въ сердцахъ нашихъ слова, конторыя такъ настоятельно внушаеть намъ Апостоль Іоаннь. Не любите міра, на тово, сто во мірь: кто любито любито все, сто есть въ мірь, какъ-то, похоть плоти, похоть осей и еордость житейвках, не есть ото Отца, но ото міра.
  Мо міро проходить, также и похоть его; и исполилющій волю Божію пребываето во въко. (1 Іоан. 2, 15—17.)

- 16. Изъ дъщской дюбви и благоговънія ко всесвящому и всевидящему Богу, кощорый требуеть от неловька всего сердца, какъ своей собственности, Хриспіанивь подавляєть въ себь внутреннія побужденія къ похоти посредствой воздержанія, трезвенности, убланудрія и дътскаго упованія на Бога, и сіе внутреннее небесное расположеніе являеть и наружнымъ образомъ посредствомъ благонравія и скроднюсти въ своихъ взорахо, тълодвиженіяхо, разговорахо и одеждахо, кои сущь какъ бы отсвъты его внутренняго невиннаго расположенія.
- 17. Не безъ причины увъщеваещъ Апостоль Павель женщинь, чтобы онь безъ всякой суешности, но со стыдливостню и цъломудріемъ укращали себя благопристойною одеждою, какъ прилично истиннымъ Христіанкамъ, которыя болье заботится о Религіи и добродъщели, сихъ укращеніяхъсердца, нежели о наружномъ убранствъ тъла. (1 Тим. 2, 9.)
  - 18. Хрисціанинь, научившійся исщинной

премудросни от Того, который сделался для насо премудростію ото Бога, (1 Кор. 1, 30.) поставляеть истинное достоинство, довольство и блаженство свое не въ наружномъ блескъ; онъ взираетъ на наружный блескъ, естьли чистая добродътель не укращаетъ его, какъ на блудящій огонь.

- 19. Конечно не легко противоборствовать чувственнымъ прелестямъ міра и преодольвать ихъ; но кому Богъ, знающій до глубины человьческое сердце, повельваеть не пожелай! тому Онъ помогаетъ сражаться и побъждать.
- 20. И есшьли Сынъ Божій, Господь и Спаситель нашь, учить каждаго върующато Христіанина: Кто хогето итти за Мною, отверенись себя; (Мат. 17, 24.) то Онъ подаеть также и средство и Божественную благодать свою, при надлежащемъ употребленіи коихъ мы можемъ въ Немъ все. (Филип. 4, 13.)
- 21. Средства, которыя Інсусъ Христось предлагаеть послъдователять своимъ, для

побъжденія похошей и для пребыванія въ любви къ Нему и къ Ошцу Его, сушь бавніс и лолитва.

- 22. Бдите и молитесь, да не впадете во искушение, говорить Онь съ такить убъжденіемъ ученикамъ своимъ и намъ. Духо бодро, но плоть немощна. (Мат. 26, 41.)
- 23. Безъ бденія, безъ постояннаго вниманія къ самимъ себе и къ окружающимъ предметамъ, никто еще не достигалъ своей цели, ни на поприще героя, ни въ круге деятельной жизни, ни въ области наукъ и искусствъ, ни, что гораздо важне всего сего, что составляеть весное благо наше въ стремленіи къ систо Христіанской добродетели и къ совершенству.
- 24. Чему въ разсуждени сего учить обыкновенная истина и мудрость, тому же върнъйтимъ образомъ научаетъ Религія Іисуса Христа, въ которой заключаются всъ сокровища въчной истины и премудрости. Она, именемъ Іисуса Христа, который есть нуть, и истина, и жизнь, (Іоан. 14, 6.)

шребуенть онгь всякаго Хриспијанина неусыпнаго бавнія надъ своимъ сердцемъ, дабы безуміе и грвхъ не уловили его и не овладъли имъ,

- 25. Съ бдъніемъ неразлучно соединяетъ Спаситель молитву: *Бдите и молитесь*.
- 26. Кто, послъдуя совершеннъйшему примъру добродътели, нашему Спасителю, во всъхъ желаніяхъ, и дълахъ, и страданіяхъ своихъ съ дътскою довъренностію возводить взоръ къ Богу Отцу своему, и ходить предъ лицемъ Его; того жизнь есть непрерывная модитва.
- 27. Молишва сіе непресшанное живое памяшованіе о всесвящомъ и всевидящемъ Богь, соединяющее волю нашу съ волею Божією ослабляеть привязанность къ чувственнымъ, преходящимъ вещамъ; укрочщаетъ гръховныя вождельнія; ободряетъ и укръпляетъ насъ во всякомъ добръ; и въ страданіяхъ и несчастіи покаряетъ насъ премудрому вожденію Всевышняго.

- 28. И есшьли мы когда по слабости нашей уклоняемся ошь Бога; то молитва снова приводить нась къ раскалнію и обращенію къ Богу, и снова оживляеть надежду нашу на въчную, блаженную жизнь посредствомъ Іисуса Христа, который по милующей любви своей прощаеть гръхи кающемуся гръщнику, и снова пріемлеть его, какъ обръщенное дитя свое.
- 29. Религія Іисуса Христа есть и пребываешь несомнишельныйшею руководищельницею къ благополучію въ супружеской жизни. Кто, будучи руководимъ ею и средствами ел, пригошовляеть себя къ священному состоянію супружества, и съ дътскою довъренностію молить Бога о благословеніи, пріобръщни между прочимъ посредствомъ трудолюбія и бережливости способъ къ пропишанію семейства; на томъ почіеть благословеніе Божіе. Богь дасть ему найши добродъщельную и разумную спушницу жизни, приведешь ее къ нему, какъ привель Еву къ Адаму, Ревекку къ Исааку; Богь дасшь ему спушницу, съ кошорою онъ моженть усовершанть свое и ея небесное

чувство, насаждать свое и ел небесное чувство въ дътяхъ своихъ, и счастливо оканчивать здъшнее странствованіе.

Тако благословится теловыю, болщійся Господа! (Псал. 127, 4.)

#### III.

## Стастливый выборб супруги.

- т. Поелику мы во всемъ находимся подъ водительствомъ и управленіемъ Вожіимъ; то Религія Іисуса Христа не оставляетъ намъ ни мальйшаго сомньнія въ томъ, что человькъ въ толико важномъ дъль, каково есть выборъ супруги, находится подъ отеческимъ водительствомъ Божіимъ, и преимущественно имъетъ нужду въ Его благословеніи.
- 2. Религія Іисуса Хрисша ясно предсшавляеть намь во многихь прекрасныхь примврахь, какь Богь, Отець всьхь человьковь, преимущественно заботился о благочестивыхь дьтяхь своихь, и руководствоваль ими въ выборь супруги.

Digitized by Google

- 3. Кто не видить въ священной исторія семейства благочестиваго Праотца Авраама, какъ Самъ Богъ приводить Исаака, сего сына обътованія, къ его невъстъ? (Быт. 24.)
- 4. Но человькъ съ дъшскою довъренностію долженъ молить Отща всякаго благословенія о томъ, чтобы Онъ руководствоваль его въ выборь, и обратиль его къ
  разумному, добродьтельному, въ духъ Христіанства воспитанному лицу, съ которымъ бы онъ во всъхъ обстоятельствахъ
  жизни могъ провождать супружество во
  всякомъ благочестіи, коему принадлежито
  обътованіе настолщей и будущей жизни,
  (1 Тим. 4, 8.)

Разумная жена приходито ото Господа. (Прит. 17, 3.)

Благо тому, кто имъето добродътель. ную жену, говоришь сынь Сираховь. Добродътельная жена есть драгоцънный даро. Она дается боящемуся Бога. (Сир. 26, 1—3.)

б. Богь, кошорый просящимь у Него съ

покорною довъренностію дъщямъ своимъ даеть дары не безъ ихъ молитвы, хочеть, чтобы человъкъ — сіе дитя Его, одаренное разумомъ и нравственною свободою — во всъхъ вещахъ, а особливо въ выборъ такой особы, съ которою онъ намъревается заключить иголико важный, священный, всю жизнь продолжающійся союзъ, приступалъ къ дълу со всякою осторожностію и благоразулість, и не увлекался слъпою склонностію.

- 6. Добродетель и блавотестве въ духъ Религии Іисуса Христа суть преимущественный предъ всыми другими, о которыхъ мы упомянемъ, качества, на которыя должно обращать особенное внимание при выборъ супруги.
- 7. Разумная, добродъщельная, напоенная ученіемъ Хрисшіансшва особа будешь хранишь свое чисшое цъломудренное чувсшво, какъ высочайшее благо, и пошому ни въ какомъ случав не нарушишъ священнаго союза любви и супружеской върносши.

- 8. Будучи оживляема духомъ Христіансива, она старается не только сохранящь любовь, миръ и согласіе, сін опоры супружескаго благополучія, но и прочиве ушверждать ихъ въ отношеніи къ Богу.
- 9. Будучи чужда суеппносци, самолюбія и разсъянносци, конторыхъ рабою никогда не была, она предпочишаенть шихія удовольствія доманней жизни шумному блеску модныхъ обществь и всякой суеппной пышности міра.
- 10. Какъ испинная Хриспіанка, она предд лицелю Господа съ точностію исполняєть всь обязанности своего аванія; она хозяйка дому, мать дішямь, супруга мужу, упівницельница въ его страданіяхь, попечищельница въ его бользни, подпора его старости, и ніжная спушница его земнаго странствованія.
- 11. Только посредсивомь Религи Інсуса Крисна, ию есть, посредсивомь инвердаго спремленія сердца къ Богу въ въръ къ Нему и къ Его премудрому правленію, въ дъпской любей къ Нему, въ надеждъ и упованіи

на Пето чресъ Хрисша, получаетъ супружескій союзъ между родишелями, дъшьми и домашними посшолисшво, швердосшь и досшонисшво.

- 12. Гдъ поселлешся и пребываешъ Хрисиюсъ и Его живошворное ученіе, шамъ царсшвуешъ любовь, миръ, согласіе, радосшь Божія, довольсшво, дружелюбіе, порядокъ, единеніе сердецъ и единеніе съ Богомъ.
- Счастливъ человъкъ, находящій и пабирающій жену, которая есть истинная Христіанка.
- 14. Удобнве найти, говоришь просвыщенный Богомь мудрець, драгоцинные калии, нежели такую жену; ибо болщался Господа всегда драгоцина. (Приш. 31, 10—30.)
- 15. Како взошедшее солнце есть украшеніе высокаго неба, говорить премудрый Сирахь; тако добродітельная жена есть украшеніе дома. (Сир. 26, 21.)
  - 16. Счастинва жена, обръщивая шакого

мужа, который есть истинный Христіананы; который есть руководитель и наставникь ея, когда она заблуждается; опора ея, когда она колеблется; утвиштель ея, во всемъ върнъйтій ея спутникъ и радость ея жизна.

- 17. Но горесть и раскаяніе бывають печальными слъдствіями такого выбора, который въ жару страсти, безъ зрълаго разсужденія, безъ изслъдованія и испытанія правовъ, безъ вниманія къ благочестію въ мысляхъ и поступкахъ, безъ отношенія къ Вогу, начатть и ръшень.
- 18. Не излишнимъ будетъ замъщить здъсь, что не худо принимать въ разсужденіе также и единство въры.
- 19. Естьли мужъ, хотя бы онъ былъ достойнъйшій супругъ и наилучшій отець, не согласенъ съ доброю супругою своею въ догмашахъ Въры и въ благодашныхъ средствахъ нашего Спасителя, которыя во многихъ тягостяхъ сей жизни доставляютъ ей столь много спокойствія, душевной кръпости и внутренняго благополучія; даже есть-

ди онь, будучи сперва уступчивь, мало помалу начинаеть оспоривать ея мысли и посщупки въ отношени къ ея Въръ: то таковое отношение супружеской жизни легко можеть дать поводь къ нъкоторому раздору, или даже къ нъкоторому нарушению доматняго единодутия.

- растивать разсуждение си наставления вы выбот вышей выбот в
- 21. Хошя полезно, при брачных союзахь принимать въ разсуждение состояние иливния, поколику безъ имущества нельзя надлежащить образомъ достигнуть конечных цълей супружества, то есть, пропитания и содержания семейства, образования дъщей и пр.

но при всемъ шомъ одно шолько боедтство не должно управлящь выборомъ и заключениемъ супружескаго союза:

- 22. Бракъ, кощорый заключенъ по одному шолько корысшолюбію, и въ кошоромъ всшупающь въ союзъ не съ лицелю, но съ его имущесшвомъ, не можешъ произвесши ничего инаго, кромъ печали и бъдсшвія:
- 23. "Не взирай при выборь швоемь на "имъніе, кошорое пріобръсшь можеть, " говорить Свящый Злашоустый; "ибо бракъ "не есть тореб, но беруть жену для то"го, чтобы имъть разумную, добродъщель"ную подругу своей жизни." (Бес. Ч. 4: етр. 524.)
  - , 24. Пусть особа не богата благами міра, которых в Провидьніе ей не даровало: но естьли она богата истинною добродьтелію и всьмъ шьмъ, что объщаетъ мужу домашнее счастіє; що онъ довольно обогащень ею. Постояннымъ достоинствомъ и благородствомъ души своей она споснышество-

TACTE XIV.

вать будеть временному и вычному его спасеню.

- 25. Всякой человькъ есшь богашь или бъденъ, смошря по ошношеню его нуждъ и желаній къ его наслажденіямъ.
- 26. Мудрый Христіанинъ довольствуется тьмъ, чьмъ Богъ надъляеть его при его прилъжаніи и трудолюбіи.
- 27. Но безумно было бы, заключать супружескій союзь безб всякой собственности
  и безь всякой способности къ пріобрьтенію, и еще безумнье, съ великою заботливостію стараться о скоропреходящихъ благахъ, которыя, при нашемъ исканіи вопервыхо царствія Божія и правды Его, и при
  нашемъ трудолюбіи прилагаются налю.
  (Мат. 6, 33.)
- 28. Какъ важно и прекрасно опровергаенть Спасимель изгосшную заботливость о земной жизни въ нагорной проповъди своей, обращая взоръ нашъ на вездъсущее Провидъне, которое открываетъ себя въ мило-

стивомъ попечени даже о неразумныхъ тваряхъ, и въ великолъпномъ украшени природы! Взеляните на птицъ небесныхъ: онъ ни съютъ, ни жнутъ, ни собираютъ въ житницы; и Отецъ вашъ небесный питаетъ ихъ. Не вораздо ли вы лучие ихъ?... Посмотрите на полевыя лиліи, какъ онъ растутъ? не трудатся, ни прядутъ. Но Я вамъ воворю, что и Соломонъ во всей славъ своей такъ не одъвался, какъ всякая изъ нихъ.... И такъ ищите вопервыхъ царствія Божія и правды Его; и все сів (временное) приложится вамъ. (Мат. 6, 26—33.)

- 29. Здравіе дороже имінія и богатіства. Кто при выборь жены не обращаєть вниманія на здравіе, топть не знаеть сего богатіства.
- 30. Наружная красота при выборв супружескаго соединенія для иногихь кажется
  весьма похвальна; однако она не должна
  быть главнымъ качествомъ, ръшающимъ выборъ. Она легко и скоро увядаетъ. Естьли
  душесная красота не замъняетъ тогда сей

потпери, то какъ печальна бываетъ супружеская жизнь!

- 31. Мужь, кошорый дорожишь своимы собственнымь благополучемь, и благополучемь, и благополучемь, и благополучемь своей спушницы, при предестать красоты желаеть и ищеть шакихь качествь; кошорыя по внутреннему достоинству своему заслуживають продолжищельное уважение; которыя его спушницу дълають любым достойною и шогда, когда отцвъщеть ея красота, и которыя остаются въ его памяти и сердць даже и тогда, когда обоглочка любимаго предмета согниваеть уже въ гробъ.
- за. Благоразумный Христіанинь не два лаеть легкомысленнаго выбора; онь не увлекается сльпо случайными, скоро исчезающими преимуществами особы, которой не достаеть существенныхо, постоянныхо преилизиство сердца и ума; въ толико важномь обстоятельствь, каново есть выборь супруги, отъ которато зависить его и другихъ временное и възное благополучіе, одь приступаеть къ дълу

съ священною цълію и съ величайшимъ благоразуміемъ, и при непресшанной молишвъ поручаешъ предпріяшіе свое водишельству Божію.

- 33. Онъ ищашельно осшерегается подавашь надежду на супружескій союзъ такой особъ, которой онъ дъйствительно избирашь ненамъренъ.
- 34. Нащедши разульную, доловитую и истинно христіански лыслящую особу, онъ не вступаеть съ нею въ тайное сочетаніе безъ совъта родителей или другихъ Богобоязливыхъ людей.
- 35. Онъ хранишъ въ чистотъ и непорочности сердце свое предъ всесвящымъ Богомъ, благодаря Его за благіе дары, на него изліянные, и ежедневно молитъ Его о новомъ благословеніи имъющаго совершишься предъ Нимъ и предълицемъ Церкви брачнаго союза, дабы его земное странствованіе съ избранною спутницею, подъ Его Божественнымъ благословеніемъ, непрерывно продолжалось въ священной любви и върно-

сши, и окончилось въ блаженной надеждъ въчнаго высшаго блаженства.

### IV.

## Права и должности супругово.

- 1. Весьма важныя и священныя права и должности супруговъ содержатся уже въ ихъ добровольномъ и торжественномъ соювъ, который они съ объихъ сторонъ заключили предъ лицемъ Бога и Церкви.
- 2. Они торжественно предъ лицемъ вездъсущаго Бога и Церкви взаимно обязались, и дали Богу и другъ другу священный обътъ, жить до смерти другъ для друга и для дътей своихъ, всъми силами при помощи Божіей содъйствовать взаимному тълесному и дущевному благосостоянію, и воспитывать дътей своихъ такъ, чтобы онъ содълались полезными гражданами государства, достойными сочленами Христовой Церкви и сонаслъдниками неба.
- 3. Совъсшное исполнение сего весьма священнаго договора не можеить имънъ мъсша

безъ постоянной супружеской върности и взаимной любви.

4. По сему супружеская върность и взаимная любовь сушь первыя и преимущественнъйшія права и должности сочетавщихся бракомъ,

# а) Супружеская върность.

- 5. Взаимная супружеская върность есть, по свойству всякаго истиннаго супружескаго союза и по духу Христіанства, неотбемлемое и неизмінное право между мужемъ и женою,
- 6. Мужъ и жена опдають другь другу свое сердце на всю жизнь такъ неопъемлемо и неизмънно, что никто третій не должень имъть участія въ ономъ.
- 7. Религія Іисуса Христа ясно научаенть сему.
- 8. Апостоль Павель пишеть къ Христіанамъ, находивлимся въ Коринов, равно какъ

и къ намъ: Жена не властна надъ своимъ тъломъ, а мужъ: равно и мужъ не властенъ надъ своимъ тъломъ, а жена. (1 Кор. 7, 4.)

- 9. Религія Іисуса Христа научаенть нась, что похошливое воззрвніе мужа на чужую жену, или жены на чужаго мужа, есть прелюбодьяніе предъ очами Божіими.
- 10. Послушаемъ самаго Сына Божія. Вы слышали, говориль Онь Фарисеямъ, тто сказано древнило: не прелюбодъйствуй. А Я говорю вало: всякой, кто взелянето на женщину со похотствованівлю, уже прелюбодъйствовало со нею во сердут своелю. (Маш. 5, 27. 28.)
- 11. Далье учить Сынь Божій: Изиутри, ото сердца теловьтескаео, исходято полышленія злыя, прелюбодьянія, любодьянія, убійства, кражи, лихоимство, злобы, лукавство, непотребство, завидливое око, богохульство, высокомьріе, безумство. Все сіе зло изнутри исходито, и оскверняето теловька. (Марк. 7, 21-23.)

- 12. Симъ Онъ научаенть насъ, что преднамъреваемое во внушренности духа и сердца злое дъло есть гръховно и достойно наказанія предъ Богомъ.
- 13. Похошъніе есшь дело духа. Злая покошь оскверняешь духь, хощя бы оболочка дужа и чистою оставалась.
- 14. По сему, какъ должны мы бодрешвовать надъ каждымъ похонтвніемъ нашего сердца, и сохраняшь себя чистыми отб всяжаео оскверненія плоти и духа! (2 Кор. 7, 1.)

Блаженны систые сердцемь; ибо они Боеа угрять. (Маш. 5, 8.)

- 15. Прелюбодъяніе, а особливо совершаемое шълесно, есшь одинъ изъ постыднейшихо и вреднейшихо пороковъ.
- 16. Разумъ почишаемъ нарушение супружеской върности преступлениемъ, достойнымъ великаго наказания; по сему-то оно почти у всъхъ народовъ земли наказываемо

Digitized by Google

было позорнъйщимъ и жесшочайщимъ образомъ.

- 17. По закону Ветхаго Завъта, прелюбодъй или прелюбодъйца побиваемы были камиями.
- 18. Прелюбодьй или прелюбодьйца разрываенть святьйшій союзь, заключаемый предь лицемь Божіимь; разрываенть твердышій союзь, связываемый человьчествомь, утверждаемый государствомь, освящаемый Св. Церковію.
- 19. Сторона, виновная въ прелюбодъянія, уничтожаетъ святьйщее намъреніе Творца. Богъ сошвориль мужа и жену, дабы они были едино. Что Богъ соединиль, того злая похоть не должна разлучать. Не прелюдьйствий!
- 20. Сторона, виновная въ прелюбодъяніи, дълаетъ чувствишельнъйшую обиду другой сторонь; дълаетъ величайшую обиду третьему лицу, которое она соблазняетъ и растъвъваетъ; она похищаетъ у дъщей родитель-

ское сердце; полагаешь основаніе некончаемому раздору; окрадываешь законныхь дешей, уменьшая ихь наследство; разрушаеть все домашнее благополучіе.

- 21. Ужасно со стороны предюбодъя, ощикмать имьніе у законной матери съ ея дыпьми, и тратить оное на содержаніе блудницы и ея дыпей, которыя не смыть называть его отцель?!
- 22. Ужасно со стороны прелюбодъйцы, рожденныхъ въ прелюбодъяніи дътей ставить на ряду съ законными, и наслъдство сихъ послъднихъ раздълять съ первыми!
- 23. Стращный судъ гощовится такому преступленю, ежели виновная сторона не обращается къ Богу съ чистосердечнымъ раскаяніемъ, не исправляетъ зла, не вознатраждаетъ учиненной несправедливости.
- 24. Послушаемъ, что говорить Апостоль Павель. Брако да будеть у всехо тестено, и ложе непоротно: блудниково же и прелюбоднево будето судить Боео. (Евр. 13, 4.)

Ни блудники, ни прелюбодъи царствія Божіл не наслъдують. (1 Кор. 6, 9. 10.)

25. Топтьже Апостоль говорить всьмы Христіанаць: Просило и улоляело васо Господоло Іисусоло, стобы вы, како приняли ото насо, какило образоло должно вало поступать и угождать Богу, и како поступаете, такь и болье во толо преуспьвали. Ибо вы знаете, какія лы далу вало заповьди ото Гаспода Іисуса. Ибо воля Божія есть освященіе ваще, стобы вы воздерживались ото блуда, стобы каждый изо васо ульло содержать свой сосудо во святости и сестности, не во страсти похотьнія, како язысники, незнающіє Бога. (1 Оес. 4, 1—5.)

## б) Взаимная любовь,

- 26. Истинная сердетная любовь другь ко другу есшь другая существенная обязанность сочетавшихся бракомъ.
- 27. Взаимная любовь есть источникь супружеской върности и домашнихъ добродъ-

телей. Гдъ разръщены узы любви, шамъ всъ исшинныя домашнія добродъщели шало по малу исчезающь.

- 28. Но чтобы взаимная любовь и върность была постоянна и тверда; то она должна быть основана на *Релиейи* и добродетели, то есть, она должна происходить отъ Источника истинной любви, отъ Бога, и опять восходить къ Богу, внъ коего все прочее — суета.
  - 29. Боед есть любовь, и пребывающій вд любец, пребывает вд Боев, и Боед вд немд. († Іоан. 4, 16.)

Кто любито Меня, говорить Сынь Божій, тото слово Мое соблюдето, и Отецо Мой возлюбито его, и Мы пріиделю ко нему, и обитель у него сотвориль. (Іоан. 14, 23.)

30. Чъмъ искреннъе и совершеннъе любовь къ Богу въ супружескомъ союзъ; шъмъ искреннъе и совершеннъе взаимная супружеская любовъ

- 31. Какъ возвышено и облагорожено должно бышь счастіе супружества тамъ, гдъ любовь Божіл совершилась! (1 Іоан. 2, 5.)
- 32. Составлявше первую человъческую чету любили другь друга въ отношении къ Богу своему Создателю, Отцу, первому и величайтему Благодътелю; они хотъли того, чего котъль Богь; они были едино сердце и едина душа. Въ семъ святомъ соединени съ Богомъ и съ Его святъйтею волею, въ которомъ состоитъ высочайтее блаженство всъхъ Ангеловъ и святыхъ дужовъ небесныхъ, состояло и ихъ единственное блаженство.
- 33. Адамъ и Ева уклонились от Бога чрезъ неповиновение Его святьйтей воль; тогда расторгнуто было ихъ святое единство съ Богомъ, и они содълались несчастивитими человъками.
- 34. Одна шолько любовь, основанная на Богь, излитая во сердца наши Духолю Святылю, даннылю налю, швердо связуеть узель любви между супругами, шверже и

тверже соединяеть сердца ихъ въ исполненномъ любви расположении и согласіи, какъ въ согласіи съ волею Божіею; она возвышаеть ихъ радость и блаженство, изливалсь въ сердца ихъ изъ Источника всякой истинной радости и всякаго блаженства; она облегчаеть ихъ страданія, тягости и труды, которыя они охотно принимають изъ руки испытующаго ихъ страданіями и тедро награждающаго Отца, зная, тто любящимо Боеа все содвиствуето ко благу. (Римл. 8, 28.)

- 35. Оживляемые любовію къ Богу, которую Христосъ снова пріобрѣль намъ примирительною смертію своею на кресть, они, какъ Христіанскіе супруги, ходять непрестанно предъ Богомъ, котораго любять от всего сердца, и въ любви коего чувствують себя блаженными въ надеждъ въчно блаженной жизни.
  - в) Особенныя обязанности со стороны супруга.
  - 36. Оживляемый любовію къ Богу чрезъ

Христа мужъ какъ глава женъ, (1 Кор. 11, 3.) никогда не забуденть, что онъ, по примъру любви Христа къ своей Церкви, долженъ имъть уважение приличное главъ, только къ той, которая есть върнъйтая и искреннъйтая подруга его.

Всякому мужу елава Христось, а жень елава мужь. (1 Кор. 11, 3.) Какъ Христось елава церкви и возлюбиль церковь, такъ мужья должны любить жень своихъ (Ефес. 5, 23. 25.) и оказывать имъ тесть: (1 Петр. 3, 7.)

37. Мужъ, какъ сильнъйшая и благоразумнъйшая сторона, съ Христіанскимъ расположеніемъ сносить небольшія слабости слабъйшаго сосуда. (1 Петр. 3, 7.)

Любовь долеотерпить, лилосердуеть; не раздражается, все переносить. (1 Кор. 13, 4. 5. 7.)

38. Любовь все переносить. Досада переносить мало, гивы не переносить ничего: 39. Когда мужъ насшавляеть жену свою, то его любовь двлаеть его насшавленіе снисходительнымъ, дружественнымъ; когда жена страждеть, то любовь мужа утвъ шаеть ее въ ея страданіяхъ могущественнымъ утвиеніемъ Религіи Іисуса Христа, к въ ея бользни подаеть ей нъжную, двятельную помощь.

Аюбящій свою жену, любито самаго се- `бя. (Еф. 5, 28.)

- 40. Будучи попечителемъ своей жены и своего дома, мужъ, какъ глава семейства, имѣетъ въ своемъ домѣ главное надъ всемъ смотрѣніе, ведетъ честный порядокъ вообще и въ частности, и управляетъ домашнимъ имѣніемъ съ скромною важностію, съ Христіанскимъ благоразуміемъ и бережливостію, дабы, по совѣту Апостола, оставалось у него еще для благотворенія и сообщенія бѣднымъ. (Евр. 13, 16.)
- 41. Мужъ, какъ Христіанскій хозяннъ и ощець дома, есть видимый образець страха Божія, образець любви къ Богу и ближ-Часть XIV.

нему; онъ воздерженъ, презвъ, прудолюбивъ, справедливъ; онъ пользуется всякимъ благопріятнымъ случаемъ для законнаго пріобрътенія; онъ властію своею поддерживаетъ свою супругу въ домъ; ученіемъ и примъромъ вкореняетъ Христіанскія расположенія въ своихъ слугахъ, и утверждаетъ ихъ въ
томъ, побуждая ихъ къ общественному Богослуженію въ воскресные и праздничные дни, равно какъ и къ доматней молитвъ.

- е) Особенныя обязанности со стороны супруги.
- 42. Жена, какъ Христіанская супруга, почитаетъ въ мужъ своемъ главу, и во всемъ, что справедливо и честно, повинцется ему и пребываето во безмолвіи. (Ефес. 5, 24. 1 Тим. 2, 12.)
- 43. Какъ Христіанская супруга и спутница жизни своего мужа, она печешся возможньйщимъ образомъ о его здравіи, покойности, удовольствіи и чести. Ласковостію усердіемъ старается она облегчать тягостиные труды его званія; она охотно дъ-

маетъ все то, что доставляетъ ему радость; она щадитъ его отъ всякаго огорченія, удаляетъ отъ него всякую печаль; она радуется видя его веселость, плачетъ видя его слезы; она раздъляетъ съ нимъ все, какъ надежды такъ и заботы, какъ веселое такъ и скучное время его.

- 44. И когда онъ погръщаетъ, то она, какъ Христанская супруга, сноситъ его погрътности и несовертенства, естъли не можетъ исправить ихъ ласковыми словами; вмъсто того, чтобы нъкоторыя несовертенства своего мужа сообщать третьему лицу, она непрестанно проситъ Бога въ смиренной молитвъ, чтобы Онъ управлялъ ласковостию ея наставительныхъ словъ, и не оставилъ ихъ безъ благословения.
- 45. Въ ежедневномъ обхождении своемъ она скромна безъ малодушія, крошка безъ слабости, весела безъ легкомыслія, ласкова безъ притворства, сострадательна безъ изнъженности, благодътельна безъ самохвальства, благоговъйна безъ тщеславія.

- 46. Какъ Христіанская супруга и хозяйка, она въ кругъ званія своего имъешъ смотрвніе за внутренними домашними двлами, и съ Христіанскимъ благоразуміемъ сберегаеть и умножаеть то, что пріобрътено трудами мужа; она сама трудится прильжно; она распоряжаенть всьми дьлами въ домъ, содержишъ порядокъ и опряшносшь, оказываенть себя ласковою и вивсить важною предъ слугами и домашними; пищательно наблюдаеть за ихъ поступками внъ дома, сшарается отклонить от нихъ всякую опасность соблазна, исправляеть ихъ погранности съ благоразуміемъ и кротостію; пріучаеть ихъ къ общественному Богослуженію, къ внимательному слушанію Слова Божія, къ достойному въ известныя времена пріятію Святыхъ Таинствъ покаянія и причащенія, возбуждаенть и пишаешь въ нихъ словомъ и дъломъ Христіанское, животворное чувство.
- 47. Заключимъ сіи отпувленія прекраснымъ изображеніемъ, въ которомъ Премудрый представляеть добрую жену. Прит. 31, 10—32.

Кто найдетъ добрую жену? Цъна ел выше коралловъ.

Сердце мужа ек полагается на нее, и онб не останется безб прибытка.

Она платито ему добромо, а не зломо во всъ дни жизни своей.

Она достаето волну и лено, и обдълываето охотными руками.

Она, подобно купетеским кораблямь, издалека достаеть себь хльбь.

Встаето еще нотью, и даето потребное домашнимо своимо и утастки своимо служанкамо.

Знаеть, сто полезень промысль ел, и потому даже и носью не погасаеть ел севтильникь.

Она протягиваето свою руку ко пряслиць, и персты ся берутся за веретено.

Простираето длань свою ко нищему, и подаето изо руко своихо бытому.

Она съ домомъ своимъ не боится снъеа, потому сто весь домъ ся одътъ въ тервленицу.

. Мужд ел извъстенд у вороть, едъ сидито оно съ старъйшинами земли.

Одежда ея и прогна и нарядна, она съ усмъшкою смотритъ на будущій день.

Она отверзаето уста свои со мудростію, и на языкъ ея полезное наставлеміе.

Она наблюдаето за порядкомо дъло во домъ своемо; не ъсто хлъба во праздности.

Сыновья ея превозносято ее, и ея мужо желито ее: много есть хорошихо женицино; но ты всъхо ихо превосходишь.

Обмансива пріятность лица, непрогна

Digitized by Google

красота; но жена, боящаяся Господа, достойна хвалы.

#### V.

### Обязанности родителей.

- 1. Когда супруги содълались родителали; тогда они шъмъ болъе живутъ другъ для друга, чъмъ болъе живутъ для дътей и въ дътяхъ. Но тогда ихъ первою, священною и существенною обязанностію есть воспитаніе дътей своихъ.
- 2. Они послъ Бога дали бышіе своимъ дъшямъ; по сему они всячески должны сшарашься о шомъ, чшобъ бышіе было благодъяніемъ для ихъ дъшей.
- 3. Христіанскіе родители тиательно пекутся о томъ, чтобы ихъ дъти — сіи драгоцьнные залоги, которые Богъ ввъряенть имъ для образованія и усовершенствованія, и которые обратно потребуеть отъ нихъ нькогда — содъланы были добрыми, полезными людьми и достойными гражданами.

- 4. Христіанское воспитаніе есть совокупность всьхъ тьхъ правилъ, посредствомъ которыхъ находящіяся въ человьческой природь силы и способности возбуждаются въ дътяхъ, усовершаются, и приводятся въ то согласіе съ волею Божіею, воторое человъкъ имъть долженъ, естьли хочетъ содълаться столько добрымъ, счастливымъ и совершеннымъ, сколько можето на основаніи ученія Религіи Іисуса Христа.
- 5. По сему Хрисшіанскіе родишели, кошорые умьющь цьнишь достоинство Религія Іисуса Христа, и знають величайшее благо быть Христіаниноліб, не медлять, вскорь по рожденіи, дитя свое ввести въ Церковь Христову посредствомъ святаго крещенія, дабы содьлать его причастнымь благодати и обътованій, которыя Іисусь Христось сообщиль своей Церкви для спасенія искупленныхъ Имъ человьковъ.
- 6. Они заботятся также избрать благоразумныхъ и Христанскихъ духовныхъ родипелей, котпорые бы во всякомъ нужномъ

случав могли замвнишь ихъ мвсто въ во-

- 7. Дабы юная, нъжная ихъ отрасль возрасла въ здороваго, кръпкаго и полезнаго человъка; то машь въ самомъ началъ поставляетъ первою обязанностію, заботиться о питаніи и образованіи тъла дитяти:
- 8. Здоровая, кръпкая машь слъдуешъ-гласу природы, она сама въ чувсшвъ машерней любви доишъ свое дишя; она имъешъ о немъ попеченіе, укръпляешъ его шъло, не изнъживая его, и не дълая чрезъ мъру грубымъ.
- 9. Она заблаговременно пріучаеть пишомца своего къ строгому повиновенію и порядку. Она съ одной стороны не уважаеть слезъ, проливаемыхъ для вынужденія чего нибудь, съ другой умъетъ частію смягчить, частію предотвратить его скорбь.
- 10. Симъ образомъ облегчается для питомца переходъ къ нравственному воздержанію, терпънію и порядку во жизни. И такимъ образомъ Христіанская мать даетъ

жодъ нравственному образованію своего дитяпи.

- 11. Прежде всего возбуждаенть она въ дишяни чувство дънской любви къ родителямъ и охошнаго имъ повиновенія; потомъ, какъ скоро языкъ и мысли его начинаюнть дъйствовать свободнъе, поселяенть въ немъ чувство священнаго страха ко всему худому, и съ сими нравственными чувствами соединяенть священное чувство благодарной любви, охошнаго повиновенія и благоговънія къ Богу.
- 12. Она возбуждаеть сіи дътски—благочестивыя чувства посредствомъ пріятныхъ повъствованій о Богь, котораго представляеть наилучтимъ Отцемъ всъхъ родитедей и всъхъ дътей; от котораго первоначально происходить все доброе и прекрасное, что родители дають дътямъ своимъ; который всъмъ добрымъ родителямъ и дътямъ, любящимъ Его и Ему повинующимся, подасть еще все, что есть наилустаго,
- 13. Она разсказываенть ему, какъ много

дюбиль Хрисшось добрыхь дьшей, какь дасково собираль ихъ вокругь Себя, пошомь браль ихъ на руки, радоваль ихъ и ихъ родишелей; она разсказываешъ все, что Онъ сдълаль изъ любви ко всъмъ человъкамъ, и шеперь еще дълаешъ на небъ у Своего и нашего наилучтаго Отца.

- 14. Она научаенть нѣжное дишя о всемь молиться, за все благодарить, всего, чно имѣенть, давать брашьямъ и сестрамъ своимъ, и ласково обходиться съ домашними; пошомъ мало по малу дѣлаентъ примѣненіе къ Богу, наилучшему Ошцу и первому Подателю всѣхъ благихъ даровъ, которыхъ люди давать не могупть, и которыхъ родители и дѣти должны просить у Него, за которые должны благодарить Его, и которыхъ охотно удѣлять должны другимъ людямъ, пеколику всѣ суть дѣти Божіи; ибо такъ ноступалъ Богочеловѣкъ Іисусъ, Другъ всѣхъ добрыхъ дѣтей, и величайтій Благодѣтель всѣхъ людей на землъ.
  - 15. Посредствомъ таковаго упражнения образуетъ она въ нъжномъ сердцъ дитяти

священное чувство Религіи и добродътели, сохраняеть въ немъ сіе чувство какъ величайшую драгоцънность, и укръпляеть оное тъмъ, что сама съ своимъ любимцемъ поутру, въ вечеру, предъ объдомъ и послъ объда возносить къ Богу молитву, исполненную священнаго уваженія и сердечной любви.

- 16. Господь и Спасишель нашь, который ходатайствуето за насо предо Своимь и нашимь Отцело, (Рим. 8, 34. 1 Іоан.
  2, 1.) Самь говоришь намь: Ежели двое
  изо васо на земль соеласятся просить о
  темо либо; все то будето дано имо ото
  Отца Моего небеснаго. Ибо едь соберутся
  двое или трое во имя Мое; тамо и Я посреди ихо. (Маш. 18, 19. 20.)
- 17. Съ домашнимъ благоговъніемъ Хрисшіанская машь соединяешъ мало по малу шоржесшвенное благоговъніе въ Св. Церкви, равно какъ и съ домашнимъ насшавленіемъ насшавленіе въ училищъ.
- 18. Въ кругъ дъшей машеринское око ел преимущественно бодрствуетъ надъ движені-

ями юныхъ страстей, и въ самомъ началь подавляетъ своенравіе, упрямство, зависть, тщеславіе, ревнивость, гньвъ, мщеніе, гордость, суемудріе.

- 19. Дабы дишя свое при возрасшающихъ льшахъ сохранишь ошъ развращенія времени, она укореняешъ въ немъ священное чувство сшыда, каковое Богъ вложилъ въ человька, равно какъ и чувство дъшской любви и священнаго благоговьнія къ всевъдущему, всевидящему и правосудному Богу; и укореняешъ сіи священныя чувства шъмъ глубже, чъмъ приманчивъе правила міра, посредствомъ коихъ сіи толико священныя чувства въ невинныхъ еще сердцахъ дъшей Божіихъ ослабляются и совершенно истребляются.
- 20. Дабы въ юныхъ пишомцахъ Въры укръплять и возобновлять священное чувство благоговънія и дътской любви къ Богу и Спасителю, «Христіанскіе родители не медлять дътей своихъ дълать участниками Божественныхъ даровъ посредствомъ причащенія и посредствомъ исповъди.

- 21. Все, что Іисусъ Христосъ, Господь и Спаситель нашъ предложилъ намъ посредствомъ Церкви своей, есть для родителей столькоже священно, сколько для дътей спасительно.
- 22. Ошець и машь совокупно сшарающся всеми силами, усовершишь дело образованія. Ошець поддерживаешь машь благоразумнымь совершомь, безпорочнымь поведеніемь, иногда благодарною ласковосшію, иногда наказывающею важносшію, и всегда посшоянною любовію къ своимь дешямь и къ ихъ машери.
- 23. Когда дъши наставлены надлежащимъ образомъ въ Религіи Іисуса Христа и въ другихъ полезныхъ познаніяхъ; тогда наступаетъ первая обязанность главное дъло отца образовать ихъ, или самому, или помощію другихъ, во всъхъ шъхъ наукахъ и искусствахъ, которыя нужны для того, чтобы онъ содълались способными къ исполненію дълъ своего званія въ кажноліб состояніи.
  - 24. Однако родишели не должны воспи-

танныхъ и живущихъ въ страхъ Божіемъ дътей своихъ приневоливать къ какому либо состоянію, но предоставлять, ежели подлинно онъ живутъ въ страхъ Божіемъ, собственному ихъ выбору то состояніе, къ которому онъ имъютъ дарованія, склонность и естественное званіе, и къ исполненію обязанностей котораго онъ находятъ себя совершенно способными.

- 25. Добрыя, въ духв Религіи Іисуса Христа воспитанныя двти имвють равнымъ образомъ столько уваженія, доввренности и благодарной любви къ своимъ родителямъ, что онв въ важныхъ случаяхъ, каковы суть выборъ состоянія и супружества, родителей своихъ, какъ первыхъ благодвтелей, почитаютъ наилучтими своими соввтниками, и съ покорностію последують ихъ совету.
- 26. Но и родишели перевищею обязанностію своею поставляють, своимъ примъромъ и ученіемъ вкоренить въ сердцахъ дътей своихъ духо Религіи Іисуса Христа такъ твердо, чтобы онъ важнъйтія дъла — выборо состоянія и выборо супружес-

тва — Съ Боголо и предъ отали Божішии нагинали, съ Боголо и предъ отали Божішии заклютали, съ Боголо и предъ отали Божішли продолжали до самой смерши своей.

27. Ибо Религія Іисуса Христа и ея добродьтель вивств съ полезными науками и искусствами есть и пребываеть первылю, наилушилю наслъдствомь, каковое родители двшямь своимь дать могуть для благоразулной жизни, для временнаго и выснаго благополусія.

#### XIII.

### ТОРЖЕСТВО ХРИСТІАНСТВА.

При всвять бъдствіяхъ, какія непримиримый врагь человъчества воздвигаль всегля на исповъдниковъ Інсуса Христа, Христіянство неудержимо продолжаетть свое величественное и священное пісствіе чрезь всю исторію человъческаго рода. Судьбы, его сопровождающія, представляють намъ депрерывный рядь безчисленныхъ побъдъ, конторыя, при всвять разрушительныхъ бурякъ времени, пребудунть навсегда непоколебъмымъ памятникомъ въчнаго, никогда недремжющаго Провидънія.

Сіе величественное, побъдоностое шествіе Христіанства начинается съ того времени, когда двенадцять бъдныхъ мужей, двенадцать Богодухновенныхъ учениковъ Господа, вышедши изъ Іудеи, привънствовали всъ народы вемли всерадостнымъ привънсствіемъ: воскресо Христосо!

Увъренность въ воскресени Інсусь Хри-Члеть XIV.

Digitized by Google

ста исполнила ихъ тою высокою, побъядающею міръ силою, отъ ощущенія которой воскликнуль Апостоль: Поглощена смерть побъдою. Смерть! едь твое жало? Адь! едь твол побъда? — Благодареніе Богу, даровавшему намо побъду Господомо нашимо Імеусомо Христомо! (1 Кор. 15, 55. 57.)

Среди гореемивищихь обстоятельствь, угрожавшихь исптребинь всикую надежду върныхъ, казалось, что уже все оканчивается на кресшь. Інсусь пристено было ко влоделью; всеми оставлень, даже шемь сажымы, конторый некогда изъявляль Ему свою готовность, ипини сь Нимь на смершь; увънчанъ знаменіемъ ругающейся надъ Нимъ неблагодарности; преданъ понощеніямъ гнусной злобы, коморая не преставала злословимь Его и на самомъ кресть; - и только съ умиленіемъ взываль къ небесному Ошцу своему: Отте! прости имб; ибо не знають, сто двлають. (Лук. 23, 24.) Уже препоручиль Онъ возлюбленному ученику своему, какъ нъкій драгоцьиный залогь, плачущую Машерь свою; уже шоржествовали надь Иниъ надменные враги Его; ванъ агнцы

Digitized by Google

посреди волковъ, перепешали унылые друзья Его; — и словомъ: совершилось! казалось, всьмъ Его дъйствіямъ на земль положенъ быль конець, и Его памянь креснинымь поношеніемъ предана на вічное проклятіе потомству! - Но разсвътаенть третій день, и при сіяній упіренняго солнца все являентся совершенно въ другомъ видь. Гробъ, кошорый въ шъсвыхъ предълахъ своихъ заключиль невивсиимаго ни небомь ни вемлею, стоить пусть. Осужденний жестокимъ, неблагодарнымъ человъчествомъ на самую поносивищую смершь, съ побъдною славою исходинъ изъ вранъ ел. Земленгрясеніе Ему предшествуеть; стражи гроба въ страхъ разбъгающся; Ангелы Божін, торжествовавшіе при Его рожденіи, возвіщають о Его воскресенія. Быстро проносишся препещущими усщами женщинь до устрашенных учениковь Его всерадостное слово: восталь Господы! Ученики еще сомеввающся. Они сами хошящь Его видыць, чтобы увъришься. Они пришли, увильли, увърились; -- и накая радосив просіяла имъ изъ гроба! Какія восхишищельных наложань какія сладосшныя предчувствія вовроднянсь

въ унылыхъ, удрученныхъ горестію сердцахв ихъ, когда они опять узрвли возлюбленнато своего Учинеля. Они возрадовались тогда радостію великою, котторой уже никтю не могь похитить у нихъ.

Напропивъ, какой сшыдъ, какое уничиже ніе для надменныхъ враговъ Его, Первосвященниковы, Фарисеевъ! Они должны преклонить взоры свои долу предъ славою кресшаго, коморый своею Божесшвенною силою вдругь разрушиль всв злобные вамыслы. Кресшное поношеніе измънилось въ славу побъдную; громкія посмъянія пресъклисв, - въ ужасъ умолкло посшылное торжество! Видя безуспётность безсаконнаго своего замысла, враги Его прибъгающъ къ обману: они подкупающь стражей гроба, дабы сін распусшили молву, будто бы ученики во время ночи украли шерло своего Учителя. Но и сія хитрость обращилась къ стыду ихъ. Тайно-дъйствующая, сокровенная сила Провидьнія явошвенно ошкрылась въ собыши, и слабыя същи коварсива и злобы должны были разшоргнушься предъ ел величественными судами. То, что,

но видимому, погрузилось въ мрачную ночь, въ самомъ величественномъ явилось свътъ, когда распятый, какъ избранный Вожій, опять явился между учениками. Ты не оставшиь души Моей во адъ, и не дашь Святоли Твоему увидъть товорить Св. Петръ, прилагая Давидовы слова сін къ Іисусу Христу, и потомъ продолжаетъ: И тако върна знай, весь домо Израилево, сто Боео содълало Господомо и Христомо сего самаго Іисуса, котораго вы распяли. (Дъян. 2, 27. 36.)

Сія побъда Воскресшаго была вмъсшъ побъдою и учениковъ Его и всъхъ Его послъдователей. Съ судьбою Учителя весьма тъсно сопряжена была участь и учениковъ. Они ужасались и скорбъли, когда Онъ возвъщаль имъ о своихъ страданіяхъ; они плакали, когда Онъ былъ гонимъ и терпълъ жестокія мученія. Скорбныя чувствованія ихъ тъмъ были живъе, что ихъ чаянія и надежды заключали въ себъ еще много вемнаго и чувственнаго, а по сему съ Его смертію они все почитали для себя потеряннымъ. Подвергшись ненависти враговъ Іисусовыхь, они боллись, чиобы имъ не понести наказанія за все що, въ чемъ обвиненъ быль ихъ Учищель опть старвищинь. Съ той ужасной ночи, проведенной въ Геосиманіи на масличной горв, гдв оставленъ ими въ оковахъ Божественный Учищель, они разсвялись и предались малодущію. Опуситвиній гробъ Інсуса содвлался мвстомъ собранія для разсвянныхъ. Онъ живъ! Онъ живъ, котпораго умертвили на креств! восклицають они радостно другь ко другу. Чрезъ побвду надъ смертію Онъ содвлался начальникомъ жизни! Богъ Его прославиль и воскресиль изъ мертвыхъ, — сему мы свидъщели. (Двян. 3, 13. 15.)

Во свъить воскресенія Інсуса Христа начали мало по малу просвъщляться ихъ понятія о царствъ Мессіи. Его ученіе и Его страданія теперь получили для нихъ гораздо выстее знаменованіе. Новая твердая надежда на Учителя, восторжествовавшаго надъ смертію и адомъ, долженствовала влить въ нихъ новое мужество — жить и умереть въ служеніи Ему. Теперь они должны счищать для себя славою — принадлежать

Тому, кошорый не шолько быль Пророкв, сильный во деле и слове предо Богомо и всемо народомо, (Лук. 24, 19.) но и котораго Богъ чрезъ воскресеніе изъ мертвыхъ поставиль во главу рода человъческаго, и чрезъ то прославиль Его предъ всъми народами земными. Кресшъ содълался шеперь для нихъ свидъщельствомъ славы и чесши, и проповъдь о Воскресшемъ была знаменіемъ ихъ побъды, о колторой они возвъстили всъмъ народамъ земли. Теперь они охопно переносили меудовольствіе и ненависть от своихъ домащнихъ, охотно терпъли жестокія гоненія отть своего народа. Воспящаемы будучи судіями, проповъдываннь о воскресшень Інсусь, они повиновались болве Богу, нежели дюдямъ; за ничто вивняли поношение и смершь, и радовались, когда за имя Господа Інсуса удостоились принять поруганіе предъ лицемъ Синедріона. (Дъл. 5, 29, 41.) То была побъда, за которую они благодарили Бога, даровавшаго имъ-оную Інсусомъ Христомъ. Гоненіе возвышало духъ ихъ; препятствія оживляли и укръпляли силы ихъ, и разполагали сердце . ихъ дъ священному вдохновению. Богь увънчаль ихъ свидъшельство своимъ благослово ніемъ, (Дъян. 4, 33.) и съяніе рукъ ихъ возк никло, процвъло и принесло плодъ. —

Сія побъдоносная сила, кошорую Апосшолы обръли для себя въ самомъ дъйсшвіи воскресенія, есщесшвенно была шаковою же побъдоносною силою и для всего ученія Іисусова. Чрезъ сіе собсшвенно оно получило, печащь своего ушвержденія.

Безъ воскресенія Інсуса Хрисша осшались бы безъ исполненія Его опредъленныя и многокрашно яснымъ образомъ повшоренныя предсказанія; слъдсшвенно какъ досшовърносшь лица Его, шакъ и досшовърносшь Его ученія была бы подвержена сомньнію. Безъ восшанія Его изъ гроба Апосшолы лишились бы самыхъ важньйшихъ насшавленій касашельно Его цъли и намъреній; а съ симъ 
вмъсшь какъ разумънія ученія, шакъ и опредъленныйшаго изъясненія ихъ Апосшольской должносши; а щакимъ образомъ съ смершію Інсуса на кресшь все кончилось бы. 
Ученіе осужденнаго вмъсшь съ пресшупниками на самую поносивйшую смершь, при

нюпдашнемъ духъ времени, довольствовава шемся одними чувственными обрядами Религін, конечно не могло бы благосклонно бышь приняшо. Ибо, при чрезвычайномь поврежденіи, люди, исполнены будучи предразсудковъ, большею частію по внашней судьбъ человъка заключающь о его харакшеръ и дълахъ, и шакимъ образомъ опредъляющъ нравственное его достоинство. Правда, ученіе, по въчно-неизмънлемымъ законамъ исшины и добродъшели, всегда остается одинаковымь; его достноинство никакими вившними обстоящельствами не можеть быть ни возвышено, ни унижено. Ученіе Іисуса Хрисша, хошя бы оно было шолько ученіемъ распяшаго, при внимащельности къ его превосходству и высокимъ оптношеніямъ къ невидимому и въчному, къ его тъсной и очевидной связи съ человъческимъ счаспиемъ, всегда могло бы пріобръщать себь уваженіе и благоразноложенность лучшихь и просвъщеннъйщихъ людей во всякомъ народъ; но въ цъломъ изображеніи жизни Іисусовой, Его ученіе и Его судьба являются въ самой шъсной связи; онъ взаимно себя проницаюнть и объясняющь. Духъ ученія Іисусова быль вмьств духомъ и Его внутренней жизни; но Его внышнія обстоящельства доставили Его ученію самое выстее утвержденіе; и сіе ученіе тымь успышные возрасло и процвыло между людьми, что оно во свыть чудиныхь судебь Его явилось, какъ даръ съ небесъ.

Судьбы Спасишеля, равно какъ и Его дълнія, совершенно необходимы для успъха
Его ученія.—Проповъдь о безславно-умершемъ
Хрисшъ еще менье была бы дъйсшвенна,
иежели возникающій свъшъ Евангелія въ
слабомъ своемъ началь; — есшьли бы славное Его воскресеніе, какъ произшесшвіе
поразишельное для ума и сердца, не запечашльло оной. Чрезъ сіе упадшая слава Учишеля, равно какъ и Его ученія, самымъ блисшащельнымъ образомъ возсшановлена, и Его
дъло, признано будучи дъломъ Божіммъ, съ
великою славою и чесшію досшигло своей
цьли.

По сему-що Апостолы на свидъщельствъ, что Бого воскресило Іисуса, основываютъ все спасительное учене Евангелія. Естьли Христось не воскресь: то и проповых наша тщетна; тщетна и въра ваша; и вы еще во еръхахь ващихь. (1 Кор. 15, 14. 17.)

Но сколько воскресеніе Іисуса Христа послужило для утвержденія и славнаго разпространенія Его ученія, столько же служило и навсегда будеть служить для добрыхь двль человьческихь, — для въры въ Бога, провидьніе и безсмертіе. —

Поколебалась, по видимому, въра въ Бога, когда величайшій благодьщель, единсшвеннъйшій другь человьчесшва должень быль, какъ пресшупникъ, окончишь благодьшельньйшую жизнь свою на кресшь посреди злодьевь; поколебалась, по видимому, въра въ въчное провидьніе, когда страдалець, въ скорбяхъ своего человьческаго есшесшва, возопиль: Боже мой! Боже мой! посто Ты Менл оставило? (Маш. 27, 46.) Но какъ славно, какъ торжественно оправдалась сіл въра; какъ блисташельны явились Божій совершенства при сіяній утренняго содица въ день воскресенія! Кто можетъ теперь усумниться о Всемогущемъ, когда и силы при-

роды столь чудно содъйствовали дълу спасенія? Кто можеть сомнъваться о Святьйшемь и Праведнъйшемь, когда Онь столь очевидно явиль себя покровителемь и мздовоздаятелемь любви, жертвующей собою истинъ и добродътели? Кто усумнится въ владычествъ въчно-мудрой благости, которая на крестъ совершила дъло искупленія, и запечатлъла оное воскресеніемь? — Благости, которая изъ среды мрачной ночи горестей повельла возсіять радостотворному дню, дабы плачущая любовь, которая бользновала о умирающемь, по совершени великой жертвы, опять срътила Его съ предчувствіемъ небеснаго вострорга.

О ны, который колебленься въ въръ въ Бога, и недоумъваеть о торжествъ добродътели! Естьли досель среди бъдствій жизни ты заблуждаль касательно въчнаго провидьнія въ судьбахъ міра, — гонимый, невинный страдалець! Естьли ты теряеть мужество при неизъяснимыхъ для тебя загадкахъ случаевъ: приди, приникни въ опустъвий гробъ Іисуса, и увърься въ торжествъ подвизающейся добродътели, и жертвующей

любви! Прошиворвчія, встрвчающілся на поприщь жизни, сушь нюльно видимыя: при гробъ Воскресшаго прошиворьчіе между кланомъ и цьлію уничтожаєтся; онь получающь единство и союзъ. Всь нестройности посльднихь дней жизни Інсусовой измъняются въ чудную гармонію въ день Его воскресенія. — Тамъ услышить ты древнее ученіе; въчную, какъ Самъ Богь, истину: Правда Господна одержито побъду! По сели храни систоту и наблюдай правду; ибо у селовъка лирнаго останется потолиство. (Псам 36, 37.)

Сія увъренносщь возбуждаеть въ насъ сладостную надежду на преспъяніе спасевія рода человъческаго. Побъдоносное шествіе Евангелія еще встръчаеть нькоторыя препятиствія; еще мы не можемъ наслаждать ся полною и совершенною радостію; впрочемь то, что случилось, позволяеть намъ смъло надъяться и того, что должно еще случиться. Тоть, чье всемогущество, свяность и правосудіе, премудрость и бланость столь величественно нъкогда отркымись въ важнъйщемъ событіи въ мірь, уменнись въ важнъйщемъ событіи въ мірь, уменнись въ важнъйщемъ событіи въ мірь, уменнись въ важнъйщемъ событи въ мірь, уменнись въ важнъйщемъ событь столь величественно нъкогда отркымись въ важнъйщемъ событь столь сто

Его есть образь добродьшели, такъ Его воскресеніе есль образь нашей вычной надежды. Онъ содълался первенцемъ изъ умершихъ; и Богъ шъхъ, кошорые почили въ Госнодь, приведенть съ Нимъ къ въчной жизни.-И Онь самъ молился: Отте, которых в Тъ Мив далв, хогу, стобы тамь, едв Я, и они были со Мною, да видять славу Мою, которую Ты Мив далд. (Іоан. 17, 24.) Что скрывается опть моего разумьнія въ оптдаленной будущности, при гробъ Воскресшаго представляется очамь въры, какъ въ ясномъ зеркалъ. Востаніе Спасителя ясно указуенть мив на мою новую жизнь послв шальнія. Въ Его смерши я получиль залогь моего въчнаго примиренія съ Богомъ, и въ Его воскресеніи я съ восхищеніемъ усмашриваю живой образъ моего безсмертія! -Изчезни страхъ смерти! Удалитесь ужасы въчности! Моя въра торжествуеть! Пусть свиръпствують бури моей жизни; пусть сражающея надо мною волны моихъ бъдствій! Я ничего нетеряю-ничего не могу потперять! Я могу оплакиваль разрушение моего временнаго счастия; но до безсмершной части существа моего онъ никогда не досягнушъ. Върою въ Воскресшаго она спасена въ лучшій міръ, въ безмятежное святилище въ дому Отца, куда потель Сынъ уготовать мнъ мъсто, и гдъ не льются болье слезы.

Такъ, съ свящою радосшію и съ благоговьйнымъ шрепешомъ сердца взираю я чрезъ
міръ и гробъ къ Тебъ, Ошецъ духовъ, кошорый даровалъ мнъ въ Сынъ сіе шоржесшвенное празднесшво! Между милліонами
Тебя славословящихъ пріими и мою слабую
хвалу, мое слабое благодареніе! Пріими объщъ
мой въ шомъ, чшо я съ каждымъ днемъ хочу
воскресащь ошъ смерши гръховной и весши
новую духовную жизнь,—дабы совершенно
принадлежащь Твоему Сыну! Благослови мое
намъреніе! Приближься ко мнъ въ шихомъ
празднесшвъ сей величесшвенной весны—
ахъ! весна есшь плънишельнъйшій образъ
воскресенія посль усыпленія въ могилъ.

О Отецъ мой небесный! Да будеть сіе величественное празднество разцвътающей весны прообразовательнымъ препразд-

HACTS XIV.

месшвомъ моего собственнаго разцвъща въ прекраснъйшее ушро блаженнаго безсмершія!

#### XIV.

## ОБМИРАВШАЯ ЖЕНЩИНА ИЗЪ РА-СКОЛА.

Въ Генваръ мъсяцъ сего 1824 года случилось здъсь въ Санкшпешербургъ произшествіе, которое Издатели почли достойнымъ сообщенія читателямъ Христіанскаго Чтенія. Разсказъ о семъ произшествіи представляется здъсь совершенно въ томъ видъ, какъ онъ находится въ донесеніи Преосвященнъйтему Серафиму, Митрополиту Новгородскому и Санктпетербургскому отъ Священника Единовърческой Благовъщенной церкви, что за черною ръчкою, Михаила Степанова,

Умершаго С. Петербургскаго купца Никипы Гаврилова Зевакина жена, вдова Александра Алексева, по рожденіи своемъ крещена была по обряду Грекороссійской Церкви, и поптомъ, навадъ тому 14 льтъ, впала въ расколъ. Изъ сето 14 льтияго въ расколъ термина, семь льтъ была здорова, а въ остальныя семь льтъ была больна чакоткою, и 5 числа настоящаго мъсяща Генваря, чувствуя себя приближенною къ

кончинъ жизни, исповъдывалась опть своего по расколу наставника, по имени Симона, который, исповъдавъ ее, сказалъ, чтобы она пріобщилась, И когда она спросила его, чъмъ ей пріобщиться? тоть наставникь, снимая съ себя кресть, говориль, чипо оный съ мощами; пріобщись его дужовив; а что другаго никакого причастія, кромъ сего креста, у него не имъется. Какъ только она Алексвева шошь кресть поцвловала, що вдругь почувспівовала въ горяв какую що остановку, препятствующую свободно производить дыханіе, которое отчасу болъе затруднялось; и около 6 часа пополудни пришла въ измъненіе такъ, что всв находившіеся при ономь случав, не могли не думать, нто она скончалась; и пробыла въ семъ положеніи часа съ полтора. Въ теченіи сего времени, начали пріуготовлять ее къ положению во гробъ: сперва обмыли ее, потомъ одъвши положили на полъ, а вышеупомя: нупый наставникь Симонь сталь кадить около ея. Въ сію минуту она пришла въ прежній разсудокъ и вскричала, какъ ему Симону, такъ и всьмь бывшимь съ нею въ расколь, чшобы они вышли вонь, и просила изъ бывшихъ шушъ православныхъ Христіань, чтобы они призвали Священника для исповъди ея и пріобщенія Св. Таинъ. Почему и призвали меня 5 числа въ одиннадцатомъ часу ночи. По прибытіи моемъ, она увидъвъ меня, говорила при всъхъ шушь придучившихся, что во время вышеуномянутате бывшаго надъ нею измъненія, видъла она какоето ровное мъстю, имъющее на правой рукъ озеро, а на лівой болошо, посреди коихъ шропинку, или пушь, ведущій на высокую гору, на котпорой были: (погребенныя уже давно при Церкви) машь ея и бабушка, призывающія ее къ себъ. Сколько же она ни начинала подвизапься на гору, и дабы удобиве восходишь, жвашалась за праву; но вышеозначенный старикъ Симонъ спаскиваль ее виизъ, пакъ, чио права у нея изъ рукъ вырывалась. И въ сіе время съ содроганіемъ увидъла она сперва своего мужа, (въ расколь погребеннаго) лежавшаго въ бодошъ и денежнымъ мъшкомъ покрышаго; потомъ увидъла она покойныхъ пятерыхъ своихъ дъщей въ пропасши лежащихъ, о коихъ она сожальла;-- также видьла покойную, знакомую ей женщину, Хриспіанку, восходящую по тропинкъ съ другой стороны озера на гору, и призывающую ее съ собою туда. Когда же она вдова Зевакина силилась по шойже съженщиною пропинка взойши на гору; по насшавникъ Симонъ вдругъ схвашилъ ее, и началъ шискашь въ болошо. Въ сію минушу она пришла въ прежній разсудокъ, и вельла, какъ вышесказано, всъмъ раскольникамъ вышили вонъ. Чищ же видъла она еще, то жотя и силилась пересказапь, но не могла. По семъ я, согласно же-

данію ел, исповадаль ее и пріобивиль Св. Танны, на чешвершый послё того день особороваль, и сіе все исполияла она съ неописаннымъ воспіоргомъ. Наконецъ убъдишельно просила меня, читобы пашерыхь діней ея, находящихся въ живыхь: Іоанна 15, Андрея 13, Алексъя 11, Параскеву 8 и Екашерину 3 авшь, выведь изъ заблужденія чрезь журопомазаніе. — Поптомъ она жила до 12 числа Генваря, до конторато времеим я исоднокраніно посвіцаль ее, и она повию: ряя объ означенность видъніи одно и тоже, спокойно скончалась. Пяшерыхь двшей ся, съ благословенія Преосвященнаго Григорія, Епископа Ревельскаго, Викарія С. Петербургской Епаржін, присоединиль я къ Грекороссійской Церкви ARCYS.

# историческое свъдъніе о св. климентъ.

Святый Клименить \*) родомъ былъ Римлянинъ, Царскаго племени. Онъ былъ сотрудникомъ Св. Апостола Павла, какъ самъ
Апостолъ свидътельствуенть въ посланія
къ Фил. 4, 3. именуя его вмъсть съ другими своимъ споспътниколю, коихо имена
во книвахо животныхо. Но въ Христіанскую въру первоначально обращенъ Ап. Петромъ, и съ нимъ подвизался въ устроенія
Римской Церкви, а послъ былъ ем Епископомъ. По сему, какъ говоритъ Св. Ириней
\*\*), онъ зрълъ блаженныхъ Апостоловъ,
жилъ вмъстъ съ ними, ихъ проповъдь от
зывалась еще въ слухъ его, и ихъ преданія
были предъ взорами его.

Посланіе сіе Св. Клименшь писаль жъ

<sup>\*)</sup> Память Святаго Ноября 25 дня.

<sup>\*\*)</sup> См. у Евсевія Церк. Ист. кн. 5. гл. 6: въ кн. 3. прошивъ Ерес. гл. 3. Часть XIV.

Кориноянамъ ошть лица Римской Церкви, по случаю возникшаго въ Кориноской Церкви несогласія, возбуждая Кориноянъ къ миру, къ въръ и образу жизни Хрисшіанской. Подлинность сего посланія утверждають: Св. Ириней \*), Евсевій \*\*), Фотій \*\*\*). Первый называеть оное сильнійшилів; второй великилів и удивительнылів, встли вообще принятылів, которое въ весьма многихъ Церквахъ было читано всенародно какъ прежде, такъ и въ его время; послъдній — достойнылів уваженія.

О уваженіи, въ каковомъ было у Церквей сіе посланіе, даеть свидътельство у Евсевія \*\*\*\*) Діонисій Епископъ Кориноскій. ,,Сего дня — говоришъ онъ въ письмъ своемъ ,,къ Римлянамъ — провождали мы Святой ,,день Господень; въ оный читали посланіе ,,ваще, которое и всегда будемъ читать ,,для нашего наставленія, такъ какъ и пер,,вое, писанное намъ Климентомъ. «

<sup>\*)</sup> У Евсевія кн. 5. гл. 6.

<sup>\*\*)</sup> KH. 3. TA. 16.

<sup>\*\*\*)</sup> Биб. кн. 113.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Kн. 4. гл. 23.

Временемъ написанія сего посланія съ большею върояшностію поставляется 95 годъ по Р. Х. — время гоненія Домиціанова, на что указуетть начало самаго Посланія.

# **СВЯТАГО КЛИМЕНТА ЕПИСКОПА**РИМСКАГО

## ПОСЛАНІЕ 1-е жъ Кориноянамъ.

Гл. 1. Церковь Божія, находящаяся въ Римъ, Церкви Божіей, находящейся въ Кориноъ, званнымъ, освященнымъ волею Божіею чрезъ Господа нашего Іисуса Хрисша. Благодашь вамъ и миръ ошъ Вседержишеля Бога чрезъ Іисуса Хрисша да умножишся.

По причинь внезапныхъ и непрерывныхъ, случившихся съ нами несчастій и бъдъ, мы знаемъ, братія, что поздо обратили мы вниманіе на вати требованія, возлюбленные, и на неприличный странникамъ избраннымъ Божіимъ, гнусный и нечестивый мятежъ, который немногія дерзкія и самовольныя лица разожгли до такого безумія, что почтенное, славное и для всъхъ достолюбезьное имя вате великому подверглось безченое имя вате великому подверглось безче-

сшію. Ибо кто, бывавшій у вась, не похваляль всеми добродещелями исполненной и іпвердой въры ващей? Кіпо не удивлялся презвенному и кропкому ващему во Христь благочестію? Кию не превозносиль щедрошы вашей въ госпепріимствь? Кщо не прославлять совершеннаго и върнаго знанія вашего? Ибо вы во всемь поступали нелицепріяшно, ходили въ заповъдяхъ Божінхъ, повинуясь начальникамъ вашимъ, и воздавая приличную честь старшимъ между вами; внушали умъренностъ и честюношамъ носшь; женъ насшавляли, чтобъ онъ все дълали съ неукоризненною, честиною и чистою совъстію, любя, какъ доджно, своихъ мужей, и научали ихъ, чщобъ онъ, не выступая изъ правила подчиненности, благопристойно распоряжали домащиними дълами, и жили въ соверщенномъ цъломудрів.

2. Всв вы были смиренны, ни мало не гордились, болве подчинались, нежели подчинали, охошные давали, нежели принимали; довольсшвуясь напушсшвіемъ Господа и шщашельно внимая слову Его, вы ошкрышое имъли сердце, и сшраданія Его были

предъ очами вашими. - Такимъ образомъ всьмь быль даруемь глубокій и обильный миръ, и неутомимое стремленіе къ доброэнкілси эондон ахаза вн одное изліяніе Святаго Духа. И, будучи преисполнены свяшыми мыслями, вы онгь всего усердія, съ благочестивымъ унованіемъ простирали руки свои ко Вседержителю Богу, умоляя Его бышь милосердымъ, есшьли вы въ чемъ невольно согръщили. День и ночь подвигомъ вашимъ было попеченіе о всемъ брашствь, читобы число избранныхъ Его спасалось съ добродущіемъ и единомысліемъ. Вы были искренни, чистосердечны, и незлобивы другь къ другу. Всякой мяниежъ и всякое раздъленіе было для вась гнусно. Вы плакали о преступленіяхь ближнихь; ихъ недосшашки счишали собственными. Не скучали дълашь добро, будучи готовы на всякое дъло доброе. Украшаясь добродъшельною и благочестивою жизнію, вы все делали въ страхь Божіемъ. Повельнія и заповьди Господни были написаны на скрижадяхъ сердца ва- ч mero.

З. Вся слава и широша дана была вамъ,

и исполнилось Писаніе: Яде, пи, разширь, утолств и отвержеся возлюбленный. Втор, 32, 15. А отъ сего зависть и вражда и раздоръ и мятежъ, гоненіе и неустройство, война и порабощение. Такимъ образомъ люди безчестиные возстали противъ честныхъ, подлые прошивъ знашныхъ, глупые прошивъ умныхъ, младшіе прошиву старщихъ. По сей причинъ удалились правда и миръ; шогда какъ всякой ошринулъ спрахъ Божій, въ въръ Его слъпошствуетъ, въ зажонахъ заповъданныхъ от Него не ходитъ, не живеть, какъ должно жить во Христь, но каждый изъ васъ послъдуенть злымъ своимъ похошямъ, допусшивъ снова беззаконную и нечестивую зависть, грезо которую и смерть взошла ва міра. Прем. 2, 24.

4. Ибо такъ писано: И бысть по днехо, принесе Каино ото плодово земли жертву Боец: и Авель принесе и той ото первородныхо овець и ото туково ихо; и привръ Боео на Авеля и на дары еео: на Каина же и на жертвы еео не внять. И опеталися Каино зъло и испаде лице еео. И ресе Боео Каину: вскую прискорбено было

вси и вскиро испаде лице твое? Еда аще право принесло еси, право же не раздълило еси, не соервшило ли еси? Имолкни. Ко тебь обращение его, и ты тыль обладаеши. И ресе Каино ко Авелю брату своему: пойдемо на поле; и бысть, внееда быти имв на поли, воста Каинв на Авеля брата своего и уби его. Выт. 4, 3. и слъд. Видише, брашія; зависшь и ненависшь произвели братоубійство. - По причинъ зависим оптець нашь Іаковь убъжаль ошь лица Исава браща своего. Зависть была причиною, что Іосифъ гонимъ быль до смерти, подвертся рабству; зависть принудила Моисея бъжать от лица Фараона, Царя Египетскаго, когда услышаль онь ошъ единоземца своего: Кто тя постави килзя и судію надв нами? Еда убити мя ты жощеши, имб же образомб убило еси втера Есиптанина? Иск. 2, 14. За зависть Ааронь и Маріамь жили внъ стана. Зависть Даоана и Авирона живыхъ низвела во адъ за то, что они возмушились противъ Моисея, служищеля Вожія. По причинь зависши Давидъ не только подвертся ненависти иноплеменныхъ, но и ошъ Саула, Царя Израильскаго, былъ гонимъ.

5. Но оставивъ древніе примъры, обрашимся къ ближайщимъ подвижникамъ: возмемъ знамениные примъры нашего времени. По зависти и ненависти върные и праведные сполны церкви были гонимы даже до жестокой смерти. Представимъ предъ очи наши блаженныхъ Апостоловъ. Петръ опъ беззаконной зависши прешерпъль не одно, не два, но многія мученія, и шакимъ образомъ учинившись мученикомъ, опппель въ подобающее мъсто славы. Павелъ по причинъ зависти получиль награду за терпъніе; ибо семь разъ быль въ узахъ, быль изгоняемъ, побиваемъ камнями, и, будучи проповъдникомъ на Востокъ и Западъ, пріобръль. знаменишую славу за свою въру. Научивъ весь мірь правдь, и достигнувь предъловь Запада, онъ прешерпълъ мучение опъ владычествующихъ, и такимъ образомъ переселился изъ сего міра, и перешель въ мъсто свящое, содълавшись высочайщимь образцемъ терпвнія,

- 6. Къ симъ мужамъ, провождавнимъ свяшую жизнь, присовокупилось великое множество избранныхъ, которые, по причинъ
  вависти претерпъвъ многія казни и мучевія, прекрасный оставили для насъ примъръ.
  Завистію гонимыя жены, Данаиды и Дирки,
  претерпъвъ тяжкія и ужасныя мученія, совершили върный путь въры, и немощныя
  втъломъ получили знаменитую награду.—Зависть отлучала женъ отъ мужей и превращала слова праотца нашего Адама: Се
  ный кость ото костей люихо, и плоть
  отъ плоти люея. Быт. 2, 23. Зависть и
  раздоръ ниспровергли великіе города, и искоренили великіе народы,
- 7. Сіе посланіе, возлюбленные, пишемъ къ вімъ, не шолько для вашего насшавленія, то и для собственнаго вразумленія; ибо и мы находимся на шомъ же поприщь, и намъ тошъ же предлежить подвигь. И шакъ оставить пустыя и суетныя заботы, и обращимся къ славному и святому правилу святаго званія нашего. Будемъ обращать внимане на то, что добро, что угодно и пріящно Создателю нашему. Воззримъ на

кровь Христову, и посмотримъ, сколь дратоцънна предъ Богомъ кровь Его, которая, бывъ пролита для нашего спасенія, всему міру принесла благодать покаянія. Пройдемъ всъ въки, и узнаемъ, что Господь во всъ въки желавшимъ обратиться къ Нему давалъ время на покаяніе. Ной проповъдывалъ покаяніе, и внявшіе ему спаслися. Іона предрекъ Ниневитянамъ погибель, но раскаявшіеся въ своихъ гръхахъ умилостивили Бога молитвами, и получили спасеніе, хотя были далеки отъ Бога.

8. Служители благодати Божіей по вдокновенію Духа Св. говорили о покаяніи; и самъ Господь всего міра говориль о покаяніи съ клятвою: Живу азб, елаголето Господь, не хощу смерти ервшника, но покаянія, Іез. 33, 2. и присовокупиль еще сію прекрасную мысль: Доме Израилево, обратитеся ото негестія вашего. Скажи сынамо народа моего: хотя ервхи ваши прострутся ото земли до неба, и хотя будуто багрянье терелени, и тернье власяницы, но естьли вы обратитеся ко Мнь ото всего сердца, и скажете: Отсе! то Я

цельши васв, какв народь святой. Іез. 18, 30. \*). И въ другомъ месте такъ говоришъ: Измыйтеся и систи будете, отбимите лукавства отд душд вашихд предд огима моима, престаните отб лукавство вашихв; наугитеся добро творити, взыщите суда, избавить обидимаго, судите сиру, и оправдить вдовицу, и пріидите ч истажимся, влагольто Господь: и аще будуть ерьси ваши, яко баеряное, яко сньев убълю: аще же будуть, яко тервлень, яко волни цвелю; и аще хощете и послушае те Мене, благая земли снъсте, аще же не хощете, ниже послушаете Мене, меть вы поясть: уста бо Господня глаголоша сія. Ис. 1, 16. и сльд. Желая вськъ своихъ возлюбленныхъ содълашь учасшниками пока-

<sup>\*)</sup> Сіе мѣсто у Іезекіиля и Исаін чинается иначе. Но не сіе только, а и другія мѣста писанія приводятся такь, что иногда различные тексты соединяются въ единь, иногда изображается духъ писанія безъ наблюденія точности выраженія, или указанія, иногда самыя слова различно бывають измѣнены. Что можно видъть в у другихъ Опцевъ Церкви.

янія, Онъ ушвердиль сіе всемогущею своею волею.

- 9. По сему покоримся величественному и славному изволеню Его, и умоляя милость и благость Его, припадемъ и обратимся къ Его милосердію, отринувъ попеченіе о суетнюмъ, раздоръ и ведущую къ смерти зависть. Будемъ постоянно взирать на тъхъ, конторые въ точности служили велельтной Его славъ. Возмемъ Еноха, котторый по своему послушанію, бывъ найденъ праведнымъ, преселенъ и не было ему смерти. Ной, будучи найденъ върнымъ, собою проповъдалъ обновленіе міру; и чрезъ него спасъ Господь животныхъ, согласно вотедшихъ въ ковчегъ.
- 10. Авраамъ, нареченный другомъ, найденъ върнымъ по своей покорности словамъ Божішмъ. Онъ изъ послушанія выщель изъ земли своей, и от родства своего, и изъ дому отца своего, дабы, оставивъ землю малую, родство малосильное, и небольтой домъ, наслъдовать обътованія Божіи. Ибо такъ сказано ему: Изыди ото земли твоея, и ото рода твоего, и ото дому отца твоего во землю,

юже ти покажу. И сотворю та во языко велій, и благословлю тя; и возвелиси имя твое, и будеши благословень. И благослоелю благословящія тя, и кленцщія тя проклену: и благословятся о тебъ вся племена земная. Быш. 12, 1-3. И опящь по разлучени съ Лошомъ сказалъ ему Богъ: Возври отима твоима отб мьста, идъже ты нынь еси ко Съверу, и Юеу, и ко Востоку, и морю: яко всю землю, юже ты видиши, тебь дамо ю, и съмени теоеми во въко. И сотворю съля твое, яко песоко зелный. Аще кто можето изгести песоко земный, то и съля твое изогтется. Выш. 13, 14-16. И еще сказано: Изведе Боеб Авраама и реге ему: Воззри на небо, и изотти зеъзды, аще возможеши истести я. Тако булето сыля твое, и вырова Авраамо Богу и влівнися ему во правду. Быт. 15, 5.6. За въру и гостепримство данъ ему въ старости сынь, но онь изъ послушанія принесь его въ жершву Богу, на одной изъ показанныхъ отъ Него горъ. -

За гостепріниство и благочестіе
 Лоть выщель невредимымь изъ Содома,

между шъмъ какъ вся окресшная сшрана наказана была огнемъ и сърою. И шъмъ ясно показалъ Господь, чшо Онъ не осшавляетъ уповающихъ на Него; а уклоняющихся ошъ Него подвергаетъ мученіямъ и казни. Ибо вышедшая вмъсшъ съ нимъ жена его, поелику не однихъ была съ нимъ мыслей, и не согласна была съ нимъ, въ шакое посшавлена знаменіе, чшо осшалась солянымъ столпомъ даже до сего дня, дабы всъ знали, что двоедушные и сомнъвающіеся о могуществъ Божіемъ представляются въ примъръ казни и въ наставленіе для всъхъ родовъ.

12. За въру и гостепріимство Раавъ блудница спасена отть смерти. Ибо, когда Іисусъ Навинъ послаль соглядатаевъ въ Іерихонъ, и Царь земли той узналъ, что они принли осматривать его землю, тогда послаль схватить ихъ, чтобы схвативъ предать смерти. Но гостепріимная Раавъ, принявши ихъ къ себъ, скрыла на верху своего дома въ снопахъ льна. И когда посланные отть Царя говорили ей: Мужіє пріидоша ко тебъ соглядатаи зелли нашей, изъ

Digitized by Google

вели ихв, такв повельваеть Цары но она ощвъчала: Приходили ко лив два теловъка, которых вы ищете, но они скоро цили, и теперь во дороев, Іис. Нав. 2, 3. необъявляя объ нихъ посланнымъ. А мужамъ шъмъ сказала: Вълю, яко Господь Бого вашо предаеть валь градь сей; страхь во и трепеть вашь нападе на обитающихь вы немь. И тако когда удастся вамо взять его, пощадите меня и домб отца моего. А они сказали ей: како ты сказала, тако и будетв. Для сего какв скоро узнавшь о приближеніи нашель, собери всьхь своихь полд кровд твой, и булутд целы; а все, кои будуть находиться внъ дома, повибнуто. При томъ дали ей знакъ, чтобъ она свъсила изъ дома своего червленую показывая шемь, что всемь верующимь и уповающимъ на Бога дано будешъ искупленіе кровію Господа. Видише, возлюбленные, въ этой жень была нетокмо въра, но и пророчество.

13. И шакъ будемъ смиренны, брашія, ошложивъ всякую гордосшь, надменіе, безуміе и гнъвъ, и будемъ посшупашь по напи-

санному. Ибо говоришь Духь Свящый: Да не хвалится мудрый мудростію своею, ни крвпкій крвпостію своею, ни богатый боеатствомо своимо, но хваляйся о Госпояв да хвалится, еже взыскати Его, и творити судо и правду. Іер. 9, 23. 24. Особенно будемъ помнить слова Господа Інсуса, которыя изрекъ Онъ, научая кротости и терпъливости. Онъ такъ сказалъ: Милуйте, дабы быть помилованнымо, отпущайте, дабы и вамь отпущено было, какь поступаете, такв и св вами поступлено будеть, како даете, тако и вамо дано будеть, какь судите, такь сами судими будете, како будете снисходительны, тако и къ валь будуть снисходительны, какою мврою мврите, такою отмврится вамв. Лук. 6, 36. Сею заповый и сими повеавніями утвердимь себя, чтобы со смиреніемъ повиноваться святымъ словамъ Его. Ибо Св. слово говоришъ: На коео воззрю,токмо на кроткаго, и молгаливаго, и трепецијичаео словесь Моихъ. Ис. 66, 2.

14. И такъ праведное и святое дъло, братія, болье повиноваться Богу, нежели Часть XIV.

последовани шемъ, конторые въ гордосния и неустройствъ были вождями гнусной зависти. Ибо не малому вреду, а напрошивъ великой подвергнемся опасносии, есшьли съ опромешчивостію отдадимъ себя на волю шьхъ людей, кошорые поощряющь насъ къ раздору и мяшежамъ, чшобы ошвести насъ ошь добродъщели. Но будемь къ нимъ снисходишельны, какъ милосердъ и благъ Сошворивний насъ; ибо сказано въ Писаніи: Блази бидить жители на земли, незлобивіи же остануто на ней: пребеззаконніи же изринутся ото нея. Пришч. 2, 20. 22. И опять говорить Пасаніе: Видьхо негестиваго превозносящася и высящася, яко кедры ливанскія: и лимо идохб, и се не бы и взыскахо мьста его, и не обрьтохо. Храни незлобіе, и виждь правоту, яко есть останоко селовьку лирну. По. 36, 35-37.

15. И такъ присоединимся къ тъмъ, коз торые въ благочестии провождають мирную жизнь; а не къ тъмъ, которые лицемърно желають мира; ибо сказано нъгдъ: Сін людіе устиали поситаюто Мя, сердус

же ихо далеге отстоито ото Мене. Иса. 29, 13. И въ другомъ мъсть: Усты своими благословляху, и сердцемо своимо кленяху. Пс. 61, 5. И еще сказано: Возлюбиша Его усты своими, и языком своимо солеаша Ему: сердце же ихо не бъ право съ Ниив, ниже устришася въ завътъ Есо. Псал. 77, 36. 37. Нъмы да будуто уст ны льстивыя. Потребито Господь вся устны льстивыя, языко велерьсивый, рекшыя: языко нашо возвелисимо, устны наша при насв суть: кто налв Господь есть? Страсти ради нищихв, и воздыханія убогихв, нынв воскресну, глаголеть Господь: положися во спасеніе, не обинюся о немо. Пс. 30, 19. 11, 4-6.

16. Ибо Христосъ есть достояніе смиренныхь, а не тьхь, кои возносятся надыстадомь Его. Жезль величія Божія, Господынать Іисусь Христось не пришель вы блескі великольпія и славы, хотя и могь, но вы смиренномы виді, какы предрекь о Немы Духь Святый. Ибо говорить Онь: Господи, кто вырова слуху нашелу? И лышца Господня колу открыся? Возвістихолю предо

Нимь, яко отрога, яко корень въ земли жаждущей, яко нъсть вида ему, ниже славы. И видехомо Его, и не имение вида, ни доброты. Но видо Его безгестень, умалено пасе вида селовьково; селовько во язвъ сый и трудъ и въдый терпъти болъзнь; ако отвратися лице Его; - безгестно бысть и не влевнися. Сей ерехи наша носить и о нась бользнуеть; и мы вмынихомб его быти во трудь и во язвъ и во озлобленіи. Той же язвенд бысть за гръхи наша и мугено бысть за беззиконія наша, наказаніе мира нашего на Немв, язвою Еео мы исцълъхомв. Вси яко овцы заблидихомо: селовько ото пути своего заблуди, и Господь предаде Его гръхб ради нашихв. И Той зане озлобленв бысть не отверзаеть усть: яко овга на заколеніе велеся и яко агнецо предо стригущимо безеласень, тако не отверзаеть усть своихь. Во смиреніи судо Его взятся, родо же Его кто исповъсть? яко вземлется отд земли жизнь Его, ради беззаконій людей моихв идеть на смерть. И дамь мукавыя вмьсто погребенія Его, и богатыя вивсто смерти Его: яко беззаконія не сотвори, ни-

же обрътеся лесть во устъхо Его; и Господъ хощето отистити Его ото язвы: аще дастся о еръхъ, зуша ваша узрито съмя долгоживотное: и Господь хощеть отьяти отб бользни души Его, явити Елиз cetmb, и создати разумомв, оправдати праведнаго благо-служаща многимо и гръхи ихб Той понесетв. Сего ради Той наследито многихо и крепкихо разделито корысти: зане предана бысть на смерть душа Его и со беззаконными вменися; и Той ервхи многихо вознесе и за беззаконія ихб преданб бысть. Иса. 53. И опять Онъ же говоришь: Азб же есль тервь, а не теловько, поношение теловьково и унитиженіе людей. Вси видящій Мя поругашамися, глаголаша устнали, покиваша главою: упова на Господа, да избавито Его, да спасеть Его, яко хощеть Его. Пс. 21, 7-8. Видите, возлюбленные, какой данъ намъ образецъ: ибо естьли Господь такъ смирилъ Себл, то что должны делать мы, которые чрезъ Него приняли иго благодащи Его?

17. Будемъ подражащь и шъмъ, которые скитались во козьихо и оветьихо кожахо,

проповъдуя о пришествіи Христовомъ. Мы разумвемъ Пророковъ Илію, Елисея и Іезекінля; шакже и шрхъ, о кошорыхъ даны въ Писаніи свидътельства. Авраамъ великое получиль свидышельство, и наречень другомо Божішмо: но взирая на славу Божію, со смиреніемъ говоришъ: Азб есль зелля и пепель. Быш. 18, 27. О Говъ шакъ написано: Гово бъ праведено и непоросено, истинено, благотестиво, удалянися ото всякаео зла. Іов. 1, 1. Но онъ самъ себя осуждая оказаль: Никто же гисть ото скверны, аще и единд день жите его. Іов. 14, 4. Моисей названъ върнымъ во всемъ домъ Его, и Вогь благоволиль посредствомъ его избавишь Израиля ошъ мученія и казней: но и сей столь много прославленный не величался, но, когда изъ купины было къ нему Божественное слово, сказаль: Кто есль азд, яко мене посылаеши? Худогласено и косноязытено азб есль. Исх. 3, 11. 4, 10. И опящь говоришь: Я паро изб котла.

18. Что же скажемъ о препрославленномъ Давидъ, о которомъ сказалъ Богъ:

Обрътохъ мужа по сердцу мовму, Давида сына Іессеева, во милости высной помазахд еео. Дъян. 13, 20. Псал. 88, 21. Но и онъ говоришъ Богу: Помилуй мя Боже по велицъй милости твоей и по множеству щедрото твоихо осисти беззаконіе мов. Haunars омый мя ото беззаконія моего и отб' еръха моего отисти мя, яко беззаконіе мое азб. знаю ц ервхб мой предо мною есть выну. Тебъ единому соеръшихо и лукавое предо Тобою сотворихо: яко да оправдишися во словесьхо твоихо и повъдиши внееда судити Ти. Се во въ беззаконішхо загато есль и во еръсьхо роди мя мати моя. Се бо истину возлюбило еси: безевстная и тайная премудрости твоея явиль ми еси. Окропици мя иссопомь, и отищуся: омыши мя и пасе снъга убълюся. Слуху могму даси радость и веселіе: воградуются кости смиренным Отврати лице твое ото ервхо моихв, и вся беззаконія моя осисти. Сердце гисто созижди во мнь, Боже, и духд право обнови во утровъ моей. Не отвержи мене отб лица твоего, и Духа твосго Святаго не отбили отб мене. Воздаждь

ми радость спасенія твоего и духомо владытнимо утверди мя. Науту беззаконныя путемо твоимо и нетестивіи ко Тебіз обратятся. Избави мя ото кровей, Боже, Боже спасенія моего, возрадуется языко мой правді твоей. Господи, устив мои отверзеши и уста моя возвістято хваму твою. Яко аще бы восхотіло еси жертвы, дало быхо убо: всесожженія не благоволиши. Жертва Богу духо сокрушено: сердце сокрушенно и смиренно Бого не унитижито. Псал. 50,

19. Смиреніе и покорное послушаніе сихъ толико прославленныхъ мужей содълало лучтими не только насъ, но и въ прежде бывшіе въки тьхъ, которые со страхомъ п искренностію принимали глагоды Божіи. И такъ, имъя предъ собою столь многія великія и славныя дъянія, потечемъ къ цъли мира, указанной намъ от начала, возведемъ взоры къ Отцу и Создателю всего міра, и приникнемъ къ Его великимъ и превосходнымъ дарамъ мира и къ Его благодъяніямъ. Воззримъ на Него умомъ и душевными очами, будемъ созерцать Его долготерпъніе,

посмотримъ, какъ Онъ кротокъ ко всему тиворенію своему.

20. Небеса, Его правленіемъ движимыя, въ миръ повинующся Ему: день и ночь предписанный Имъ пушь совершають, не препиная другь другу. Солнце, луна и лики звъздъ по Его вельнію единогласно вращаются въ назначенныхъ имъ предълахъ, пе опиступая опъ пуши. Плодоносящая земдя, по воль Его въ свое время преизобильную произращаеть пищу человькамь, звьрямъ и всъмъ находящимся на ней животнымъ, не превращая и не измъняя предписанныхъ отъ Него законовъ. Неизследимые непостижимые законы безднъ и преисподней тъми же держатся вельніями. Безпредъльное море, по Его устроенію совокупленное во вивстилнща, не выступаеть за положенныя ему преграды, но дълаетъ такъ, какъ Онъ повельлъ ему. Ибо Онъ сказалъ: До сего дойдеши и волны твои во тебъ сокрушатся. Іов. 38, 11. Океань, непроходимый для людей, и міры за нимъ находящіеся, управляющся тьми же повельніями Господа. Времена года - веска, лъто, осень и зима спокойно одив за другими последующь. Вещры по своему направленію въ свое время безъ остановки совершають свое служеніе. Неизсякающіе источники, для наслажденія и здравія устроенные, непрестанно доставляють людямь свою вдагу, необходимую для ихъ жизни. Наконець малейщія животныя мирмо и согласно составляють между собою общества. Все сіе содержить въ согласіи и мирь великій Создатель и Владыка всего и всему благотворить, а напраче намъ, которые прибегли къ милосердію Его чрезь Господа нашего Іисуса Христа, коему слава и величіе во веки вековь. Аминь,

21. Смощрине, возлюбленные, чнюбы великія благодьянія Его не обращились всьмъ
намъ въ осужденіе, есшьли мы, живя досшойно Его, не будемъ единодушно совершащь
благое и угодное Ему. Ибо сказано нъгдъ:
Духъ Господень есть севтильникъ, иже
испытаетъ тайная утробы. Приш. 20, 27.
Помыслимъ, какъ Онъ близокъ къ намъ, и
что ни одна мысль и ни одно сужденіе, какія мы дълаемъ, несокрышы отъ Него. И
плакъ надлежитъ намъ не отступать отъ

воли Его: лучше воспрошивимся безумнымъ, глупымъ, превозносящимся и хвалящимся пышностію слова своего людямь, нежели Богу. Будемъ благоговъшь предъ Господомъ Іисусомъ Христомъ, което кровь предана за насъ, будемъ почишащь начальниковъ своихъ, уважать старшихъ себя, юношей научать спраку Божію, жень своихь наклонять къ добродъщели, чтобы онъ ощличались достолюбезнымъ нравомъ цъломудрія, показывали чистое свое расположение къ кротости, скромность языка своего обнаруживали молчаніемъ, любовь свою оказывали не по склонноспіямь, но равную ко всемь свяпо боящимся Бога. Дъщи наши да будущъ наставлены въ ученіи Христовомъ, да научаются, какое имъетъ дъйствіе предъ Богомъ смиреніе, какую имвешъ силу предъ Богомъ чистая любовь; какъ страхъ Его благодъщеленъ, превосходенъ и спасишеленъ для всёхъ, свящо въ немъ ходящихъ въ чистоть ума. Ибо Онъ есть испытатель мыслей и желаній нашихъ; Его дыханіе въ насъ, и когда восхощешъ, возмешъ его,

22. Все сіе подшверждаеть въра Хри-

стова, ибо Онъ самъ чрезъ Духа Свящаго такъ взываетъ къ намъ: Пріидите сада, послушайте Мене, страху Господню науту вась, Кто есть геловью хотяй животь, любяй дни видъти благи? Удержи языко твой отд зла, и устнъ твои, еже не главолати льсти. Уклонися отб зла и сотвори благо, взыщи мира, и пожени и. Оти Господни на праведных и уши Его въ молитву ихв: лице же Господне на творящыя злая, еже потребити отб земли память ихб. Воззва праведникв, и Господь услыша его и отб всъхб скорбей его избави и. Многи раны ерышному: уповающихо же на Господа милость обыдеть. Пс. 33, 12-18. IIc. 31, 19.

23. Всемилосердый и благодъщельный Ошець благь къ боящимся Его, и дары свои щедро и охощно даеть приступающимъ къ Нему съ чистымъ умомъ. По сему не будемъ сомнъваться, и душа наша не должна отчаеваться о преизобильныхъ и славныхъ дарахъ Его; да не сбудется надъ нами сказанное въ Писаніи, гдъ оно говорить: Нестастны двоедушные, колеблющіеся душею и го-

copatuie: emo usi casimaan u nou omijaxo нашихд, и вотв состарълись, но нитеев такого со нами не слугились. Іак. 1, 8. 2 Пет. 3, 4. Везумные! сравните себя съ деревомъ; возмите въ примъръ виноградную лозу; сперва она теряеть листь, потомъ дълается отпрыскъ, потомъ листь, потомъ цвъшъ, послъ сего неэрълый, наконецъ спълый виноградъ. Видите, какъ въ короткое время древесный плодъ достигаеть сти. Скоро по истинъ и внезапно совер-Господа по свидътельству шишся и воля самаго Писанія: Скоро пріидеть, и не умедлить. Внезапу пріцдеть Господь во церковь свою и Святый, егоже вы ищетс. Мал. 2, 1,

24. Размыслимъ, возлюбленные, какъ Господь непрестанно показываеть намъ будущее воскресеніе, коего начаткомъ содълаль Господа Інсуса Христа, воскресивъ Его отъ мертвыхъ. Посмотримъ, возлюбленные, на воскресеніе, представляющееся во всякое время; день и ночь показывають намъ воскресеніе; ночь отходить ко сну, встаеть день, проходить день, наступаеть ночь. Посмотримъ на плоды земные, какъ происходить съяние зеренъ. Вышелъ съящель, бросилъ ихъ въ землю, брошенныя зерна, кошорыя упадающъ на землю сухими и голыми, согнивающъ; но послъ изъ сего согнившаго великая сила промысла Господня возкрешаешъ ихъ и изъ одного зерна возращаешъ и производишъ обильный плодъ.

26. Взглянемъ на необычайное знаменіе. происходящее въ восточныхъ странахъ, то есть, около Аравіи. Есть тамъ птица, именуемая Фениксъ; сія единственная въ своемъ родъ пиница живенть по пяши сонть лънгь; чувствуя приближеніе своея смерти, она изъ ливана, смирны и другихъ ароматовъ дълаешъ себъ гнъздо, въ которое по исполненіи своего времени входишь и шамь умираенть; изъ согнивающаго же шъла раждаешся червь, который, питаясь влагою умершаго живошнаго, оперяещся, пошомъ, пришедши въ крвпость, береть то гивадо, въ которомъ лежали кости его прародителя, и съ оными лешишъ изъ Аравіи во Египенть въ городъ, называемый Иліополь, прилетая среди дня въ виду всъхъ кладетъ кости на жертвенникъ солнца, и такимъ

образомъ назадъ опплетаетъ. Жрецы строго наблюдаютъ счисленіе лътъ, и находятъ, что онъ всегда прилетаетъ но исполненіи пяти соптъ лътъ

26. И такъ почнеть ли мы великимъ и дивнымъ, естьли Творецъ всего міра воскресить твхь, которые во упованіи благой въры свято служили Ему, когда Ожь посредствомъ птицы показываетъ намъ величіе объщанія своего? Ибо говорить Онъ нъгдъ: И воскресици мя и исповъмся Тебъ. И еще: Азб уснухо, и спахо, востахот яко Ты со иною еси. Такъже Іовъ говорить: И воскресици сію плоть мою, терпящую вся сія. Іов. 19, 25.

27: Въ сей надеждъ да прилъплится и души наши къ върному въ объщаніяхъ, и праведному въ судахъ своихъ. Заповъдавній не лгашь кольми паче самъ не солжешъ; для Бога ничего нъшъ невозможнаго; невозможно шолько солгашь. И шакъ да оживошворишся въ насъ въра Его, и будемъ предсшавлящь, что все приближено къ Нему. Онъ все устроилъ словомъ величества своего, словомъ же можетъ и разрушить все.

кто бо рететь, тто сотвориль еси? или кто сопротивится державь крыпости Его? Прем. 12, 12, 11. 22. Онь все творить, когда Ему угодно, и какъ угодно, и ничто изъ опредъленнато Имъ не останется безъ исполненія. Все предъ Нимъ и ничто не скрыто отъ воли Его. Небеса повъдають славу Божію, о твореніи же рукь Его возвыщаеть твердь; день дни отрываеть главоль, и нощь нощи возвыщаеть разуль. Не суть рыт, ниже словеса, ихъже не слышатся еласи ихъ. Пс. 18, 2-4.

....

28. И такъ, естьли Богъ все видить и слышить, убоимся Его, и оставимъ нечистыя стремленія къ худымъ дъламъ, дабы милостію Его укрыпься отъ будущихъ судовъ. Ибо куда можно убъжать отъ кръпкой руки Его? Какой міръ приметъ убъжавщаго отъ Него? Ибо говорить нъгдъ Писаніе: Камо пойду и едъ укроюся ото лица Твоего? аще взыду на небо, Ты тамо еси, и аще пойду на конецъ земли, и тамо десница твоя; аще уклонюся въ бездны и тамо Духъ твой. Пс. 138, 7-10. И такъ куда можно удалиться, или куда

убъжащь ошъ Того, кщо все собою объемлень?

29. И такъ приступимъ къ Нему въ святости дути, подъемля къ Нему чистыя и нескверныя руки, и любя кроткаго и милосердаго Отца нашего, который избралъ насъ въ достояніе Себъ; ибо такъ говоритъ Писаніе: Егда раздъльше вышній языки, яко разсъя сыны Адамовы, постави предълы языково по сислу Ангело Божіихо: и бысть часть Господня людіе Его Іаково, уже наслъдія Его, Израиль. Втор: 32, 8. 9. И въ другомъ мъстъ говоритъ: Се Господь пріемлето себъ народо изо среды народово, како теловъко берето начатки со еумна своего, и произойдето изо сего народа святов святыхо.

30. И такъ, будучи удъломъ Святаго, будемъ дълать все святое, убъгая злословія, нечистыхъ и порочныхъ связей, пьянства, возмущенія, гнусныхъ похотей, сквернаго прелюбодъянія и гнусной гордости. Ибо, говоритъ Писаніе, Боеб еордыло противится, слиренныло же даето благодать. Часть XIV.

Пришч. 3, 34. И шакъ присоединимся къ тьмъ, коимъ дана отъ Бога благодать. Облечемся въ единомысліе, будемъ смиренны, воздержны, будемъ удаляшься ошъ всякой клевенны и злорьчія, оправдывая себя дьлами, а не словами: ибо сказано: Гласолай много и противоуслышить, или многорьгиев лиштся быти праведенв? Благословенв рожденный отв жены малолетенв. Не много во словестко буди. Іов. 11, 2. 3. Хвала наша да будеть отъ Вога, а не отъ нась самихь: Богь ненавидишь хвалящихь себя. Пусть другіе дадушь свидьшельство о добромъ поведеніи нашемъ, такъ какъ дано было оное праведнымъ опщамъ нашимъ. Наглосив, своенравіе и дерзосив свойсивенны проклятымъ отъ Вога; умъренность, смиренномудріе и кротость приличны благословеннымъ ошъ Бога.

31. И шакъ взыщемъ благословенія Его, и посмощримъ, какими пушями приходило благословеніе. Взглянемъ, что было отть начала. За что былъ благословленъ Отпецъ натъ Авраамъ? Не за то ли, что върою творилъ правду и испину? Исаакъ, съ упованіемъ зная будущее, охошно предаль себя на жершву. Іаковь, убъгая ошь браша, со смиреніемь удалился изъ земли своей, пошель къ Лавану и служиль; и даны ему двенадцащь кольнь Израилевыхъ.

32. Есшьли кию разсмотринъ все въ подробности; то увидить, какъ велики дары, данные ему опть Бога. Опть него всъ Священиики и Левипы, служащіе при жершвенникъ Божіемъ. Опть него Господь Інсусь по плоти; отъ него Цари, начальники, вожди чрезъ Iуду; и прочія его кольна въ немалой славь по объщованію Божію: Будето съма твое, яко звъзды небесныя. Быш. 26, 4. И такъ всв они прославились и возвеличились не сами собою, и не дълами своими и не правошою дъйсшвій совершенныхъ ими, но волею Божіею. Такъ и мы, по волъ Божіей во Хрисшь Інсусь призванные, оправдываемся не сами собою, и не своею мудростію, или разумомъ, или благочестіемъ, или дълами, въ чистотв сердца нами совершаемыми, но върою, которою Вседержи-. шель Богь всьхь ошь начала въка оправды-

наль. Ему да буденть слава во въки въковъ. Аминь.

33. И такъ что намъ двлать, братія? Не ошстать ли от добродътели и любви? Ошнюдь нъшъ, не дай Господь, чтобъ мы ото сделали; напротивъ со всемъ усиліемъ и гошовностію поспышимь совершать всякое доброе дъло. Ибо самъ Творецъ и Вла-'дыка всъхъ веселишся о дълахъ своихъ. Онъ всевысочайшею своею силою ушвердиль небеса и непостижимою своею мудростію украсиль оныя; землю опідълиль опіь окружающихъ ее водъ, и ушвердилъ на прочномъ основаніи своего хошьнія, и своею властію повельль бышь на ней живошнымъ. Сошворивъ шакже море и въ немъ живошныхъ, оградиль оное своимъ могуществомъ. изъ всвхъ отличнъйщее и по разуму превосходнъйшее швореніе, человъка образоваль свящыми и чистыми руками своими чпо начершанію своего образа. Ибо шакъ говоринть Богь: Сотворимо селовька по образу нашему и по подобію. И сотвори Боев теловъка, мужа и жену сотвори ихв. Быш. 1, 26. 27. Совершивъ все сіе, Богъ

вдобриль сіе и благословиль и сказаль: Раститеся и ліножитеся. Познаемь изь сего, что всь праведные украсились добрыми дълами: такъ какъ и самъ Господь, украз сивъ себя дълами, возвеселился. Имъя щаковый примъръ, нельностно послъдуемъ воль Его, и всъми силами нашими будемъ шворить дъла правды.

34. Добрый рабощникъ смъло получаещъ хльбь за трудь свой; нерадивый же и безпечный не смъешъ и взглянушь на нанявшаго его. И намъ надлежить быть ревностными въ добродътели, ибо все отъ Него. Такъ говоришъ намъ Пророкъ: Се Горподь, и мзда Его предо лицемо Его, воздати комуждо по делу его. Иса. 40, 10. Симъ побуждаетъ Онъ насъ всъмъ сердцемъ обратиться къ Нему, и ни въ какомъ добромъ дълъ не бышь безпечными и нерадивыми; въ Немъ да будетъ похвала и надежда наша; покоримся воль Его; представимъ, какъ все множество Ангеловъ Его предстоя служить воль Его. Ибо говорить Писаніе: Тиы темо предстояху Ему, ч тысящи тысящо служаху Ели. Дан. 7.

10. И взыважу: свять, свять, свять Господь Саваовь; исполнь все твореніе славы
Есо. Иса. 6, 3. Такъ и мы, единодушіемъ
соединявить между собою, согласно какъ
бы едиными усшами будемъ взывать иъ Нему непрестанно, дабы содълаться намъ участниками великихъ и славныхъ обътованій Его. Ибо говорить Писаніе: Око не видъ, ухо не слыша и на сердце теловъку
не взыдоша, яже усотова любящимо Есо.

1 Кор. 2, 9.

35. Какъ превосходны и чудны дары Божін, возлюбленные! Жизнь въ безсмершін, сіяніе въ правдъ, исшина въ свободъ, въра во упованіи, воздержаніе въ святости: все сіе подлежить нашему разумънію. Какіе же суть дары уготовляемые ждущимъ? Ихъ качество и доброту въдаетъ только Самъ всесвятый Содътель и Отецъ въковъ. И такъ употребимъ всъ усилія, быть въ числъ уповающихъ на Него, чтобы участвоващь въ обътованныхъ дарахъ. Какимъ же образомъ можемъ сдълать сіе, возлюбленные? Естьли умъ натъ утвержденъ будетъ въ въръ въ Бога; естьли будемъ искать ппого, что Ему угодно и пріятно; естьли будемъ исполнять то, что согласно съ Его святою волею и пойдемъ путемъ истины, отпвергнувъ отъ себя всякую неправду и беззаконіе, любосціяжаніе, распри, злонравіе, коварство, клеветы и злословіе, богопротивленіе, гордость и величавость, тщеславіе и любовь къ суещности. Ибо дълающихъ сіе ненавидищъ Богь, и не щолько самихъ дълающихъ сіе, но и одобряющихъ сіе. Поелику говорить Писаніе: Грешнику же реге Боеб; вскую ты повъдаеши оправданія Моя и воспрівилеши завьть Мой усты твоили? Ты же возненавидьло еси наказаніе и отверело еси словеса Моя вспять. Аще видело еси татя, текло еси со нимо и съ прелюбодвемъ угастіе твое полагаль еси. Уста твоя умножиша злобу и языко твой сплеташе льщенія. Съдя на брата твоего клеветаль еси и на сына матере твоея полагало еси соблазно. Сія творило еси и умолгаха; вознепщевала еси, беззаконне, яко буду тебъ подобень; облису тя и представлю тя предо лицемо твоимо. Разумьйте убо сія, забывающіц Бога, да не когда похитить, яко левь, и не будеть избавляли Жертва хвалы прославить Мя, и тамо путь, имъже явлю ему спасение. Божие. Псал. 49, 16—23.

36. Сей есть путь, возлюбленные, которымъ мы обръщаемъ наше спасеніе, Іисуса Христа, Первосвященника нашихъ приношеній, заступника и помощника въ немощи нашей. Посредствомъ Его возводимъ на высоту небесь взоры наши; чрезъ Него зримъ чистое и пресвытлое лице Его; чрезъ Него отверзлись очи сердца нашего; чрезъ Него несмысленный и омраченный умъ нашъ возникаеть въ чудный Его свъть; чрезъ Него благоволиль Господь, чтобь мы вкусили безсмершнаго въдънія. Онъ, сый сіяніе велигія Его, толико лугшій есть Ангелово, елико преславные ихо наслыдова имя. Ибо такъ сказано въ Писаніи: Творяй Ангелы своя духи и слуги своя пламень огненный. Псал. 103, 4. О Сынь же своемь такъ сказаль Господь: Сынб мой еси Ты, Азб днесь родих Та, проси от Мене и даль Ти языки достояніе Твое, и одержаніе Твое концы земли. Пс. 2, 8. И еще говорить къ Нему: Съди одесную Менс, дондеже положу враси Твол подножів ноеб Твоихо, Пс. 109, 1. Кто враги Господни? — Порочаные, свою волю противопоставляющіе вода Божіей.

37. И шакъ, брашія! будемъ со всьмъ усердіемъ воинствовать подъ непорочными Его повельніями. Представимь себь воинствующихъ подъ повельніями вождей нашихъ, въ какомъ благоустройствъ, съ какимъ усердіемъ, съ какою подчиненностію исполняють они повельнія. Не всь изъ нихъ предводители, не всв пысященачальники, споначальники и пятидесятиначальники, или такъ далве, но каждый въ своемъ чинв исполняетъ повельнія царя или вождей. Не могушъ бышь высшіе безъ низшихъ, ни низшіе безъ высшихъ. Во всемъ есть нъкал связь, и отъ сего дъящельность. Возмемъ свое тъло: голова безъ ногъ ничего не значить. равно и ноги безъ головы, и самомалъйшіе иневкоп и пожежно вышемъ нужны и полезны для всего шъла; между шъмъ всъ они согласны и соблюдають подчиненность для здравія цълаго тьла.

- 38. И такъ да будетъ здраво все тъло наше во Христъ Іцсусъ, и да повинуется каждый ближнему своему соотпавтственно. степени, на которой онъ поставленъ благодашію Его. Сильный не пренебрегай немощ-- наго, немощный почипай сильнаго; богалный подавай бъдному; бъдный благодари Бога, чию Онъ дароваль ему, чрезъ кого онъ моженть удовлешворень бышь въ своемъ недостаткъ. Мудрый показывай мудрость свою не въ словахъ, но въ добрыхъ дълахъ. Смиренный не самъ о себъ свидъщельствуй, но предоставляй другому дать о себъ свидътельство, Цъломудренный не превозносись, зная, что есть другой, который дароваль ему воздержаніе. Помыслимъ, братія, изъ какого вещества мы произощан, и какими вощи въ міръ, какъ бы изъ гроба и мрака. Творецъ и Создашель нашъ ввелъ насъ въ мірь свой, предугошовивь намь свои блага прежде рожденія нашего. И шакъ все имъя ошть Него, за все должны благодаришь Его. Ему слава во въки въковъ. Аминь.
  - Безумные, несмысленые, глупые и невъжды смъюшся и ругаюшся надъ нами, же-

дая самихъ себя возвысить въ собственныхъ мысляхъ своихъ. Но чшо можешъ смершный, иди какая кръпость въ земнородномъ? Сказано въ Писаніи: Не бі облисія предб отима монна: но токмо духо тихо и гласо слышахв: сто бо? еда систь будеть селовых предо Господомо, ими во дылыхо своихо безо порока мужь? Аще рабомо своиль не въруеть, и во Ангелахь своихь стропотно тто усмотре: небо же негисто предв нимь; живущихь же вь бренныхь храминахо, ото нихо же и мы сами ото того же бренія есмы, порази, яко моліє и отд утра даже до весера ко тому не суть. Занеже не могоща себъ помощи, погибоша. Дхне бо на ня и посибоша, понеже не имълху премудрости. Призови же, аще кто та услышить, или аще кого оть святыхь Ангель узриши. Безумнаго бо убиваеть еньеў; заблуждщаго же умерщеляеть рвеніе. Азб же видехб безумныхб укореняющихся; но абіе поядено бысть ихб жилище. Далеге да будуть сынове ихв отв спасенія и да сотрутся при дверехо хуждишхо, и не будеть изимани. Яже бо они собраща, праведницы полдять. Сами же оть воль не изъяты будуть. Іов. 4, 16-5, 5.

- 40. Въдая сіе и проникая въ глубины Божественнаго познанія, мы всо, что повельль намь Господь, должны совершань въ порядкъ въ учрежденныя времена. Онъ повельль совершать приношенія и службы, не случайно и безъ порядка, но въ опредъленныя времена и часы. Также гдь и чрезъ кого благоугодно Ему совершать сіе, самь Онъ опредълиль высочайшимъ своимъ изволеніемъ, дабы все, будучи совершаемо свято и благоугодно, было пріяшно воль Его. Ть; кои въ учрежденныя времена совершающъ свои приношенія, пріяшны Ему и блаженны: ибо, последуя заповедямъ Господнимъ, они не согръщающь. Первосвященнику свое дано служеніе, Священникамъ свое назначено мъсто, и на Левитовъ свои возложены должности. Свътской человъкъ своими обязанъ свътскими постановленіями,
- 41. Каждый изъ васъ, брашія, находясь въ своемъ чинъ, благодари Бога, храня добрую совъсть и съ благоговъніемъ не преступая

определеннаго правила служенія своего. Не везде, брашія, приносяшся жершвы непрерывныя, или жершвы обешныя, или жершвы са грехъ, и жершвы повинности, но въ одномъ Герусалимь, да и тамъ не на всякомъ месте совершается приношеніе, но предъхрамомъ на жершвенникъ, после того какъ осмотрить Первосвященникъ и выше помянутые служители, неть ли порока въ приносимой жершве. Те же, кои делають что- симой жершве. Те же, кои делають что- симой жершве. Те же, кои делають что- симой вопреки его воле, наказываются смертію. Видите, братія, чемъ большаго сподобились мы веденія, темъ большей подлежимъ опасности.

• 42. Апостолы благовъствовали намъ отъ Господа Іисуса Христа, Іисусъ Христосъ — отъ Бога. Христосъ посланъ отъ Бога, Апостолы отъ Христа; то и другое по чину происходило по волъ Божіей. И такъ, пріявъ повельнія, удостовърившись воскресеніемъ Господа нашего Іисуса Христа и утвердившись въ въръ Словомъ Божіимъ, они съ увъреніемъ Духа Св. вышли благовъствовать пришествіе царствія Божія. Проповъдуя по селамъ и по городамъ, пер-

выхь вврующихь, по духовновь испышания, поставляли въ Епископы и Діаконы для швхь, которые примуть ввру. И сіе установленіе не новое. Еще издревле писано было о Епископахь и Діаконахь; ибо такь говорить Писаніе: Поставлю Надзирателей (Епископак) ихо во правдв и служителей (бихогого) во върв. Ис. 60, 17.

43. И чему дивишься, есшьля шв, конив во Хрисшъ ввърено было отъ Бога дъло сіе, поставляли выше упомянутыхъ служителей? По сему блаженный Монсей, върный во всемо домв Божіемо, все заповъданное ему изобразиль въ священныхъкнигахъ, ему последовали и проче Пророки, утверждая своимъ свидъщельствомъ его узаконенія. Ибо въ пто время, какъ возникла распря о свяпценспівв, и колвна не могли согласипься, какое изъ нихъ должно бышь укращено симъ славнымъ именемъ, Моисей повельль двенадпаши начальникамъ колънъ принесши къ нему жезлы, на коихъ написаны жиена кажлаго кольна, и взявъ оные, связаль, запечаталь перстинями начальниковь кольнь, положиль ихь въ Скиніи Свиденія на трапезь

Господней, и заключивъ Скинію, запечащаль замки шакъ какъ и жезлы, и сказалъ имы Врашія, котораго кольна жезль разцвышеть, то избраль Вогь кь священству и служенію Себъ. На утріє созваль онь всего Израиля, шесть сопть шысячь человъкъ, и пона выпоры и печани и ощвориль Скинію Свиденія и вынесь жезлы: и оказалось, чшо жезль Аароновъ не шолько разцавать, по даже имвать на себв плодъ. Какъ вы думаете, возлюбленные, зналъ ли Моисей прежде, что это будеть? Конечно зналь; но сдълаль сіе для шого, чиобы прекратить смятеніе во Израиль для прославленія имени истиннаго и единаго Бога. Ему слава во въки въковъ. Аминь.

44. И Апостолы наши знали оты Господа нашего Інсуса Христа, что будеть раздорь о Епископствь. По сей самой причинь они, получивь совершенное предвъдьніе, поставили вышеозначенныхъ служителей, и причомъ дали преемниковъ, дабы, когда одни почіють, другіе испышанные мужи принимали на себя ихъ служеніе. И такъ тъхъ, которые самими Апостолами или по-

сав ихъ другими достославными мужами, съ согласія всей Церкви, посшавлены, и служими стаду Христову неукоризненно со смиреніемъ, съ кротостію и безъ порока, и при томъ въ шечени многаго времени, отъ вськъ получили одобреніе, несправедливымъ рчишаемъ лишать служенія. Ибо немалый буденть на насъ гръхъ, есшьли неукоризненно и свящо приносящихъ дары будемъ лищать Епископства. Блаженны предшествовавшіе намъ Пресвишеры, кошорые разръшились ошъ твла посль многоплодной и совершенной жизни: они не опасающея, чтобы кто могы свергнущь ихъ съ занимаемаго ими мъсша: Ибо мы видимъ, что вы некоторыхъ, похвально провождающихъ жизнь, лишили служенія безукоризненно ими проходимаго.

45. Братія, вы любите споры, и ревностны въ томъ, что нимало не относится ко спасенію. Загляните въ Писаніе, въ истинные глаголы Духа Свящаго. Вникните, въ немъ мичего несправедливаго и ничего противнаго не написано. Вы не найдете, чтобы люди праведные были низвергаемы людьми благочестивыми. Были гонимы пра-

ведные, но ошъ беззаконныхъ; были заключаемы въ узы, но ошъ нечестивыхъ, были побиваемы камнями опть законопреступныхъ, были убиваемы ошь порочныхь, увлекавшихся беззаконною завистію. Всв сін страданія они перенесли со славою. Ибо чио скажемъ, брашія? Данінль ошь Бого-боязненныхь ли людей ввержень быль въ ровъ львиный? Ананія, Азарія и Мисаиль оть чтителей ли благольпнаго и славнаго служенія Всевышнему были заключены въ пещь огненную? Ошнюдь нъшъ. Кшо же шакъ поступиль съ ними? Люди порочные, исполненные всякимъ нечестиемъ, дошли до такого неистовства; чию свящо и непорочно служащихь Богу подвергли казиямъ, не зная пюго, что Вышній самъ есшь заступникь и защитникь швхъ, которые съ чистою совъстію служанть всесвянюму имени Его. Ему слава во въки въковъ. Аминь. Они, шерпя во упованіи, получили славу и честь, и превознесена и возвеличена опть Вога память ихь во въки въковъ. Аминв.

46. Таковымъ примърамъ и намъ должно подражать, братія. Ибо писано: Прилъпи-Часть XIV. 20

тесь ко святымо; ибо прилапляющеся ко ниль освятятся. И опящь въ друговъ мъ ств сказано: Съ мужемо непосиннымо неповинено будеши, и со избраннымо избрано бидеши и со строптивыль развратишися. И шакъ соединийся съ невинными и праведными; они-ию сунть избранные Божін. Къ чему у вась распри, негодованія, несогласія, разделенія и брань? Не единь ли у нась Боги и единъ Хрисшосъ, и единъ Духъ благодаши, валіянный на нась, и едино званіс во Хрич сть? Для чего ны раздираемь и расторгаем'я члены Христовы, возстаемъ противъ собсивеннаго шрув'я чо пинкодо чоходими резумія, что даже забываемь, что им другв аругу члены? Вспомнине слова Інсуса, Господа нашего. Онъ сказаль: Горе селосый толи; добро бы было виц не родинисл, неже соблазивши единаго изб избранивыхв Моихо; добръе исть, аще обложито камень жерновный и ввержено будето во море, меже да соблажить единаво изб малыхв Моимь. Ваме раздъление иногикъ развращидо, многихъ повергло въ уныніе, многихъ въ сомирию, и исъхъ насъ въ печаль, — и симиеніе важе все еще продолжается.

- 47. Возивите посланіе Блаженнаго Апостола Павля. Что онь писаль вамь вь началь благовыствованія своего? Истинно онь но вдохновению написаль вань какь о себь санонь, шакь о Кифв и Аполлось, пошоmy wino ente moras pasoinance but he pasанчныя стороные но тогдатнее разделеніе меньшему подвергало вась граху; нбо вы преклонялись на спюроны Апостоловъ сесвиденельсивованныхь, и на спюрону мужа, ими одобреннаго. Но шеперь подумайние, какіе людя развращили вась и уменьшили , славу именивато брашсива вашего. Позорно, возлюбленные, и весьма позорно и съ Христіанскимъ образомъ жизни вовсе несогласно слышань, что швердъйшая и древиля Церковь Кориноская ошъ одного или двухъ человъкъ возмунилась пронивъ Пресвимеровъ. И эмомъ слухъ домель не молько до насъ, но и до самыхъ прошивниковъ манихъ, шакъ чио онъ вашего безуміл имя Господне подвергается порицанию, и вань саминь гоптовищея опасности.
  - 48. И макъ изморгнемъ сіе немедленно, и припадемъ ко Господу, и восплаченъ умо-

лля Его, чисобы Онъ умилосердившись примирился съ нами, и обращилъ насъ къ святой и чистой братолюбивой жизни. Это сушь враша правды, ошверзшыя къ жизни, какъ сказано въ Писаніи: Отверзите лись врата правды, вшедо во на исповыися Господеви. Сія врата Господия, праведнів внидуто во на. Псал. 118, 19. Изъ многихъ ошверсныхъ вранть врана сушь враша Хрисшовы, и блаженны шь, котпорые входять ими и направляють шествіе свое въ святости и правдь, все совершая безь возмущенія. Естыли кию швердь въ въръ, искусенъ въ открыти въдънія, умъешъ судишь о словахъ, чистъ по своимъ дъламъ, що онъ шъмъ болъе долженъ смиряшься, чемь более кажешся великимь, и долженъ искать общей, а не своей пользы.

49. Кшо имъенть любовь во Хрисшъ, шошъ долженъ соблюдащь заповъди Хрисшовы. Кщо моженть изьяснищь союзъ любви Божіей? Кшо шакъ, какъ должно, способенъ изрещи величіе благосши Его? Высоша, на кошорую возводить любовь, неизреченна. Любовь сопрягаемъ насъ съ Богомъ; любовь

Digitized by Google

real server in

покрываето множество ерехово; 1 Пеш. 4, 2. любовь все переносицъ, все перпипъ. Въ любви нъшъ ничего низкаго, ничего надменнаго, любовь не имъещъ раздъленія, любовь все дълаеть въ согласіи, любовію всъ избрацные Божіи достигли совершенства, безъ любви нъшъ ничего благоугоднаго Богу. Полюбви воспріяль насъ Господь, и по любви, которую имъль къ намъ Христосъ, Господънатъ, по водъ Божіей, даль Онъ кровь свою за насъ и плоть свою за плоть нату и душу свою за души нати.

50. Видите, возлюбленные, сколь велика и чудна любовь, и какъ невозможно изъленить ел совершенства. Кто можетъ 
имъть ее, кромъ тъхъ, коихъ самъ Богъудостоитъ? И такъ будемъ просить и умолять Его милосердіе, чтобы жить намъ вълюбви непорочно, безъ человъческаго раздъленія. Всъ роды, бывшіе до сего времени,,
миновали, но усовертившіеся въ любвн поблагодати Божіей находятся въ мъсть благочестивыхъ. Они являтся съ пришествіемъ
Царства Христова. Ибо сказано въ Писа-

мін: Винди ед крамины мало емико, денедеже лимо идето емдео и возкрещу васоота еробово вашиха. Иса. 26, 20. Езек. 37, 13. Влаженны мы, возлюбленные, естьди исподняемь заповоди Божін въ согласім мобин, дабы за любовь прощены были грахи наши. Ибо сказано въ Писанія: Блажеми, ихаже оставшисся беззакомія, и ихоже прикрышаєм ердеи. Блажей мужо, вмуже не виднита Господь ерджа, ниже есть во устаха вео лесть. Пс. 31, 1. 2. Сівблаженсиво получили избранные Божін чрезъво въки ваковъ. Аминь.

51. И шакъ въ темъ мы сограммам не навъщу врага, должны мы просиль прощенія. И шъ, кои были виновниками возмущенія и раздора, должны инъпъ въ виду общую надежду. Ибо провождающіе жизнь со страхомъ и любовію лучие комплить сами подвергнуться поруганію, нежели подвертать оному ближнихъ своихъ, и охошиве сами на себя примушъ осужденіе, нежели на преданное намъ доброе и свящое согла-

Digitized by Google

сіе. И лучше человіну признащься въ свошхъ гріхахъ, нежели ожесточать сердце свое такъ, какъ ожесточилось сердце возмутившихся противъ раба Божія Монсея, коихъ казнь извістна; ибо они живые низопили во адъ и поглопила ихъ смерть. Фараонъ, воинство его, всі начальники Египетскіе, и колесницы и всадники ихъ не по другой какой причинъ потомули въ Чериномъ морт и погибли, но потому, что ожесточились несмысленныя ихъ сердца, не смошря на миогія чудеса и знаменія, сділанныя въ земять Египетской посредствомъ раба Божія Монсея,

52. Братія! Господь ни въ четь не инфенть мужды, и инчего ни ошть кого не шребуеть, кромъ исповъданія. Ибо говорить избраншый Давидь: Исповъиса Господеви, и цеодно будето Елиу пасе тельца юща, рога измослица и пазнокти; да уграто нищіи и возвеселатся. Пс. 68, 32. И опять говорить: Пожри Богови жертву жвалы и воздаждь Вышнелц молитвы твол. И привови Ма во день скорби теога, и изму та и прославини Мл. Пс. 49, 14. 15. Поелику жертва Богу духо сокрушено. Псал. 50, 17.

53. Вы знаете, возлюбленные, и хорошо знаете Св. Писаніе, и со вниманіемъ чишали слова Божін. И шакъ приведите его себь на памящь. Когда Моисей возшель на гору и провель шамь сорокь дней и сорокь ночей въ постъ и смиреніи; тогда сказаль ему Богь: Моисее, Моисее, сниди скоро отсюду, беззаконноваща бо людіе твои, ихоже извело еси изб земли Египетскія; преступища со пути скоро, егоже заповъдало еси имб, сотвориша себь сліянія. И реге Господь ко нему: елаголахо тебь единою и дважды, елаеоля: видъхб люди сія и се людів жестоковыйни суть. Остави Мя, да потреблю я, посублю имя ихо поло небесемь и сотворю тя во языко велико и дивено и много пате сихв. Моисей же реге: никако же Господи. Остави ервхо народу семц, ими мене изглади изб книги живыхб. О великая любовь! О несравненное совершенство! Рабъ смъло говоритъ Господу, просыть прощенія народу; въ противномъ

случав хоченъ, чтобы и его вывств съ ин: ми изгладить изъ книги живыхъ.

- 54. И такъ кто изъ васъ благороденъ? кто добродущенъ? кто исполненъ любви? тоть пустъ скажетъ: Естьли за меня мятежь, раздоръ и раздъленіе, я отхожу; иду, куда вамъ угодно, и исполню все, что поведитъ народъ, только бы стадо Христово было въ миръ съ поставленными въ немъ Пресвитерами. Кто такимъ образомъ поступитъ, тоть великую пріобрътеть себъ славу въ Господъ, и всякое мъсто применъ его; ибо Господия земля и исполнение ел. Пс. 23, г. Такъ поступали и будутъ поступаль всъ, провождающіе похвальную Божественную жизнь.
  - 55. Но представимъ и примъры языческіе. Многіе цари и вожди во время моровой язвы, по гласу прорицалища, предавали себя на смерть, дабы своею кровію спасти своихъ гражданъ. Многіе удалялись изъ своихъ городовъ, чтобы не было въ нихъ впредь возмущеній. И изъ своихъ мы знаемъ многихъ, кои предали себя въ узы, дабы друг

тихь освободинь. Многіе предали себл израбсиво, на ваявъ за себя цъну, инивали другихъ, Многія жеңы, укрѣпленныя благодашію Божією совершили много даль мужесшвенныхъ. Блаженная Туднеь во время осады города испросила позволеніе у старъйиниъ пойми въ сшанъ иноплеменниковъ. И пошла, подвергая себя опасносния изъ любви къ своему опрочеству и народу осажденному, и Господь предаль Олоферна въ руки женщины. Равно совершенная по въръ Есепрь не меньшей подвергла себя опасносин, дабы кэбавцив ошь угрожавшей погнбели двенадцавть кольнь Израилевыхъ. Въ посить и смиревін она умолила всевидищаго Господа Бога въковъ, коморый, видя същреніе дущи ел, мабавиль народь, для комораго она подвергала собя опасносии.

56. Вудемъ и мы ходашайсцивоваць о цибхъ, кои находанися во гръхъ, чинобы дарована была имъ кропюсниъ и смиреніе, чинобы они покорили себя не намъ, но водъ Вожіей. Ибо шажимъ образомъ витскить съ помидованіемъ они обръщущъ многоплоднов и совершенное памящованіе у Бога и Свящыхъ. Пріцмемъ

наказаніе, на кошорое никщо не должень досадовань, возлюбленные! Взаимно дълаемое нами другь другу насшавленіе хорошо и весьма полезно; ибо оно сопрагаетть насъ съ волею Божією. Ибо шакъ говоринъ Св. Писаніе: Наказул маказа мл Господь: смерти же не предаде мя; егоже любить Господь, наказуеть, біеть же велкаго сына, вооже прівмлеть. Пс. 117, 18. Прит. 3, 12. Haka-. жето на правезнико милостію и обличито мл, елей же ерешнаго да не намастить влавы моел. Пс. 140, 5. И еще говорингы: Блажено телового весте облиги Госполь, наказанія же Вседержителева не стеращайся, Тай во больти творить и паки возставляеть, порази и руць Его исцылять. Шестижды отб бъдб изметб та, еб седмель же не коснетичел эло. Во владе избавить та отв смерти, на брани же изв руки жельза изрышить тл. Оть биса лыка скрыето та и не убочниса ото золо находищихо. Испрасединый и беззаконнымо nocatemuca, omb queinxb are setped ne ybouшися; зетрів бо дивіи примиратся тебъ Потомв уразумьеши, яко ев мирь бультв долю тоой, жилищь же хралины тесся не

имать соервишти. Уразумвени же, ако много свил твое и гада твол будуто, ако весь злако сельный. Внидеши же во гробо, ако пшеница соврвлая во время пожатая, или ако же стого сумна, во время свезенный. Гов. 5, 17—26. Видите, возмобленные, что наказуемые Господомь подъ Его защитою, ибо по благости своей наказываеть Богь, чтобы мы вразумились свящымь Его наказаніемь.

- 57. И шакъ вы, положивше начало возмущенію, покоришесь Пресвишерамь, и примише наказаніе для покаянія, и преклонивь кольна сердца своего, научищесь покорносши, опіложивъ піщеславную и надменную дерзосшь языка. Ибо дучше вамъ бышь въ спадъ Хрисповомъ малыми, но съ похвалою, нежели за высокомъріе лиципися упованія Его. Ибо такъ говоритъ всесовершенная премудрость: Се предложу вало лосео дыханія регенів, наугу же васд моєму словеси. Понеже звахд, и не послушасте, простирахо словеса, и не внимасте. Но отметасте совъты, и моимо облигениемо не внимасте. Uбо и Asb сащей погибели посмыюся, порадуюся же, ееда прицето само пасуба. И

веда прицето на вы внезапу мятежо, низвращение подобно бури придето, или ееда
прицето вамо петаль и ерадоразорение.
Будето бо, ееда призовете Мя, Азо же не
послушаю васо; вышуто Мене зли, и не
обрящуто. Возненавидыша бо премудрость,
страха же Господня не пріяша. Ниже хотыша внимати мошло совытомо, ругахуся же мошло облитеніемо. Тымже оны ято
своихо путей плоды и своего несестія насытятся. \*)..... Прит. 1, 23—31.

58. Всевидящій Богь и Владыка духовь и Господь всякія плоти, избравшій Господа Інсуса Христа и чрезь Него нась въ народь избранный, да дасть всякой душь, призывающей великое и святое имя Его, въру, страхь, мирь, терпьніе, твердость, воздержаніе, чистоту и цьломудріе въ похвалу имени Его чрезь Первосвященника и Ходатая нашего Інсуса Христа; чрезь коего Ему слава, величіе, держава и честь нынь и во въки въковъ. Аминь.



Въ древней рукописи здъсь нъсколько недосплаеть.

59. Посланных ошъ насъ Клавдія Ефеба, и Валерія Вишона съ Форшунашомъ немедленно ошпусшите къ намъ въ миръ съ радостію, дабы они скорье навъсшили насъ объ ожидаемомъ и вождельнномъ для насъ миръ и согласіи вашемъ, дабы и мы скорье могли порадованься о вашемъ благоустройствъ. Благодать Господа нашего Інсуса Христа да будетъ съ вами и повсюду со всъми, которые Богомъ призваны чрезъ Него; чрезъ коего Ему слава, честь, держава и ведичіе, престолъ въчный отъ въковъ, во въки въковъ. Аминь,

Переведено изъ Голландовой Вибліошеки древинкъ Опщевъ и древнихъ Церковныхъ Писашелей, нечапанной въ Венеціи 1766 года.

## XVII.

# О ИСТИННОЙ СВЯТОСТИ, И СПО-СОВВ КЪ ДОСТИЖЕНІЮ ОНОЙ.

Опышь показываешь, чно многіе жаь называющихся Хриспіанами, котпорые, будучи увлекаемы разсвлиноснию, удовлениворяли всьих еспесивеннымь желанілив свожив, коморые мало или и вовсе не размыяпляли о Въръ, и жили въ міръ, шакъ сказашь, безб Боеа, наконець иногда несколько усмантривающь чрезвычайную важносны Въры. Иногда бользны иногда пошеря любимаго родсивенника жан друга, многда другів удары нестасшія поражаюнь духь яхь, убьждающь сердце ихь въ непостоянствь вещей человъческихъ, и побуждающь ихъ созиданиь свое счасние на основании прочивиниемъ, нежели каковое мірь дань моженть. Какъ бы слабъ ин быль вворь, обращаемый ими на самихъ себя; но онъ приводинть ихъ къ сознанію того, что они оскорбили Бога. По сему они ръщающел предпринлявь дъло возрожденія своего, они желающь преобраоовань себя; но къ нестаснию, не знаюжь

им существеннаго свойства своихъ слабо стей, ни истиннаго врачевства для исцъления оныхъ. Хотя они увърены, что должны перестать дълать зло, и научиться дълать добро, что должны отказаться отъ привычки къ пороку, и исполнять предписанія Въры; но не стараются пріобръсти истиннаго понятія о важности бользни, въ которую повержены, о истинномъ врачевствь, которое предписывается Евангеліемъ, и о способъ употреблять оное.

Еспыли въ шакихъ обстоящельствахъ они и не впадающъ въ прежній навыкъ ко гръху, ежели и не осшавляющъ намъренія исправляють себя: що по крайней мъръ исправленіе ихъ бываешъ шолько часшное и несовершенное; хошя они по неблагоразумію своему мечшающъ, чшо произвели въ себъ дъйствищельную перемъну, и думающъ, чшо имъющъ право пользоващься всъми ушъщеніями Хрисшіанства. Будучи неспособны возвести поступки свои до высощы правиль, руководствующихъ къ праведности, они низводящъ сіи правила, дабы приспособить оныя къ своимъ поступкамъ. Симъ

ограничивающся они во всю свою жизнь, будучи довольны настоящими успъхами своими.

Другіе простираются далье. Страхь будущаго гивва глубоко проникаеть ихъ души. Они въ шеченіе нъкошораго времени всьми сидами сопрошивляющся худымъ склонноспіямъ своимъ, и неуклонно идупіъ пупіемъ должности. Они предпринимають тысячу намъреній, и шысячекрашно осшавляющь ихъ. Всъ ихъ покушенія остаются безъуспышны; и они болье и болье убъждающся въ нравственной слабости и въ обременяющей ихъ силь поврежденія. Такимъ-то образомъ стеная подъ могуществомъ гръха, и испышывая ищешность изгосиныхъ усилій для своего избавленія, они, въ опічаяніи, искушаются мыслію осшавинь свое діло: и неръдко весьма опасающся, чтобъ имъ не изнемочь въ семъ искущении, чтобъ не быть подавленными шяжестію бъдственнаго рабства своего, и чтобы отчаяние ихъ не содълалось шъмъ болье, чъмъ болье они усмащривающъ невозможность, разорвать свои оковы. Иногда случается, что они принуждены бываюшь искащь убъжища ошь сво-Часть XIV.

Digitized by Google

его смященія въ невъріи, и успоконванть возмущеніе своей совъсши шакими предлогами, въ несправедливосши коихъ съ шрудомъ удостовърены бышь могушъ. Среди шаковой борьбы они снъдающся печалію весь день, и всю почь омывающъ слезами ложе свое. Сіи моди стремящся къ предмещу, достойному ихъ изысканій; но они обманывающся въ способахъ достиженія къ нему. Пушь, по конеорому они идушъ, не есть пушь, проложенный Евангеліемъ для достиженія истинной святости, посему-то они и не находянть прочнато мира.

Священное Писанте совътуетъ находяниися въ шаковомъ состоянии совсъмъ другое. Они онтъ всего сердца своего должнывозблагодаринть ту безмърную Блатостъ, конюрая пробудила ихъ отъ смертнаго сна; они должны повергнуться предъ крестюмъ Спаскителя съ тлубокимъ страхомъ и смиреннытъ раскаяніемъ въ своихъ преступленіяхъ; они должны произнести торжественшай обътъ, оставнить всъ гръхи свои, и ввършиться одной благодатии Божіей, дабы совершить возрождене свое. Тогда благо-

даннь сія увіринть ихъ, что всі гріжи ихъ будушъ очищены, и они получашъ свыше новое начало жизни и святости. Върующій об Менл, говоришъ Спасишель нашъ, имъето жизнь высную (Іоан. 6, 47.). Како вытвы не можеть приносить плода сама собою, еже ли не будето на лозъ: тако и вы, естьли не билете во Мнв. Я есль лова, а вы вътви: кто пребываето во Мнв, и Я во немо; тоть иного приносить плода: ибо безь Меня не можете делать нисего. (Іоан. 15, 4. 5.) – Благодатію вы спасены грезб върц, говоришь Аностоль Павель: и сіе не отб вась; Божій дарь: не оть дель, такь сто никто не можето хвалиться. Ибо мы Его твореніе, созданное во Христв Іисусв на добрыя дела. (Еф. 2, 8. 9. 10.)

Всв, руководствуемые просвъщеннымъ разумомъ, и имъющіе правильное поняпіе о нравственномъ управленіи Божіємъ, знающъ, что порокъ долженъ оскорблять Его, и что добродътель должна быть Ему пріятна; они глубоко напечатільвають въ душь своей сій слова Писанія: Безб святости никто не усилито Господа. (Евр. 12, 14.) Великое раз-

Digitized by Google

личіе, находящееся между истинными Христіанами и Христіанами по имени, основывается на сущности сей святости, и на средствахо ко достиженію ея. Последніе взирающь на сущность свящости несовершеннымъ и низкимъ образомъ; ибо они мають, что можно достиенуть оной собственными силами, безъ всякой высшей по-• мощи: или естьли и имъють нъкоторое неопредъленное понящіе о помощи Свящаго Духа; то сужденіями своими о семъ предмешъ обнаруживающь, что они не поставляють сего основнымь и двятельнымо насаломо святой жизни. Но сущность святости, къ которой желаетъ достигнуть исшинный Хрисшіанинь, не въ иномъ чемъ состоить, какь въ возстановленіи образа Божія въ душь его. Касашельно способа достиженія къ ней, онъ нимало не надвешся на собственныя силы, но полагаещся на благодатное дъйствіе Святаго Духа Божія, которое объщано всъмъ, искренно принимающимъ Евангеліе. По сему онъ знаешъ, что, сія святость не можеть предшествовать его примиренію съ Богомъ, и быть пригиною онаго, но должна последовать сему примиренію, и бышь следствівлю его. Словомь, онъ знаешь, что только живою верою во Христа онъ оправдится предъочами Божіими, избавится от рабства сатаны, усыновится Богу, содълается наследникомъ Христа, обогатится всеми преимуществами, принадлежащими сему высокому званію: въ настоящей жизни, духомъ благодати и возобновленіемъ по образцу Творца своего; а въ будущей, совершеннъйтимъ обладаніемъ подобія Божія и наследованіемъ вечной славы.

Какъ для снисканія сего дъящельнаго начала всеобщей свящости, истинный Христіанинъ долженъ послъдовать заповъдять Евангелія; такъ и для возрастанія въ благодати, онъ долженъ учиться въ томъ же училищъ. Размышляя объ особенныхъ догматахъ. Еванчелія, разсматривая жизнь, свойства и страданія Божественнаго Искупителя, онъ найдетъ основанія всякой дъятельной мудрости и неизчерпаемое сокровище наставленій и побужденій.

И такъ, естьли мы истинно желаемъ:

исполниться премудростію и разумьніемь; встьми желаемь жить достойно Бога, всячески угождая Ему, во всякомо дыль блавомо принося плодо и возрастая во познаніи Бова: (Кол. 1, 9. 10.) то обратимь особенное вниманіе на слідующее повельніе Апостола: Сверенемо со себя всякое бремя и запинающій насо еріхо, и со терпынісмо будемо пробывать предлежащее намо поприще, взирая на Начальника и совершителя выры Іисуса, который вмісто предлежащей Ему радости претерпыло кресто, пренебрееши посрамленіе, и возсыло одечную престола Божія. (Евр. 12, 1. 2.)

Взирая на Іисуса, мы лучше научимся поэнавать должность и справедливость совершенной преданности нашего тьла и нашей души воль Божіей и Его служенію. Мы не принадлежимъ себь; ибо мы искуплены великою цьною. И такъ обратимъ все вниманіе наше на прославленіе Бога въ тьлахъ и душахъ нашихъ, Ему принадлежащихъ.

Взирая на Іисуса, и помышляя, что Богъ не пощадилъ единороднаго Сына своего для

изглажденія гръховь, мы увидимь всю гнусносць гръха, и познаемь, колико онь мепріяшень сему соверщенному и овашому Сущесшву.

Взирая на Інсуса, мы научимся возрастать въ любви къ Богу. Его мидосердіе, Его радость о кающихся грашникахъ изгонишъ изъ сердна нашего чувство ощчальнаго сіпраха, и посединть въ немь взаимную любовь; размыщленіе о шомь, что Богь не пощадиль единороднаго Сына своего, но предаль Его за насъ, произведенть въ сердцамъ нашихъ движенія удивленія, надежды, довъренности и радости. Тогда мы ощутимъ въ себъ постоянное стремление къ пріобрътенію благоволенія благодьтельнаго Творца нашего, ощущимъ смиренную увъречносшь въ томъ, что слабыя усилія наши не будушь отверснуты Существомы которое явило уже шолцкія доказашельства величайшей любын къ намъ. Тогда мы воспламенимся живъйщимъ желаніемъ, получить Его милость, и будемъ увърены, чщо сіе желаніе не будеть безплодно. Когда совъсть наща скажещь намь, что мы оскорбили сего

чадолюбивъйшаго Опіца; шогда мысль о великомъ дълъ искупленія досшашочно исполнишъ сердце наше сокрушеніемъ. Мы почувсшвуемъ шогда живое безпокойсшво, горесшь и сшыдъ опіъ шого, чшо посшупками своими могли раздражищъ Сущесшво, коего милосердіе безконечно. Мы не успокоимся домолъ, пока не получимъ надежды, чшо оно благоволищъ примиришься съ нами; будемъ бодрешвоващь надъ нашими сердцами, и шщашельно смошръщъ за нашими будущими посшупками, дабы снова не содълащься предмешомъ гнъва Его.

Взирая на Іисуса, и видя, сколько Онъ быль крошокъ и смиренъ сердцемъ, мы получимъ высочайшее наставление въ крошости. Разсматривая дъло искупления, мы глубоко почувствуемъ въ душахъ нашихъ природное ослъпление наше, наше безсилие, нашу бъдность, по причинъ коихъ насъ должно было поскупить великою цъною. Мы почувствуемъ, что мы совершенно недостойны удивительнаго снисхождения и неизсякаемой любви, которыя Іисусъ Христосъ явилъ намъ; мы устыдимся того ожесточения, въ

которомъ пребываемъ какъбы безчувственны. Сін размышленія поразяшь нашу гордость, ослабять наше мивніе въ разсужденіи другихъ. Тогда мы не столько будемъ искать почтенія и уваженія другихь; не сполько будемъ чувствищельны къ оказываемымъ намъ знакамъ опіличія; мы содьлаемся менье расположенными къ гнъву и неудовольствію; содълаемся болье кроткими. болье снисходишельными, болье ласковыми и миролюбивыми. Будучи искуплены кровію Христа, и направлены къ добродъщели благодашнымъ дъйсшвіемъ Свяшаго Духа, мы не сшанемъ довърящь собсшвеннымъ силамъ, и будемъ предупреждать первыя движенія нашей суещности. Такимъ-то образомъ восходя на высошу добродъщели, мы не возгордимся оною; шакимъ-що образомъ возрасшая въ благодащи, мы будемъ возрасшашь и въ смиреніи.

Взирая на Іисуса, мы будемь помнинь, что Онъ претерпъло кресто, пренебрегии посрамление. Размышление о семъ торжественномъ явлении произведетъ въ умъ нашемъ тъ спасительныя мысли, которыя

приличествують Христіанину, сражающемуся на сей земль; оно проникнешть насъ чувспивомъ крапікосній времени и его неизвъсипносии, чувсивомъ необходимосии мельно забощиться о приготовленіи себя для въчности. Въ такомъ расположени, мы оливергнемъ пънциосциь и суещу сей жизни, мы пошеряемь охошу къ прихошямь рызвой веселосии, къ борьбъ суепнаго честолюбія, къ грубымъ наслажденіямъ сласшолюбія. Чию касаепіся до временныхъ предментовъ, заелуживающихъ вниманіе разумнаго и безсмершнаго сущесшва, каковы сушь семейственныя распоряженія, предначершанія занящій; що, занимаясь ими, мы не оставимь и главной обязанности, но содълаемся бодье умьренными въ нашихъ изысканіяхъ, и менье забощливыми о ихъ успыхь. Мы научимся исправлять ложныя оценки, котторыя мірь даешь вещамь, и возносицься надъ суетою человъческаго величія; научимся уважашь то, что дъйствительно прекрасно и благородно, хошя бы оно представлялось въ униженномъ и презрънномъ видъ; научимся вкоренять въ себъ и то истинное ликодущіе, которое одно можеть возвысить

наль посмъяніями и уничиженіями мірскими, и то спокойствіе души, котораго никакое земное приключение поколебать не сильно. Вмъсто того, чтобы предаваться роптанію при непріяшныхъ встрачахъ на пуши сей жизни, мы станемъ, такъ сказать, стыдипрыся многораздичныхъ выгодъ и наслажденій, досшавляемыхъ нашимъ положеніемъ; когда размыслимъ, что Тотъ, который наименованъ Господомъ славы, не иливло едв приклонить волову. (Маш. 8, 20.) Естьли намъ назначено прешерпъшь жестокія искутенія; то среди горестей мы будемъ подкръплены мыслію, что имъемъ нъкоторое сходство съ божественнымъ Владыкою нашимъ. Пришомъ, великою подпорою въ нашихъ напасшяхъ послужишъ то убъжденіе, что онъ не сущь дъйствіемъ слъпаго случал. что онь не означають наказанія за наши гръхи, но сушь дары благаго провидънія и предшечи Его милосердія. - Божесшвенный Спасишель! Горечію Твоихъ страданій мы можемъ изчислять силу Твоей любви. Мы увърены въ Твоемъ человъколюбіи, въ Твоемъ состраданіи. Мы охотно вступаемъ на поприще страданій; ибо Ты возвістиль, что все будеть содъйствовать ко благу любящихъ Тебя. И такъ, да будутъ благо-словенны бъдность и нищета; да будутъ благословенны болъзни и печали; да будутъ благословенны стыдъ, поношеніе и злословіе! Стези наши усъяны скалами и терніемъ; но Ты предшествоваль намъ по онымъ. Узнавая повсюду слъды стопъ Твоихъ, мы не предадимся роптанію. Благодаримъ убо Тебя, что Ты благоволилъ подкръпить насъ утвтеніями Духа Твоего, что Ты за временныя бъдствія вознаградилъ насъ обладаніемъ той въры, которой міръ не можетъ ни дать, ни похитить.—

Будучи проникнупы сими чувствованіями, и взирая на Іисуса, Нагальника и совершителя віры, который влівсто предлежащей Еліу радости претерпіль кресть, пренебрееши посрамленіе, прейдемъ мысленно сіе явленіе уничиженія, представляемое намъ всею жизнію Спасителя на земль, и посльдуемъ за Нимъ въ небесныя страны, гдь Онъ возсіло одесную престола Божія, гдь покорены Еліу Ангелы, ч власти, и силы. (1 Петр. 3, 22.) Перемънивъ мъсто пребы-

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

ванія, Онь не перемьнился въ свойствахъ своихъ; Онъ всегда исполненъ благоволенія, и любви; и хоппя Онъ умеръ для избавленія народа своего отть гръховъ, но живо и нынъ, дабы ходатайствовать о немъ. (Евр. 25.) Ободряемый сими живыми изображеніями, Хрисшіанинь воодушевляется мужествомъ. Будучи прежде преданъ мрачному унынію, или ошягченъ жестокимъ бременемъ, онъ чувствуетъ теперь, что сила его усу-·губляется: и хотя все вокругъ ero мрачно и бурно; но его въра столь жива, чию онъ смъло обращаетъ къ небу свъшлый взоръ надежды. Въ семъ пріяшномъ положеніи, никакая опасность не можетть возмутить ero, никакое препятствіе не можеть поколебать, никакое насиліе не можеть раздражить. Но онъ долженъ остерегаться, чтобы не съ лишкомъ предаваться радости. Онъ долженъ непрестанно помнить, что его главное занятіе, доколь онь на земль, состоить не въ размышленіи, но въ дъйствованіи; что съмена нравственнаго поврежденія готовы прозябнуть въ немъ; что онъ получиль нарочищое повельніе бавшь надъ своимъ сердцемъ со всевозможнымъ тщані-

емъ: что онь должень върно исполнять должности состоянія, въ которомъ находишся, и сообразовать свои поступки съ примъромъ Божесшвеннаго своего Учишеля, котораго пища была, творить волю Отца своего небеснаго, и совершить дело Еео; (Іоан. 4, 34.) что онъ долженъ прилъжно возделывать таланты, вверенные ему Богомъ, и шщашельно употреблять ихъ къ дъланію правды, къ оказанію милосердія, не преставая однако предохранять себя отъ нападеній всякаго внутренняго врага; словомъ, что онъ долженъ во всъхъ обыкновенныхъ дълахъ жизни вести себя, какъ шварь, имъющая дашь ошчешь въ своихъдъяніяхъ, и образовать свой харакщерь по изложенному въ Св. Писаніи образцу исшиннаго Христіанина, который ожидаето пришествіл Господа Іисуса Христа.

Такимъ-то образомъ, не прерывая трудовъ своихъ, Хрисшіанинъ можетъ соединять съ ними святыя размышленія о вещахъ невидимыхъ. Среди дълъ своихъ, онъ въ нъдръ тишины можетъ возводить очи къ тому небесному Ходатаю, который непресшанно старается о даль своего народа, и кошорый доставляеть ему толико необходимыя пособія благодаши и утышенія. Соверная сіе на самомъ дель, Хрисшіанинъ пріобратаеть живую охоту ка служенію міра небеснаго. И ежели сія свящыя образы, конторые онъ моженть усмантриванть шолько како сквозь тусклое стекло и садательно, (1 Кор. 13, 12.) имьють толикую силу жъ возстановлению души его; то каково должно быйь его состояніе, когда, при зарь воскресенія, онь пробудишся для наслажденія чистымъ и безоблачнымъ видьніемъ небесной славы; когда Сынъ Вожій явишся во второй разъ твмъ, которые ожидаютъ Его для полученія спасенія; когда воздыханія и печали изчезнушь навсегда; когда сомивнія и страхи не будуть болье тревожить его; когда тягостное сознаніе несовершенствъ не будеть болье угнетать его; когда онъ будешъ наслаждащься шъмъ, тего не видаль елазь, не слыхало ухо, и сто не приходило на сердце геловъку; (1 Кор. 2, 9.) когда наконецъ, будещъ онъ приняшъ въ сонть воспъвающихъ сію свящую пъсны: Сидящему на престоль и Ленцу благословение, и тесть, и слава, и держава, во выки выково. (Апок. 5, 13.)

#### XVIII.

### СЛОВО

## въ день сошествія святаго духа.

Егда пріидето Утвиштель, Его же Азб послю валю ото Отца, Духо истины, иже ото Отца исходить, Той свидътельствуето о Мнъ: И вы же свидътельствуете, Ioa. 15, 26. 27.

Говориль Іисусь Христось къ своимъ Апостоламъ, при разлучении съ ними.

Хрисшіане, празднующіе соществіе Святаго Духа, и взывающіе къ Нему въ своей молишвь: Царю небесный, Утьшителю, Душе истины, сокровище благихо! прінди и вселисл во ны, — не будуть думащь, чщо слова Інсуса Хрисша, первоначально произнесенныя къ Апосщодамъ, какъ всемірнымъ Проповъдникамъ новой Въры, не относящся къ ихъ ученикамъ, хранищелямъ и исповъдникамъ сей Въры.—Хрисшіане, какъ живые глены таннственнаго тъла Христова, не Часть XIV.

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

могушъ-шакъ скажу-не чувсшвовашь стоянно, что та же чудная сила, котонародовъ идолопоклонническихъ рая среди насадила Церковь небесную на земль, хранишь ее донынь среди всьхъ нападеній со стороны ел враговъ и среди всъхъ превращеній царствь и народовь; — не могушь не видынь, что топы же свето славнаво блаnostmcmsosania o Христь, (2 Кор. 4, 4.) свынь пстиннаго благочестия и Боговьдынія, который озариль ее въ лице Апостоловъ, сілето въ ней и нынь, и никогда стять не престанеть-среди вськъ мраковъ джи и заблужденія. Наконець, истинные Христіане, и только одни они, знають, чье ino ceustmensemes o Cunt Boxieno, komoрое служить основаниемо Соборной Апос**тольской Церкви, (Мат. 16, 17. 18. 1 Кор.** 3, 11.) и которое они носято во самихо Сыбъ, щ Тоа. . Э, /10!) °во всвхъ силахъ сво-помъ не свидвительствовать другимъ - слономъ мій дълами, ученіемъ или примъромъ, жи<del>сино</del> или смершію 🛶 🗀 🤃

Мы, празднующіе Слушатели, въ настоя-

щія минушы разлыслилю по возможностидля навиданія нашего-хошя о нівкоторых изь шівхь великихь испінть, которыя заключаются въ вышесказанныхъ словахь Інсуса Христа. Заміншить впрочемь, прежде всего, что есть, какъ и всегда были, люди, которые непрестанню усась, микогда не доходять до познанія истины. (2 Тим. 3, 7.) Таковыми останемся и мы, естьли не будемь иміть искренней и постоянной готорая одна сообщаеть свышлое око разумінія и различенія ученій, какое оть Бота, и какое не сть Бога.— (Іоа. 7, 17.)

Пріидеть Утьшитель, Духо истины. Інсусь Христось, называя Святаго Духа
Утьшителель и Духоль истины, принисываенть Ему два качества, относящіяся
къ шьмъ дьйствіямъ, какія Онъ сперва произведенть въ Апостолахъ, и потомъ будетъ
производить во всьхъ върующихъ до скончанія въка.

«Апостолы, почерпавите чистый севров изъ самаго Источника свыта, находивите

Digitized by Google

in the second of the second second

все благо и услаждение жизни въ любви возлюбленнаго Сына Божіл, все вознагражденіє своего лишенія и самоошверженіявъ общеніи Слова животнаво, контораго слова были духо и жизнь, -(Іоа. 6, 68. 63.) Апостолы, услышавь о скоромь разлученім съ своимъ Учителемъ и Господомъ, не могле не почувствовать шягчайщей скорби. Таинспівенный и вмъсшь прогапісльный образъ послъдней бесъды Спасишеля; предреченіе о жеспюкой ненависти и гоненіяхъ, котпорыя вскорв всвкъ ихъ постигнущъ; рвшишельное пророчество о ихъ малодушіи и какъ бы неблагодарности къ своему Благодъщелю; жестокая внъ Інсуса Христа участь-быть изверженнымо воно, како сукая выты, бросаемая на сожжение; гаданіе о Его кресиной смерши, ошчасу болве приходившее въ ясность; наконецъ безнадежность, когда лябо оплиь увидень Его-все сіе располагало ихъ къ печальнымъ мыслямъ. и увеличивало ихъ спрахъ и смущение. Сердце ихъ было исполнено петалію; сердце ихъ не имьло другаго чувства, кромъ чувства горесши и спраха.-Тогда-то Інсусь Хрисписсь-какъ замъчаеннъ шанниявъ сердца Егозная, сто пришело сасо Его перейти изб міра сего ко Отиц, торжественно показаль, тто возлюбя своихо сущихо во ліръ, Онд возлюбилд ихд до конца. Онъ и Самъ возличиено было духолю, (Іса. 13, 1. 21.) какъ нъжнъйшій Другь при разлукъ съ своими возлюбленными друзьями. (15, 14. 15.) Но глубокая скорбь собственнаго сердца Его погружена была въ сострадание и **м**алиралась въ ушъщении Апостоловъ. – Да не сліущается сердце ваше, говориль имъ Господь многокрашно. Я не оставлю васъ виротами. Я умолю Отца, и дасто вамо другаго Утъщитель, да пребудето со вами во въхд. Да не смущается серхце ваше, и да не устрашается. Ибо Утышитель, Духо Селтый, котораго пошлето Отець во имя Мое, научить вась всему, и наполнить валь все, сто Я говориль eaub. (Ioa. 14, 1. 18. 16. 26. 27.) Mipb васб ненавидить; васб изгонать изб синаесеб, и предадушъ смерши. (15, 18. 16, 2.) Но не смущайшесь: когда придето Утъшитель, Духб истины,-то Онб наставитб васо на всящо истину; Оно засвидетельствуето обо Мнв. А также и вы будете: свидетельствовать. (15; 26: 27. 16; 13:)

Мы знаемъ, Слушашели, изъ Евангельской Исторія, какую перемьну Духь Ушьшишель по своемъ пришествии произвель въ Апос**толахъ:** Среди всъхъ препятствій и прошивоборствій, среди всьхъ шрудовъ и изнуреній, уничиженій и страданій великаго ихъ служенія; Божесптвенный Уштышишель неопплучно быль сь ними, ушвипаль ихъ своимъ помазанівно, (2 Кор. 1). 21. 29.) подкрыпляль ихъ своею силою, одушевляль своими чудесными дарами. Мы знаемъ, по свидъщельству ихъ самихъ, что не было и не могло бышь ни на небъ, ни подъ землею шакой силы, кощорая могла бы воспятить действіямь превосходной чих силы. (Рим. 8, 35. 38: 39.) Мы – говорять они Сами-отвсюду притесиявлы, но не стеснены; лы во отганиных обстоятельствахв, но не отгаеваемся; мы гонимы, но не оставлены; мы брошены, но непропадаемо. Мы непрестанно предаемся на смерть для Іисуса; но во всемы пеляемо себя, како служители Божіи, -со великимо

терпънісио во бъдствілхо, во нуждахо, во ранахо, во телницахо, во изенаніяхо, во безгестіи, ореди порицаній, сгиталсь
облиницикали, но будуги върны; ститалсь
умершими, и вото мы живы; будуги наказывавмы, но не умерщеллемы; будуги
осоргаемы, но всегда радулсь; будуги нищи, но многихо обогащал; нитего не цивля,
но всемо обладал. (2 Кор. 4, 8. 9. 6, 4,
5. 8—10.) Таковы чудныя дъйствія Духа
Бога, Духа Утьщителя! Таковь даро Бога
Отца, исходатайствованный бъдныть человъкать Сыноть Божіить! (Дъл. 2, 33. 38.
39.) Такова любовь къ нать свящыя, единосущныя и нераздъльныя Троицы!

Подобныя дъйствія производить Божественный Утьшитель и въ душахъ всьхъ върующихъ, которые ходатайствомъ Іисуса. Христа сподобились получить Его. Во всьхъ искутеніяхъ и бъдствіяхъ, неразлучныхъ съ родомъ человъческимъ, отъ коихъ неизъящы и самые праведники,—или паче, среди всъхъ соненій и страданій, коимъ въ особенности подвергаются желающіе жить благосестиво во Христъ Іисусъ,— (2 Тим. 3, 12.) Духъ Святый есть ихъ Ушъщитель и Укръпитель.—Не уничтожается у нихъ совершенно чувствованіе ихъ бользней: для сего надлежало бы перемьнить самое существо человьческое; но Ушъщитель услаждаетъ горечь оныхъ и растворяеть небесною радостію. (Иса. 51, 12. 1 Сол. 1, 6.) Не отнимаются у нихъ слезы; но любом Духа (Рим. 15, 30.) отираето оныя со осей ихо. (Апок. 7, 17.) Не престаютъ еще тяготить ихъ нелющи и стенанія; но сів-то немощи и привлекають силу Божію; (2 Кор. 12, 9.) но въ сихъ-то стенаніяхъ и выражаются неизрегенных воздыханія Божественнаго Ходатая. (Рим. 8, 26.)

Страдальцы, удрученные ващими пощерями, бользнями и горестями! Обратите взорь вашь къ сему всемогущему Утвинителю. Онъ одинъ можетъ облегчить всъ скорби. Всякое другое состраданіе часто бываетъ способно еще болье раздражить ихъ. (Гов. 16, 2.) Утвитенія человъческія ограничиваются увъщаніемъ къ терпънію и представленіемъ необходимости страдать.—Истина, безъ сомнънія, неоспоримая, но

неутъщительная, когда она почерпается не изъ сладкихъ истотниково спасенія. (Иса. 12, 3.) Она не сообщаетъ понятія ни о началь, ни о цьли, ни о пользъ страданій, и страхомъ будущаго увеличиваетъ чувствованіе настоящаго. Напрошивъ, она дълается истиною плодотворною, когда ее внутаетъ Духъ Свящый, и представляетъ въ связи со всъми другими истинами, ко-торыя Онъ одинъ можетъ открывать намъ.

Мы охошно покарлемся сей необходимости, когда знаемь, что наши бъдствія суть наказанія за наши беззаконія. (Іер. 44, 23.) Мы благодаримь милосердіе, ниспосылающее ихь на нась, когда видимь, что онъ служать средствомь къ очищенію нашихь гръховь. Мы поставляемь себь въ славу страдать и терпьть, когда чрезь сіе уподобляемся Божественному нашему Образцу. (Гал. 6, 14. І Петр. 2, 21. Рим. 8, 17.) Мы находило во бользняхо нашихь удовольствіе, (2 Кор. 12, 10.) когда чувствуемь, что чрезь нихь мы располагаемся къ благочестивымь упражненіямь; что силы духа нашего укръпляются, и вообще каждая добродь-

тель очищается и усовершается, какъ золото въ горниль. (1 Петр. 1, 6. 7.) Мы видимъ, наконецъ, сколь онв намъ полезны, когда увърены, что меновенное легкое страданде производить для нась вы велигайшемб преизбыткъ выгию славу. (2 Кор. 4, 17. Рим. 8, 18.) Но кию моженть достгавишь намъ сіи высокія ушъщенія, есшьли не Духъ Ушъщитель? Кто можетъ сооб. щинь нашему сердцу способность - принять ихъ и чувствовать, естьли не Творецъ сердца? Кито можентъ наполнинь всю необъямносшь нашихъ желаній, есшьли не Тоть, кию постиваето и влубины Божіи? (1 Кор. 2, 10.) Кто можетиъ, среди самыхъ страданій, разлишь блаженство по всему существу слабаго человька, естьли не Духъ славы и силы, Духд Божій? (1 Петр. 4, 14.)

Іисусь Хриспось называеть Святаго Духа Духолю истины — потому что Онь есть источникь и начало всякой истины; потому что Онь насаждаеть и возращаеть ее въ душахъ върующихъ; потому что Онь хранить и защищаеть ее от духовъ лжи и заблужденія.

Такъ Духъ Свяный, сомедши на Апостоловъ, столь обильно исполнилъ ихъ Божественными истийами, что великія дела Божіи въ тоже миновеніе проповедались уснами ихъ на всехо языкахо, (Двя. 2 11.) и - какъ объщалъ Інсусъ Христосъ - (Іоа: 7, 37-39.) проповедь ихъ разлилась рекали во все жаждущія души. — Онъ же, пославъ ихъ на всемірную проповъдь истины; облекъ ихъ – какъ всеоружиемо Божимо -(2 Кор. 10, 4.) премудростію и силою слова, (Матт. 10, 20. Лук. 12, 12. 21, 15.) которыя побъдили и посрамили всю мудрость выка сего. (1 Кор. 2, 4.) Онъ увынчаль бысшрый подвигь ихъ чудными усивхами, которые чрезъ всв въки будутъ служить печатію Божественности нашей Вьры. Церкви, повъствуеть Св. Писатель Дъяній Апостольскихь, по всей Іудев, Галилев и Самаріи, при утвшеніи ото Святаво Духа, непрестанно умножались. (9, 31.) Наконець, по всей земль, говоришь одинь изъ нихъ самихъ, разнесся еолосо ихо, и до предълово вселенныя слова ихд. (Рим. 10, 18.)

Изъ сего же Божесивеннаго Испочника, по синволическому пророчеству Богопросвъщенныхъ, (Ies. 47. Iонл. 3, 18, 3ax. 14, 8.) не преспраенть и нынь изапванься въ храмъ живаго Бога вода истины и откровенія. Сей же Духъ исшины, который олыло и оссятило въ началь Церковь Хрисшову, (1 Кор. 6, 11.) хранишъ ее и нынъ непричасщною нравсивеннаго порока или пятна заблужденій. (Еф. 5, 27.) Сей же Духъ исшины, кошорый чрезъ Божесивенное рукоположение (1 Тим. 4, 14. 2 Тим. 1, 6.( поставило въ ней Пастырей и Учителей преемниками Апостоловъ, (Дъл. 20, 28. 1 Кор. 12, 28.) во все продолжение Христиансшва (ибо Онъ исходатайствованъ и посланъ для шого, чшобы пребывать въ Церкви во въкъ, (Іоа. 14, 16.)) не преставаль и не престаеть воздвигать Мужей Богоносныхь на стражу великой паствы. Сей же Духъ истины, который укращаетъ ихъ словомо суднымо, со явленівмо и истиною, и вводишь ихь во святов на пальть предб Богомо, со именами возмобленныхъ, – (Исх. 28, 15. 29. 30.) вручаенть имъ и жезль на пораженіе строптивыхь и непослущныхь, я

на отпражение злобы и лукавства. (1 Тим. 5, 20. Тип. 1, 11.)

Такь, Слушаниели; сей всесильный Духо, благодълательный, теловъколюбивый, всевидлицій, тонкій, проницающій всё духи разулные и систые, кошорый древле устроллб друзей Божінхо и Пророково, (Прем. 7, 23. 27.) кошорый избрало Апостолово и Благо**ев**стниково, (Двя. 1, 2. 13, 2. 4.) и наставляль ихо на всякцю истину, - (1 Петр. 1, 10—12.) сей же *Духб*, какъ поещъ Св. Церковь усшами Богомудренныхъ, - и нынъ открываето избраннымъ своимъ, (2 Пешр. I, 20. 21.) а чрезъ нихъ и намъ, *вся Ото*сеская вельнія; сообщаеть Боговьдынія боеатство, эрвнія и премудрости. Будучи Боев, животв, расеніе, севтв, цив, благостыля, Царь Церкви со съки, и нынь шъже дивные дары изливаешь Онь, посредсивомь священныхъ шаинсшвъ, въ ошверсцыя и го- ` товыя сердца: обоженіе, благоволеніе, разуль, лирь, страхь и благословеніе; и токио Онъ одинъ, какъ въруещъ и исповъдуетъ Св. Церковь, аще коему по достоянію дхнеть, скоро вземлеть оть земныхь,

восперлето, возращавто, устролето воръ, — (Антиф.) Онъ одинъ, — подобно какъ во времена Апостоловъ, и посадившій, и поливавшій, были нисто, а все — Бого возрастившій, Духо Святый. (1 Кор. 3, 4—7. Дъя. 9, 31.)

и такъ, Благ. Слупі., когда вы приходище. въ домъ Господа, вознести жершву хвалы и благодаренія, и получинь насшавленіе и подкрыпленіе для духовной вашей дыяшельности въ Словъ Божіемъ, оставъте всъ другія мысли и чувсшвованія, всь ничшожныя и мірскія попеченія, а соединише всь силы души и сердца въ одну общую мысль, въ одно общее чувствованіе, въ одно общее желаніе съ Св. Апостольскою Церковію: Царю небесный, Утвиителю, Душе истинысокровище благихо и жизни Подателю! пріиди и вселися во ны. - Сею молишвою предначинаешь она каждое свое Богослуженіе. Ибо она внаеть, что безь Духа истины не можно и имыть молитву, (Зах. 12, 10. Туд. 20.) и знашь предмешь молинвы, (Рим. 8, 26.) и произносищь имя Того, (1 Кор. 12, 3.) который ходанайствуеть

у Опща о исполнени молишвы. — Сія молишва низведенть и въ ващу нось лучь свъща, и на вашу землю небесную росу; в ниса (1 Кор. 3, 9.) ваша принесешь плодъновый. —

Есда прището Утвиштель, Духо иститы, сказаль Інсусь Христось Апостолать, Той свидетельствуето о Мив. — Вошь главная цель пришествія Духа истины — свидетельствовать міру о Божественномъ посланничестве Единороднато Сына Божія. И вы же свидетельствуеть, присоединяеть Господь; — то есть, по просвещеніи и украпленіи Духомъ Святымъ.

Сіи два свидъшельства, со стороны Духа, и со стороны Апостоловъ, Гисусъ Христосъ соединяетъ въ одно; поелику онъ въ дъйствіи суть нераздъльны. Духъ Святый внутиренно, Апостолы внътно, свидътельствовали объ одной и той же истинъ, однъвъ и тъмъ же лицамъ, отъ одного и того же Пославтаго. Апостолы проповъдали по вдохновенію Духа Вожія; Духъ Божій открыбваль себя трезъ посредство Апостоловъ

Такъ Св. Пешръ, въ самомъ началъ первой своей проповеди, объявиль Ічделлю и есель жителлиб Герусалима, что чудный даръ явыковъ, полученный Апостолами въ день Пяшьдесящницы, и приведшій всехъ въ смятеніе и изумленіе, есть событіе пророчества Іонлева: Во последніе дни, говорито Боеб, на рабово Моихо и на рабынь Моихд излію Духд Мой, и будутд проросествовать. (Двя. 2, 16-18.) Такъ и великій Павель, пронесши Евангеліе Іисуса Христа распятаео (1 Кор. 2, 2.) у Грековъ въ Ареопать, у Римлянь до дома Кесарева, (Фил. 4, 22.) свидъщельствуетъ, что слово его и проповъдь его состояли не во цвъдительных в словах в теловытеской лидарости, но во явленіи Духа и силы. (1 Кор. 2, 4.) И въ другомъ мъстъ: наще благовъствованіе было не словесное только, но и съ силою и со Святымо Духомо и со многими свидътельствами достовърности. (1 Сол. 1, 5.) Гав мудрецо? восклюцаенть онь. Гав книжнико? Гдв искусный во состазанілхо евка сего? Не обратило ли Бого - Санъ Богь – мудрость выка сего во безумие? (1 Кор. 1, 20.) Такъ и всь Апостолы, освободясь чрезъ Ангела изъ именицы, и бывъ опять представлены на судь за имя Іисусово, отвъчали Первосвященнику, и всъмъ Саддукеямъ: Боеб отцево нашихо воскресило Іисуса, котораго вы умертвили; повъсиво на древъ, и возвысило Его десницею своею во Нагальника и Спасителя. Свидътели Ему во семо мы и Святый Духо; котораго дало Боеб повинующимся Ему!
(Дъя. 5, 30—32.) Наконецъ, когда они съ 
Пресвитерами, составивъ въ Герусалимъ соборъ, постановили для върныхъ нъкоторыя 
правила дъятельности, то сказали: Благоугодно было Духу Святому и намо, (Дъя; 
15, 28.)

Таковъ быль планъ премудраго Бога, чтой бы селтвишал Въра (Іуд. 20.) проповъдана и принята была во вселенной, не чрезъ непосредственную Богодухновенность каждаго, но чрезъ дъйствіе Духа истины въ избранных Апостолакъ, — чрезъ дъйствіе, соединенное съ ихъ собственымъ свидътельствомъ. При семъ планъ нъть мъста вымышляемымъ откровеніямъ и частнымъ вдохновеніямъ, сколько бы князь тылы и зачасть XIV.

Digitized by Google

блужденій, лействующій ныне во сынахо противленія, (Еф. 2, 2.) ни употребляль усилій — принциать видо світлаго Ангела, (2 Кор. 11, 14.) и своими блудящими огнями, приводящими къ пропасти, обольщать истинныхъ сыновъ Церкви Божіей. Богъ подожиль по цзволенію воли своей, (Еф 1, 11.) чтобы признавали внушеннымъ отъ Духа Святаго только то, что будеть проповъдано чрезъ Апостоловъ, какъ первонатальных в самовидцево и служителей Слова. (Лук. 1, 2.) По сему-то, для свидътельства о воскресеніи Інсуса Христа, на мъсто предателя, Сердцевъдцемо избрано и указано быль посредствомь жребія, такой мужь, (Матоій) который находился съ Апостоаами во все время служенія Господа, до дия Есо вознесенія. (Дівян. 1, 21-26.) По сему-то всв они, свидътельствуя и возвъщая всемь народамь земли сію веснию Жизнь, которая была у Отца, и явилась намь, - говорили: о томь, гто было отв нагала, тто мы слышали, тто видели своими отами, сто разсматривали и осязали своими руками, то есть, о Словъ жизни,пропоседуемо само. (1 Іоа. 1, 1. 2. 3. И шакъ

нънъ Въры, кромъ шой, кошорая произошла отъ Духа Свящаго, и нъпъ членовъ Въры, кромъ шъхъ, кои преподаны намъ чрезъ Апостоловъ.

Миновали времена Богосвъпплыя. Великіе насадители Въры прешли отъ сей жизни. Но ихъ свидъщельство о Інсусь Христь запечаплино въ Божественномъ Писаніи; и свидъщельство Свящаго Духа, будучи заключено въ той же буквъ, чищается окомъ въры, слышится слухомъ въры, прісмлется чувствомъ въры – и ныпъ. Опо – свидъщельство Духа Божія - столь живо, столь ясно, сшоль существенно, столь ощупишельно для сердца Перкви, какъ ея собственное бышіе. — (2 Кор. 3, 3. 1 Іоа. 5, 9—12.) Поелику посредство, коимъ Духъ Святый хранишъ нынъ Божественную Въру, есть тоже, чрезъ котторое Онъ первоначально сообщиль ее человъкамь. Благовъстники новые; но Апостольство тоже, (Гал. 1, 8. 9.) служеніе неизмьино, Евангеліе выгло, (Гал. 1, 11. Апок. 14, 6.) какъ въченъ Духъ, свидътель Інсуса Христа. -

И какое постоянство или единство имъда бы Въра наша шогда, когда бы предоставлена была частному спыслу каждаго? Какой оплошь прошивопоставила бы Церковь заблужденіямь, есшьли бы всякой имьль право выдавань собственныя мысли за опткровенія сверхъесшесшвенныя? Или, - самый разумъ, - сколько бы онъ ни быль высокъ и образованъ, - довольствуясь однъми своими силами, почему бы сшаль шребовашь отть нась болье довърія къ своимъ созерцаніямъ, нежели сколько оное заслуживающъ умозрвнія Арія, или Македонія? - Но живъ Духъ истины, и въчно свидъщельство Его! Онъ руками Апостоловъ исторгалъ плевелы нечестиваго ученія, посьянныя Антихристали и лжепророкали; Онъ же чрезъ Апостольскихъ преемниковъ - Пастырей и Учителей, строго держащихся насертанія здраваео ученія, (2 Тим. 1, 13.) не пресшаенть огражданть Церковь свою ото псосо и элыхо делателей, — (Фил. 3, 2.) подобно какъ и древле Богъ охранялъ и защищалъ ковчеть Божественнаго Завыта, въ срединь всего сшана, окруженный Его Помаванииrasuv. –

О! Утвиштелю, Душе истины, иже вездв сый и всл исполнали! Продолжай укрвплять и воздвигать систыл руки сихъ долостроителей таино Твоихъ, (1 Кор. 4, 1.) какъ для возвыщенія ствно духовнаго Герусалима, такъ— въ тоже время— на отраженіе нападеній вражды и злобы. (Неем. 4.) Аминь.

A. 1.

# о хвалении бога.

Чувствованіе удивленія свойственно человъку. Доставляя истинныя удовольствія, оно радуеть и наполняеть быте наше; и будучи руководствуемо благоразуміемъ, становишся обильнымъ исшочникомъ добродъщелей. Но всегда ли приличнымъ образомъ направляемъ мы сіе чувствованіе, всегда ли правильно употребляемъ похвалы, которыя не иное что суть, какъ выражение и слъдствіе сего чувствованія? Обольщаемые наружностію, руководствуемые въ сужденіяхъ ослъпленнымъ умомъ или развращеннымъ сердцемъ, мы часто превозносимъ до небесъ такія качества, которыя едва достойны нашего вниманія; возжигаемъ оиміамъ предъ -фододов иминжок ики иминикоппирансокам телями, хвалимъ даже недостатки; а то, что имветь право на наши восторги, едва удостоиваемъ нъкотораго несовершеннаго, слабаго удивленія: словомъ, мы удивляемся и приписываемъ похвалы шварямъ несовершеннымъ и даже порочнымъ; а Богъ,

который, будучи единъ великъ, единъ благъ, единъ совершенъ, достоинъ оныхъ въ высочайщемъ степени, весьма мало занимаетъ наши умы и сердца, и хвала Его ръдко обрътается въ устахъ нашихъ. О! отвращимъ очи наши отъ земныхъ предметовъ, и научимся хвалить Господа, хвалить достойно. Жвалите Господа! (Псал. 148, 1.)

Хвала Богу равно какъ и чувство, ее производящее, сушь дъйствія, которыя лучше можно чувствовать, нежели изобразить словами, о которыхъ понятіе тщетно старались бы возбудить въ людяхъ, кои не знаюшь ихъ. Разумъ, сердце, ръчь и дъла совокупно участвують въ сихъ дъйствіяхъ. Разумомъ познаемъ величіе Бога, Его совершенства, Его благодъянія, и составляемъ понятіе о Немъ, соотвътствующее толикому величію. Чувствованія сердца суть слъдствіе сего познанія: каждое изъ совершенствъ верховнаго Существа возбуждаетъ въ душахъ нашихъ чувствованіе или страха, или довъренности, или любви, или благодарности. Душа, истинно благочестивая, ощущаенть всь сін чувствованія совокушно

и нераздъльно; въ соединении сихъ чувствованій состоить то глубокое почитаніе, которое раждается изъ понятія о Богь, и которое съ симъ понятіемъ неразлучно. Но что живо чувствуемъ, то живо и выражаемъ; и въ семъ-то собственно состоишь хвала. И шакь хвала бываешь шогда, когда, имъя поняшіе о Богь и помня Его благодъянія, произносимъ слова возбуждаемыя оными чувствованіями, какъ-то похвальныя пъсни и благодарственныя молитвы. Наконецъ можно хвалишь Бога дълами: ибо стремиться къ святости значитъ почитать Всесвятаго, дълаться добродьшельнымь значить прославлять Того, который положиль въ насъ основанія добродъшели.

Упражненіе въ хвалъ Божіей есть естественно. Все, что само въ себъ прекрасно и превосходно, поражаетъ насъ. Чъмъ болье размышленіе открываетъ въ немъ красотъ, тъмъ болье возрастаетъ и укръпляется удивленіе. Отсюда уваженіе наще ко всъмъ тъмъ, которые отличаются своими качествами, дарованіями, заслугами; отсюда похвалы, которыя имъ приписываемъ. Сіе уваженіе, сіи похвалы сушь дань сердца, которыхъ не платить не зависить отъ насъ. Пришомъ кажешся, чио мы сами сшановимся совершенные, когда признаемь заслуги другаго; кажешся, что некоторымь образомъ участвуемъ въ славъ, которую возвъщаемъ. Вошъ чшо мы дълаемъ для людей: но какое сравненіе между ими и Существомъ Верховнымъ; и хвалить Бога не есть ли обязанность еще болье существенная нашей природь? Его совершенсшва не сокрышы; онв повсюду предсшавляющся очамъ нашимъ. Все приводишъ насъ къ Богу, и дъла творенія, и чудеса провидънія и благодаши. Размышляемъ ли мы о предмешахъ внъшнихъ, входимъ ли въ самихъ себя: всюду встрвчаемь Его. Мы обрвтаемь Его въ нашемъ разумъ, кошорый при размышленіи всегда восходить къ Нему; мы обрытаемъ Его въ нашемъ сердцв, по склонности къ добру, его оживляющей. И такъ понятіе о Богь непрестанно сопутствуєть намъ: но можешъ ли оно когда либо родишься въ насъ, не возбуждая чувствованій живъйшаго удивленія и глубочайшаго почитанія? Есшьли станемь разсматривать Его, какь Владыку, какь благодьтеля; то всегда найдемь побужденія къ хваль Его. Нужны ли свойства, изумляющія нась своею неизмьримостію? Онь всевьдущь, безпредьлень, предвычень, вездысущь, безконечень. Нужны ли свойства, привлекающія нась по отношенію къ нашей природь и нашимь нуждамь? Онь верховно премудрь и безконечно благь. Но подчиненнымь, имьющимь столь благаго Владыку, прилично прославлять премудрость и благость Его владычества; и никакая хвала не бываеть такь искрення и жива, какь внушаемая любовію и благодарностію.

И такъ хотя бы откровения Религія и не обязывала, то самая природа заставляла бы прославлять Того, который сотвориль всю вселенную, который въ составляющих ее частяхъ распространиль столько красоны, порядка и пользы, которымъ оживляется и движется все дышущее, и котораго существа самыя совершенныя суть только несовершенное подобіе. Привычка, непрестанно видъть вселенную, уменьщила цъну восхитительнаго зръ-

лища природы; души развращенныя, кож припупляющся поддельными удовольствіями, нечувствительны къ красотамъ природы; сверхъ того, можетъ быть, всеобщность наслажденія всьми сими благами уменьшаешь цвну оныхъ для каждаго человъка порознь. Но разсмотримъ дъла творенія въ ихъ самихъ, поставимъ человъка въ состояние невинности, перенесемся мыслію къ той минушъ, въ кошорую чудеса вселенныя въ первый разъ открылись изумленнымъ очамъ нашего прародишеля. Когда онъ увидълъ подъ стопами своими плодоносную и увеселительную землю, усъянную цвъшами и расшъніями всякаго рода; когда увидълъ предъ собою безчисленныя древа, покрывающія землю, и различныя живошныя, населяющія природу; когда надъ главою своею увидълъ великолъпный сводъ небесъ и величественное. теченіе солнца; когда посль восхитительнаго эрълища дня увидълъ еще удивишельнъйшую красошу ночи; когда увидълъ непрерывность обращенія неба, неизмънлемость временъ года, непресшанное произращеніе. расшъній и живощныхъ, и постоянное продолженіе природы: то каковы долженствовали бышь его чувствованія? Не нужно было возв'ящать ему причину всего того, что онь виділь; не нужно было также долго разсуждать ему самому, чтобы открыть оную. Ніть сомнінія, что онь сь первой минуты вознесся къ ней, поклонился ей, и благословиль ее: первыя чувствованія, наполнившія сердце его, были удивленіе и благодарность, и первые звуки его голоса возвістили хвалу.

Таково есть дъйствіе, которое красоны природы и благодьнія Творца естественнымъ образомъ должны производить въ сердць человька. От чего же удивленіе наще имьеть такъ мало силы, и благодарность наша такъ мало живости; что хвала Богу содьлалась какъ бы чуждою нашему сердцу, что священный языкъ пъснопънія сталь для насъ языкомъ какъ бы неупотребительнымъ, коего знаменованіе мы потеряли, и которымъ говоримъ не иначе какъ по обычаю? Ежели упражненіе въ хваль Божіей есть первое, истинное упражненіе человъка; то гдъ тв дути, глубоко проникнутыя

веній, коихъ звуки восходили бы до престола Всемогущаго? Ошъ чего, вићсто священнаго пънія, которое долженствовало бы опизыванных со всехъ спюронъ въ чесны Всевышняго, находимъ повсюду пюлько неблагодарное и мрачное молчаніе? Или обращеніе въковъ измънило природу? Или изсякнуль исшочникь благодьяній Творца? Какая нзъ Его милостей потерпъла котя малъйшее уменьшеніе со времени шворенія? Какая изъ Его высочайщихь благостей открываешся нынъ въ меньшемъ блескъ? Стадо ли свъщило дня медленнъе въ своемъ течени, скудиве въ своихъ благотворныхъ дъйствіяхъ? Перемънилось ли послъдованіе времень года? Состарълась ли земля? Съ меньшею ли щедростію распространяеть она плоды свои? Менъе ли стало чистошы вь воздухь, сіянія вь свышь, вкуса въ пищъ, пріяшности въ удовольствіяхъ? Какой нуждь не можемъ мы и шеперь удовлетворять изобильно? Какое наслажденіе есшественное и невинное поттеряло нынь свою цвну? Проспи, о Боже! чию смъемъ произносищь предъ Тобою вопросы; кошорые были бы оскорбишельны для Твоей

благости, естьлибы не служили къ исправленію нашей неблагодарности. Ахъ! признаемся въ сей неблагодарносни: нично немемьнилось въ природь; совершенства Божін суть шеже, какія были и вь минутту мворенія; тоже дъйствіе Его во вселенной, тъже благодъянія, таже благость. Небеса и земля, долженсивующія научань нась, сь шакоюже върностію подають и теперь высокія наставленія свой, и во всв концы надають сей глась: Хвалите Бога, насв сотворивичаео; хвалите Господа. Куда ни обращимъ взоры наши, що на каждомъ предменть, онгь атпома едва примънгнаго глазамъ нашимъ до огромныхъ шаровъ сіяющихъ на сводь небесномь, прочитемь ясно и глубоко напечапивнное воззвание къ хваль Господа. Сіе воззвавіе написано огненными буквами на пверди небесной. Оно напечаплавно на каждомъ растъніи, которое земля, производинъ, на каждомъ листь, на каждомъ цвълив, на каждомъ плодв, котпорому распивніе даенъ жизнь. Священныя черны сего воззванія вырвзаны на мешалль и на швердомъ кремнъ. Оптъ самаго малозначинтельнаго насъкомаго до человъка, всъ живопиныя возвъщають сіе наставленіе. Дыханіе вътровь, тумь водь, блескь молніи, трескь грома, все въщаенть единогласно: хвалите Господа. Вся природа есть великая книга, котторой каждая страница, каждая строка начинаеть ся и оканчивается словами: хвалите Господа!

Какъ же мы, имъя очи, не видимъ, имъл уши, не слышимъ? Главный источникъ нашей холодносши къ прославленію Бога состоить въ нашихъ страстяхъ и въ привычкъ къ суепнымъ и постыднымъ удоволь. ствіямь міра. Развращенныя души весьма слабо плъняются удовольствіями, предоставленными для душъ чистыхъ. Мы ослъпились; и такъ удивительно ли, что мы не видимь? И однако предмешь хваленій нашикь разширился, ибо къ чудеоамъ шворенія присовокупились чудеса Промысла и неоціненная благодать Искупленія. Новое поле благодарносии и хвалы, шысячекрашно обширнъйшее, открылось предъ нами: и ежели какое либо изъ неизчислимаго множесива существъ унизилось, или не взощло на высшую степень достоинства; то это есть

сердце неблагодарнаго человъка, кошорый оскверняя злоупошребленіемъ сіи высочайщія блага, удивляется шолько шварямъ, и безчестно расшочаеть хвалу всему его поражающему, кромъ своего Бога.

И такъ нъшь ничего естественнъе, какъ хвалить Господа; и нель ничего также справедлиеве. Говоряшь, что цвль Божія при сошвореніи вселенной сосшояла въ ощкровеніи славы Его. Не сшанемъ изследывапъ, сообразнъе ли всего сіе намъреніе съ естествомъ Божіимъ, и зависить ли слава Существа Высочайщаго от хвалы тварей; но замъщимъ шолько, чшо какъ скоро Существо сіе открылось тварямь, то хвала Его существенно входить въ почитаніе, кошорымъ онь обязаны Ему; а особливо твари, которымъ Оно преимущественно явило себя, и кошорыхъ болье осыпало благодъяніями, должны хвалишь Его съ большею горячностію; и къ сему-то обязань человъкъ, а особливо Христіанинъ. Посему человыхь холодный, котораго не трогають совершенства Существа Высочайшаго, есть существо неправедное и неумъстное въ

твореніи. Между тъмъ, какъ Божественныя силы сіяюшь во всей вселенной, и удивишельныя или благодътельныя ихъ дъйствія окружають человька и, такъ сказать, стьсняющь его; между шьмь, какь небеса проповъдують славу Божію, день дню переливаеть слово, нощь нощи открываеть по*знаніе*, (Псал. 18, 2. 3.) и всь бездушныя швари хвалять Бога; между тьмь, какъ Ангелы непресшанно прославляющь великое имя Его: одинъ человъкъ, колторый долженствоваль бы собирать дань хвалы тварей, и какъ первосвященникъ приносить Богу, одинь человъкъ отказывается отъ сего оппличнаго назначенія, не познаешть Господа, или помышляеть о Немъ только для того, чтобы оскорблять Его, не воздавая должной хвалы.

Безъ сомнънія онъ не знаеть тъхъ удовольствій, которыя соединены съ симъ упражненіемъ, сколько естественнымъ и справедливымъ, столько и удовлетворительнымъ для души Христіанской. Чтобы хвалить Бога, какъ должно, надобно сперва размышлять о Его величіи, свойствахъ, благодъяніяхъ; но что лучте сего размышленія мочасть XIV.

женть удовлениворинь уму, жаждущему познанія? Надобно сперва разсмотръть по порядку пуши Его всемогущества, совъщы Его премудрости, намъренія Его благости. Надобно обнять, по крайней мърв частію, Его планы въ разсужденіи человъка, надобно изследование Его любовь и безмерное милосердіе. И какое изследованіе моженть бынь когда-либо занимательнъе для насъ? Оно составляеть тв удовольствія чувствованія, которыя такъ прекрасно описываетъ Давидь, говоря: Како тукомо и елеемо насытилась душа моя; когда воспоминаю я • Тебв на постели, во всв ногныя стражи разлышляю о Тебъ. (Псал. 62, 6. 7.) Таково есть чистое удовлетвореніе, побуждающее познавать и любить Бога; таковы сушь удовольсшвія, наполняющія душу того, кию хвалишь Господа.

Призовемъ въ свидъщельство собственный опытъ каждаго. Въ теченіе жизни мы испытываемъ удовольствія всякаго рода, и душа, ощущающая сіи удовольствія, даетъ имъ цъну. И такъ спросимъ каждаго изъ насъ, какія суть тъ иннуты истиннаго наслаж-

денія, въ котпорыя сердце ничего уже не желаенть, пошому чио всв его желанія удовлетворены; въ которыя оно не обращается къ прошедшему, не устремляетъ забоппливаго взора въ будущее, потому что настоящее утоляеть жажду счастія, томящую ero? Kakiя сушь шь минушы, кошорыхъ непрестанно ищетъ душа наша; кошорыя мы желаемъ продлишь, когда наслаждаемся ими, на кошорыхъ мы хошьли бы остановить быте наше, о которыхъ мы всегда съ восторгомъ воспоминаемъ? Какія сушь шр минушы, между коими промежушки счишаемъ совершенно пусшыми, и изъ кошорыхъ желали бы составить цвлую жизнь нашу? Сушь ли это минуты, которыя мы проводимъ въ шомъ, чшо міръ шакъ несвойственно называеть большими удовольствіями? Мгновенное движеніе нашихъ шълъ. скоропреходящій огонь нашихъ взоровъ, нащи смъхи, весь сей приборъ наружной радосии не можешь обманушь нась; во всемь семъ мы усматриваемъ только призракъ удовольствія, а не существенность счастія. . Самое безполойство, съ которымъ мы изыскиваемъ сіи удовольствія, вопість противъ

нихъ. Ежели въ сихъ удовольсивіяхъ состоинъ счастіе: то для чего мы ихъ непресшанно перемъняемъ; ошъ чего чувствуемъ такую пустопту, насладившись ими? Нъпть! истинныя удовольствія мы ощущаемъ шогда, когда, будучи убъждены ничтожностію мірскихъ сластей, въ простоть праваго сердца и чистой совъсти возносимся къ Господу; когда, трогаясь при видъ высокихъ совершенствь Его, устремляемь къ Нему взоры наши; когда въ изліяніи нашей благодарности стараемся изчислить благодъянія Его, когда, движимые множествомъ желаній, находимъ въ Немъ единомъ удовлентвореніе. Мы ихъ ощущаемъ, когда въ уединеніи посредствомъ молитвы сообщаемся съ Богомъ нашимъ; когда въ храмахъ посредспивомъ общеспивеннаго служенія изливаемъ сердца наши предъ Опщемъ небеснымъ, и ошкрываемъ души наши для свящыхъ впечатильній слова Его; когда, приступая къ священной шрапезь, повергаемся въ объятія любви Искупителя Інсуса. Что сказать еще? Есль ли хошя одинь изъ Христіань, коморому слова сін были бы чужды? Грвшинки обръщающь сін сладчайшія удовольствія въ слезахъ раскаянія, когда слышать слова: Прощаются тебь ерьхи; иди сб лиромб. (Лук. 7, 48. 50.) Несчастные чувствують сін удовольствія, когда въ тягосшяхъ своихъ изливающся предъ Опщемъ небеснымъ. Люди мірскіе слабое имъюшъ о нихъ познаніе; но и при семъ слабомъ познаніи не могушъ не желашь чаще наслаждашься ими. Напрошивь того истинные Христіане ощущають сіи удовольствія непрестанно во всю жизнь, и, будучи упоены ихъ сладостію, восклицають съ Давидомь: Душа моя ището Тебя, Боже! Жаждето душа мон Бога, Бога живаео, когда н пруду и явлюсь предо лице Божіе? Возрадовался я, когда сказали мнв. во домо Господень пойдемо! (Псал. 41, 2. 3. 121, 1.)

Но сего недовольно: упражнение въ хваль Божией есшь въ высочайшей сшепени полезно; оно служишъ основаниемъ свящоещи. Ежели саконы Божии мало имъющъ владычества надъ нами; то си безъ сомнъния происходишъ отъ того, что мы теряемъ изъ виду понятие о Богъ. Но человъкъ, хвалящий Бога, непрестанно имъетъ

оное въ умъ своемъ; изследывая совершенства Его, онъ являетъ любовь свою къ нимъ, а чрезъ сіе самое стремится къ подражанію имъ. Подобно Давиду, онъ всегда имъетъ предъ собою Господа; а предъ лицемъ сего великаго Существа всв побужденія похоти легко исчезаютть. Чъмъ болье раскрываемъ поняшіе о Богь, шьмъ болье находимъ побужденій къ хваль Его, шьмъ болье снискиваемъ существенныхъ и постоянныхъ добродъщелей, которыя прошивостоять искутеніямъ міра, развращеніямъ въка и примърамъ соблазна. Для подшвержденія сей истины приведемъ шолько исшорію перваго міра, сего счасиливаго времени, въ котпоромъ царствовала невинность и чистота нравовъ, Люди были тогда счастливы и мудры: но чему одолжены были они своимъ счастиемъ, своею мудросшію? Тому благоговьйному Богопоклоненію, въ кошоромъ они поставляли сладчайшія удовольсшвія, съ кошорымъ начинали, продолжали и оканчивали каждое занятіе свое. При воскожденіи солнца они прославляли Того, который управляеть теченіемъ его; ввъряя земль съмена свои, собирая жашву, они хвалили и благословляли

Господа. Едва дипл начинало лепешать, какъ отець научаль уже его хваль Божіей. Каждый домь быль храмомь, каждый отець семейства первосвященникомь. Оть полношы благоговьйныхъ чувствованій, выражаємыхъ высокими душами съ особеннымь напряженіемь, родились священныя пъсни, состоявшія въ прославленіи Господа. Какъ прогательны долженствовали быть сін пъснопьнія людей, соединявшихся для восхваленія Бога! Съ какимъ благоволеніемъ Господь обращаль къ нимъ свыплое око свое! Съ какою щедростію изливаль на нихъ богатымя милости свои!

Впрочемъ и во всъ времена были святые мужи, коихъ поведеніе должно служить намъ въ семъ отношеніи примъромъ. Таковы Моисей, Ааронъ, Іовъ, коихъ высокія пъсни дошли до насъ. Скажемъ тоже и къ славъ народа, котораго пороки нъкоторые писатели съ намъреніемъ увеличивають, умалчивая о его добродътеляхъ, и который они злословять, не зная его. Израиль умълъ познавать руку Божію, и воздавать славу Ему. Преднамъревается ли важное предпріятіе,

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

всь обращающся къ Богу съ модишвою: одержана ли побъда надъ непріяшелемъ, весь народъ единодушно возносишь глась свой и славинть своего Помощника. Но разишельньйшій изь вськь примьрь представляеть въ себъ Давидъ. Занятый управленіемъ великаго народа, окруженный придворными, которые безъ сомнынія всь его успыхи относили къ его мудрости и силь, онъ не забываеть Бога, и считаеть пріятньйщимь занятіемъ своимъ, помышлять о Немъ и прославлять Его своими песнями. Что удивляеть нась болье вь семь Царь - Пророкь, пышность ли его окружающая, или сін благочестивыя чувствованія? Что болве поражаетъ насъ въ немъ, царское ли достоинство, или преданность Богу? Конечно, сей Государь великъ, когда, сидя на престоль, имъетъ у ногъ своихъ многочисленный народъ; когда по произволенію своему движенть шысячами воиновъ и располагаетъ побъдою. Но онъ несравненно величественнъе, когда, среди сей преходящей высоты, возводить взоры свои къ Богу, коего престоль существуеть во всъ въки, и коего царствованіе простирается от рода въ родъ; когда въ ночной тишинъ воспламеняетъ зрълищемъ неба дуту свою, уже согръщую размышленіемъ о совершенствахъ Божіихъ, и воспъваетъ хвалебныя пъсни; когда чувствуя, что онъ одинъ несиленъ достойно восхвалить Господа, призываетъ всъ стихіи и всю вселенную соединиться съ нимъ и составить пъснь, приличную Творцу.

Замъщимъ наконецъ, что хвалить Господа значить приготовляться ко выспости. Въ чемъ состоитъ упражнение твхъ духовъ, которые непрестанно окружають престоль Всемогущаго? Извъсшно, что они, повергаясь предъ престоломъ Его, соединяють гласы свои къ прославленію Его, и въ восторгь восклицають: Влагословение и слава и премудрость и благодареніе и сесть и сила и крвпость Богу нашему во въки въково. (Апок. 7, 12.) Свять, свять, свять Господь воинство; исполнена вся земля славы Его. (Ис. 6, 3.) Въ томъ же самомъ состоять будеть упражнение блаженныхъ. Они соединяшся съ Ангелами, и воспоющъ съ ними хвалебныя пъсни Богу, Конечно, ныль сравненія между хвалою силь небес-

ныхъ и прославленныхъ святныхъ, и хвалою нашею; здесь на земле мы знаемь Бога шолько несовершенно, а прославленные видящъ Его лицемъ къ лицу. Сердце наше не довлвешь для чувсшвованій сь лишкомь многочисленныхъ и быстрыхъ, но чистыя души Свящыхъ вифщающъ въ себъ всъ сін различныя чувствованія. Земный покровъ, присупствіе грубыхъ предметовъ погашающъ или ослабляющь жарь нашего благоговънія. Все, что мы можемъ принесть здъсь Богу, есть только искра; а сердца прославленныхъ супь олшари, на кошорыхъ непрерывно горишъ жершва хваленія Богу, коел. пламя непресшанно увеличиваепися. Но чиобы пріучипъся къ сему второму періоду высокой хвалы, не должны ли мы начинашь приношеніемъ Богу шого, чию можемъ въ первомъ? Симъ полько образомъ духъ нашъ посшепенно вознесешся кътшому познанію Бога, котторое въ будущей жизни должно болье развишься; симъ образомъ сердца наши наполнятся тою любовію, которая буденть шогда воодушевлянь наши пъснопънія. Кию желаешь будущаго блаженсива,

топть должень пригошовипься къ нему симъ свящымъ упражиеніемъ.

Христіане, которыхъ возлюбиль Богь въ Сынь своемы! не преставайте размышлять о Его величін, о Его благодъяніххъ, умножайше пламя любви вашей, и воспъвайше хвалу Богу. Возносище мысли и сердца ваши къ Святому свящыхъ; Хвалите Господа. Хвалише Господа въ храмъ Божіемъ; хвалише Его въ домахъ вашихъ; хвалише Его среди трудовъ вашихъ; хвалите Его въ часы от дохновенія вашего. Плачущіе, ищите кръпкаго ушъщенія въ равмышленіи о благости Господа. Радующіеся, воздавайте Ему достойное благодареніе за благодъянія. Юноши, хвалише даровавщаго вамъ живосшь и веселіе. Сшарцы, хвалише ваше прибъжище и помощь въ немощахъ. Опіцы и машери, хвалите Господа, и научайте дътей вашихъ хвалишь Его. Научайше ихъ сему священному языку, какъ скоро начнушъ они выражань словами свои нужды. Бесъдуйше съ ними часто о высокихъ совершенствахъ того покланяемаго Существа, предъ которымъ мы ничию, и кошорое однако по бла-

тости своей наполнило любовію безмірное разстояніе, раздылющее нась от Него: но сопровождайте всегда слова ваши тою живостію, тою жизнію, которая напечатаввала бы оныя во глубинь душь ихъ, и согръвала бы ихъ сердце. Естьли онъ покусяшся осшановишься на тваряхъ, и почесть за истинное величіе то, что имъеть только видь онаго; то возносите ихъ непрестанно къ Вогу, и покажите имъ, въ семъ въчномъ источникъ всего достохвальнаго, красошы, предъ коими все, видимое здъсь на земль, не иное что есть, какъ шънь. Естьли удовольствія міра стануть обольщать ихъ; то укажите имъ въ Богъ то блаженство, предъ которымъ исчезають всв другія удовольствія. Въ ту минуту, когда сердце ихъ, тронутое вашими благодъяніями, будешь искашь вашей нъжности, среди невинныхъ ласкъ, кошорыя вы будете имъ оказывать, говорите имь, что сія любовь ваша, при всей своей живосши и горячносши, есшь холодна и скудна въ сравнении съ тою любовію, которую имъетъ кънимъ небесный Ошець. Вознося къ Богу хваленія ваши, внушаемыя потреблостію сердца,

а не обычаемъ, научайте ихъ изливаться въ священныхъ восторгахъ, научайте вмъстъ съ вами хвалить Господа.

Благословенны шѣ семейсшва, въ кошорыхъ процвъщаешъ благочесшіе, переходящее ошъ родишелей къ дѣшямъ; кошорыя хваляшъ Господа съ горячносшію, служашъ Ему съ ревносшію. Изъ домовъ ихъ ежедневно восходишъ, какъ воня благоуханія, онміамъ, кошорый паки нисходишъ, какъ благословеніе, на цѣлыя сшраны. Онѣ сушь древа, коихъ ошрасли, покрышыя плодами чисшошы и добрыхъ дѣлъ, заграждаюшъ ровъ погибели, непресшанно изрываемый нечесшіемъ и развращеніемъ нравовъ.

## оглавленіе

### ЧЕТЫРНАДЦАТОЙ ЧАСТИ.

| пран  |                                     |
|-------|-------------------------------------|
| •     | 1. ПИСАНІЕ СВЯТЫХЪ ОТЦЕВЪ:          |
|       | 1. Св. Іоанна Златоустаго           |
|       | Бесъда о предательствъ Іуды, о      |
|       | Пасхъ, о пріобщеніи таинъ, и о заб- |
| -     | веніи обидь, говоренная во святый   |
| 3.    | и великій четвертокъ                |
|       | Бесъда о названіи кладбища, и о     |
|       | кресть Господа и Бога и Спасите-    |
| 30.   | ля нашего Іисуса Христа             |
|       | 2. Св. Исаака Сиріянина             |
|       | Слово о томъ, какое имъстъ дос-     |
|       | тоинство смиреніе и какъ высокъ     |
| 117.  | /степень онаго                      |
| •     | ✓ Слово о шомь, чшо способсивуешь   |
| •     | человъку приближишься къ Богу въ    |
|       | сердцъ своемъ; и какая испинная     |
|       | причина невидимо приближающая къ    |
|       | нему помощь;—пакже чию доводишь     |
| 1 28. | человъка до смиренія                |
|       | Слово о гръхахъ произвольныхъ и     |
|       | непроизвольных и бывающих по        |
| 137.  | жакому либо случаю                  |
| -07.  | Слово о душь, о спраспяхь и о       |
| 145.  | anchionit vas                       |
|       |                                     |

|      | 3.  | Св. Климента Епископа Римскаго     | •          |
|------|-----|------------------------------------|------------|
|      |     | посланіе і къ Кориноянамъ          | 238.       |
| II.  | XF  | ристіанское ученіе:                |            |
|      | I.  | Милосердіе Божіе въ сокрытіи отъ   |            |
|      |     | насъ будущаго                      | 44.        |
| •    | 2.  | Помощь мив ошь Господа. Псал.      |            |
|      |     | 120, 2                             | 105.       |
|      | 3.  | Руководсшво жъ домашнему благо-    |            |
|      |     | получію въ супружеской жизни.      | 156.       |
|      | 4.  | Торжество Христіанства             | 213.       |
|      | 5.  | О истинной святости, и способъ     |            |
|      |     | къ досшиженію оной                 | 297.       |
|      | 6.  | О жваленіи Господа                 | 336.       |
| III. | · m | ЕРКОВНОЕ КРАСНОРЪЧІЕ:              | •          |
|      | I.  | Слово на 12 Марта                  | <b>58.</b> |
|      | 2.  | Слово предъ приведеніемъ къ прися- |            |
|      |     | гв Санкппетербургскаго Дворян-     |            |
|      |     | сшва для избранія Судей            | 76         |
|      |     | Слово по избраніи Судей            |            |
|      |     | Слово на сошествіе Святаго Дука    | 315.       |
| IV.  |     | ховная исторія:                    |            |
| •    | ı.  | Историческое свъдъніе о Св. Кли-   |            |
|      |     | ментъ Римскомъ                     | 235.       |
|      | 2.  | Обмиравшая женщина изъ раскола     | 231.       |

## погръшности

#### ВЪ ЧЕТЫРНАДЦАТОЙ ЧАСТИ.

#### Haneramano.

#### Спиран. Спирок.

32 — 8 Ios. 3, 27.

61 — 14 прядълахъ

74 - 15 HAYO

76 — 12 Вождію

85 - 17 Bomin?

100 — 15 шой

**в25** — 24 опркылись .

эЗг - 13 Благовъщенной

**277** — 5 услошре

#### Читать должно.

IOB. 3, 23.

предълахъ

паче

Вожаю

Вожін!

mož

ошкрылись

Влаговъщенской

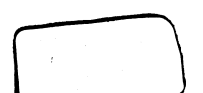
усмотръ

Digitized by Google

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.



2044 105 195 473