

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

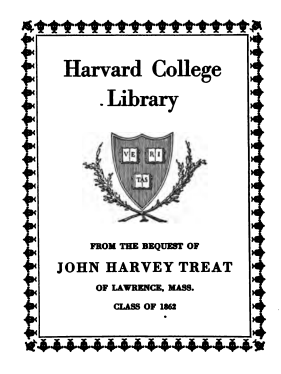
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

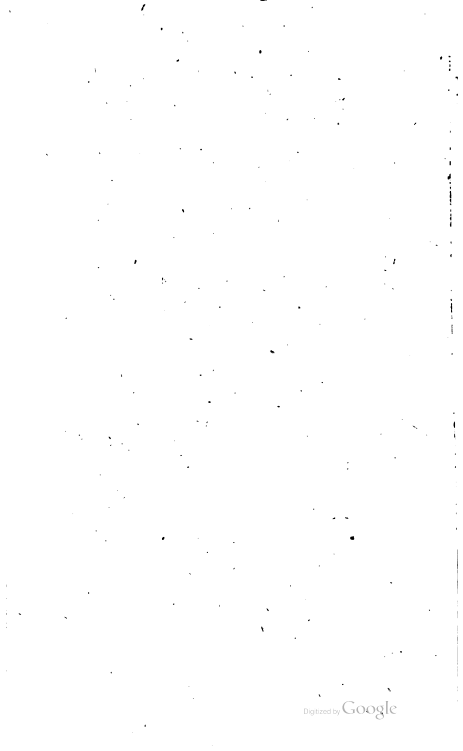
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



CP385.5







# христіанское чтеніе

## ежемвсячное издание

#### при

## САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ

#### АКАДЕМІИ.

Наздани на основанія Акосиколь и Пророкь, сущу красугольну саному Інсусу Хриспіу. Ефес. 2, 20.

## ЧАСТЬ СЕМНАДЦАТАЯ.

## САНКТПЕТЕРБУРГЪ,

ВЪ ТИПОГРАФІИ МЕДИЦИНСКАГО ДЕПАРТА-

МЕНТА МИНИСТЕР. ВНУТР. ДЪДЪ.

1825 FOAA.

### CP - 385.20

CP 385.5

HARVARD COLLEGE LIBRARY TREAT FUND

#### Съ дозволения

Цензурнаго Комишеша, учрежденнаго при Санкшпешербургской Духовной Академіи.

٠.

Digitized by Google

ĩ

### краткое историческое свъдъніе

I.

#### 0

св. мученикъ іустинъ философъ.

Послѣ Св. мужей, обращавшихся съ Апосполами и Учениками Господа, первое мѣсто занимаешъ Св. Іусшинъ, по наименованію Философо, по сочиненіямъ и дѣламъ Отецб Церкви, по концу жизни Мусенико. Онъ родился въ началѣ втораго вѣка, около 105 г. по Р. Х. \*). Отецъ его Прискъ, по происхожденію Грекъ, былъ человѣкъ благородный, но преданный идолопоклонству. Отечествомъ его былъ Самарійскій городъ Сихемъ, именовавшійся въ сіе время Флавіею Неапо-

 Флян. Свяш. Апръл. п. 2. стр. 108 п.сл. Галланд. Библіотек. Св. Оп. п. 1. стр. 718 и 719. Лумпер. Истор. Богослов. 4. 2 стр. 48. и сл.

ленъ \*). Одаренный счастливыми способносшями, Іусшинъ въ юносши посвящилъ себя наукамъ, и скоро оказалъ счасшливые успѣхи въ Поэзія, Краснорѣчія и Исторіи. Послѣ сего, почувствовавь особенное разположение къфилософіи, онъ посвящиль ей всего себя: главною цълію его Философическихъ изслъдованій было познаніе истиннаго Бога. Первымъ наставникомъ его въ Философіи былъ Стоикъ \*\*). Но поелику сей Философъ не сообщаль ему познаній о Богь: по Іусшинь осшавиль сего Сшоика и перешель къ Перипатетику. Сей послъдній вскоръ нотребоваль ошъ ученика награды за свои уроки. Іусшинъ, увидъвъ, что сей насшавникъ забошишся не о небесномъ, но о земномъ, не хошълъ болве принимашь ошъ него насшавленій, и пришедши къ одному знаменишому Пивагорейцу, просиль его, чтобы онь ошкрыль ему шайны своей Философіи. Пиоагореецъ спросиль Іуспина: знаешъ ли онъ пріугошовищельныя науки-Музыку, Астро-

 \*) Іусшин. Аполог. 1. гл. 1. Симь объясняется причина, по которой Св. Епифаній называепь Іустина Самаряниномъ. Епиф.Ерес. 46.ч.1.
 \*\*) Іустин. Разговор. съ Трифон. гл. 2.

помію и Геомешрію? Когда послѣдній ошвѣшиль, чшо онъ не обучался симъ наукамъ: по первый не согласился приняшь его въ число своихъ учениковъ. Сіе не ослабило въ усшинѣ любви къ Философія; онъ рѣшился посвящищь себя Философія Плашона. Принимая насшавленія ощъ одного знаменишаго Плашоника, онъ скоро пріобрѣлъ глубокія свѣдѣнія въ Плашонической Философіи. Познаніе сущесшвъ безшѣлесныхъ восхищало его; созерцаніе идей окрыляло духъ его; онъ былъ увѣренъ, чщо скоро приближищся къ исшинной мудросщи и будещъ созерцащь самаго Бога; ибо эщо сосшавляещъ цѣль Плашоновой философіи.

Пишая духъ свой сими умозрѣніями, Іуспинъ часшо удалялся ошъ города и предавался уединенію \*). Въ одно время, удалившись въ уединенное, приморское мѣсшо, всшрѣшилъ онъ почшеннаго, украшеннаго сѣдинами сшарца, и имѣлъ съ нимъ важный разговоръ. Содержаніе сего разговора было слѣдующее: Сшарецъ, услышавъ ошъ Іуснияна похвалу философіи, предложилъ ему во-\*) Іусния. Разговор. съ Трифон. гл. 3-7.

просъ о значения оной; ошвешь последняго подаль первому поводъ бесъдовань о Богъ. Далье сей старець внушиль Іустину, что разумъ, самъ по себъ, безъ содъйсшвія Свяшаго Духа, не можешъ имъшь досшашочнаго познанія о Богь; что тайны Богопознанія, непостижимыя для разума, Богь благоволиль: ошкрышь людямь посредсшвомь Богодухновенныхъ Пророковъ, предвозвѣсшившихъ пришествіе въ міръ Сына Божія; и чше несомивнная досшовврносшь исшинъ и предсказаній, возвѣщенныхъ Пророками, подшверждена чудесами и собыщіями. Пошомъ онъ увърилъ Іусшина, чшо Писанія Пророковъ существующь и нынв; что онв могуть просвѣшипь разумъ познаніемъ исшины, и чшо для сего, пошребенъ. Божественный свъть. Наконець беседу свою заключиль онь сими словами: молись Боеу, стобы Онв отверзв. тебъ двери свъта! Сказавъ сіе, онъ осша-. виль Іусшина. Кшо быль сей Сшарвць?-неизвъсшно, Евсевій \*) и Св. Меводій \*\*) учиверждающь, чщо онь несомньнно быль мужь. Апостольскій ; нькоплорые изь новыйщихь.

\*) Евсев. Церк. Ист. кн. 4 гл. 3.

\*\*) Св. Мевод. у фотія въ кн. 234. стр. 189.

Писапислей догадывающися, чиго этно быль Св. Поликарпъ \*). Но винобы ни быль сей симарецъ, бесёда его произвела въ Іуслинів великую перемізну \*\*): она возбудила въ немъ пламенную любовь къ Проронанъ и Апослюламъ, засінавила чишань Св. Писаніе и ириугошовила его из принящію Хрисинанской Въры.

Въ сіе время въ Азін воздвигнущо было гоненіе на Хрисиліанъ \*\*\*). Враги Въры, разналяя умы народа поспыднъйними клевенами на Хрисиліанъ, упощребляли всв усиля къ угнъшенію оныхъ. Іусшинъ, видя, чио Хрисиліане съ непоколебниою швердоспию переносящъ всв ужасы мученій и съ радосинію принимающъ самую смерний, справедливо заключилъ, чио люди сіи ни мало невиновны въ щъхъ злодвяніяхъ и гнусныхъ

\*) Болланд. на 13. Апръл. спр. 110.

\*\*) Іуспин. Разговор. съ Триф. гл. 8.

\*\*\*) Сіе гоненіе, случившееся около гао года по Р. Х. въ правденіе Адріана, воздвигнутю было не Императоромъ, но правителяни провинцій. См. Тертулл. Анолог. и Дамприд. Жизнь Алекс, Севера.

спраспляхь, какія приписываеть имъ слепотспивующій народь. Человеко, преданный постыдныло страстало, не можето встресать смерть со радостію, говориль Философъ. Сіе удостоверило его, что все злодеянія, приписываемыя Христіанамъ, сунь плоды клеветы, и что ученіе ихъ и правила жизни святы, праведны и согласны сь здравымъ разсудкомъ \*).

Убъдившись въ Божесшвенносши и свящоспи ученія Хрисшова, Іусшинъ осшавилъ Языческую Философію, и на Зо году своей жизни, около 133 года по Р. Х. шоржесшвенно принялъ Хрисшіанскую Въру \*\*). Осшавивъ Языческую мудросшь, <sup>4</sup>онъ не осшавилъ Философской маншіи и носилъ оную до конць своей жизни \*\*\*). Содълавшись носылю село.

- \*) Іусшин. Аполог. 2. гл. 12.
- \*\*) Двян. Свяш. на 13 Апрвл. ш. э. сш. 111. и сл. Тиллемон. ш. э. сш. 316.
- \*\*\*) Евсев. Церк. Ист. кн. 4. гл. тг. Сія одежда не имъла ничего общаго съ Язычествомъ: она, по свидътельству Тертулліана, (De pallio сар. 11) носима была не столько Философами, сколько людьми вообще учеными и про-

евкожо, Іусшинъ пушешествовалъ по разнымъ спранамъ: онъ вездъ, гдъ шолько могъ найши Апосшольскихъ учениковъ, бесъдовалъ съ ними и пріобрълъ полное и швердое познаніе о жизни и Ученіи Іисуса Хрисша. Ушвердившись въ Въръ, онъ вооружился прошивъ Язычниковъ, Іудеевъ и разныхъ Ерепиковъ; препирался съ ними словесно и письменно и многихъ пріобрълъ Богу и Церкви.

Прибывъ въ Римъ, Іуспинъ ошкрылъ училище и преподавалъ въ ономъ насшавленія въ Хрисшіанской Въръ\*). Ревнуя о благососшояніи Церкви, онъ первый написалъ Апологію въ защищеніе Хрисшіанъ, и подалъ оную около 139 года Имперашору Аншонину Крошкому \*\*). Въ слъдсшвіе сей Апологіи Имперашоръ издалъ указъ, воспрещающій пришъснящь Хрисшіанъ за исповъданіе Въры и повельвающій обвинишелей оныхъ подвер-

вождающими строгую жизнь. Евсевій (Ц. И. кн. 6. гл. 19.) пишеть, что Патріархъ Александрійскій носиль подобную Философскую мантію. \*) Іероним. Кн. о Знам. Писат. гл. 23. \*\*) Евсев. Церк. Ист. кн. 4. гл. 11. Іуст. Аполог.

1. Лумпер. Истор. Богосл. ч. 2. стр. 60.

гашь наказанію \*). Оставивъ Римъ, Іуспинъ отправился въ Азію, и объявивъ правителямъ Указъ Имперанюра, возсніановиль шишину въ церквахъ Азійскихъ. Прибывъ вшорично въ Римъ \*\*), онъ съ новою ревностію вооружился противъ враговъ имени Христова. Іусшинъ зналъ, чшо Язычники и Іуден пишающь къ нему ненависть и что рарзвращенный Кресценцій, Циникъ, строишъ ему ковы: но ни угрожающія бъдствія, ни опасность смерши не могли ошклонишь его ошъ свящаго защищенія Въры. Онъ написаль около 150 года вторую Апологію и подаль оную Римскому Сенату \*\*\*). Въ сей Апологіи защищникъ Въры, предсказывая свою смершь, говоришъ: Я знаю, тто Философы уловять меня своими ковами и пригвоздять ко древу; ожидаю сего ото Кресценція \*\*\*\*). Предсказаніе Святаго скоро исполнилось. Злобный врагь Хрисшіанской Въры, Кресценцій, обличенный Іу-

\*\*) Дъян. Св. на 13 Ап. на 2. стр. 115 и сл. \*\*\*) Лумп. Ист. Богосл. ч. 2. стр. 80 и сл. \*\*\*\*) Анолог. 2. гл. 3.

<sup>\*)</sup> Евсев. Ц. И. кн. 4. гл. 12 ж 13. Ороз. Церк. Исп. кн. 1. гл. 14. Зонар. Донюп. кн. 12. гл. 1.

стиномъ въ заблужденіяхъ и гнусныхъ порокахъ, оклеветалъ его и предалъ Римскому суду. Истинный Христіанскій Философъ съ Христіанскою твердостію перенесъ страданія и, по выраженію Евсевія \*), усвигало святую и дѣятельную жизнь свою священнылю лиутенисестволю.

Досшопримвчашельныйшія сочиненія Св. Іусшина, кромв двухь Апологій, сушь слёдующія: Разговорь съ Трифономь, Книга о Монархіи, Увещаніе и Речь къ Еллинамь.

Для полнаго изображенія славы Св. Іусшина довольно сказашь, чшо всѣ почши Ошцы Церкви съ восшоргомъ прославляли его: иные называли его великиліб и удивительныліб, другіе судеснѣйшиліб и Божественныліб \*\*); самые враги православной Вѣры изъявляли къ нему глубокое уваженіе \*\*\*). Св. Церковь совершаешъ памящь его і Іюня.

\*) Евсев. Ц. И. кн. 4. гл. 16.

\*\*) Евсев. тамже и гл. 11. Св. Епиф. Ерес. 46. ч. 1. Іерон. Катал. тл. 23- Фот. кн. 231. Св. Мевод. у Фот. кн. 234.
\*\*\*) Таціан. стр. 259. Тертулл. противь Валентин. ч. 5.

### СВ. ОТЦА НАШЕГО ІУСТИНА АПОЛОГІЯ І.

#### или

### ЗАЩИЩЕНІЕ ХРИСТІАНЪ ПРЕДЪ АНТО-НИНОМЪ КРОТКИМЪ.

1. Къ Императору Титу Элію Адріану Антонину Благочестивому, Августу Кесарю, и Вериссиму сыну, Философу, и Луцію Философу, родному сыну Цесаря, и усыновленному сыну Благочестиваго, любишелю наукъ, и къ священному Сенату и всему народу Римскому, обращаюсь съ моимъ словомъ и моленіемъ о людяхъ разнаго рода, несправедливо ненавидимыхъ и шъснимыхъ, я изъ, числа ихъ, Іустинъ, сынъ Присковъ, Вакхіевъ, урожденецъ Флавіи, новаго города Сиріи Палестинской.

2. Исшинно благочестивымъ и Философамъ разумъ повелъваетъ уважать и любить полько исшину, и не слъдовать мнъніямъ древнихъ, когда онъ худы. Да и не только велитъ здравый разумъ не слъдовать шъмъ,

которые несправедливо поступали или учили; но любишель исшины совершенно долженъ ръшишься говоришь и дълашь правду, предпочишая ее душъ своей, хошя бы смершь угрожала ему. Вы называешесь Благочесшивыми и Философами, и слывеше вездв подъ именемъ блюстителей правды и любителей наукъ. Но шаковы ли вы на самомъ дъль, окажется ниже. Мы предстали предъ васъ не съ шъмъ, чшобы льсшишь вамъ письмомъ симъ, или говоришь въ удовольсшвіе ваше, но просимъ васъ, чтобъ вы произвели судъ съ строгимъ и внимательнымъ разсудкомъ, и произнесли свой приговоръ, не руководсшвуясь предубъжденіемъ, не полагаясь на людей суевърныхъ, не увлекаясь неосновашельнымъ какимъ-шо побужденіемъ, или давнею усилившеюся худою молвою. Мы думаемъ, чшо ни ошъ кого не можемъ мы потерпъть ничего худаго, естьли не обличатъ насъ въ чемъ нибудь худомъ, и не докажушъ, чшо мы негодные люди. А вы умершвишь насъ, правда, можеше, но вреда сдълать не можеше.

3. Но чтобъ кто не почелъ словъ сихъ

безразсудными и дерзскими, мы просимъ изследовашь, въ чемъ ихъ обвиняющъ; и есшьли обвиненія окажушся дільными, пусшь наказывающь ихъ, какъ слѣдуе́шъ, или 'лучше, мы сами накажемъ. Есшьли же никшо ни въ чемъ обличишь не можешъ, по здравый разумъ не велипть, по одной худой молвъ, обижашь людей невинныхъ, или паче самихъ себя, когда не по суду, а по страсти дъла производить станеще. Всякій здравомыслящій скажеть, что наилучтій и единственно правильный ходъ дъла шаковъ, чшобы подчиненные съ своей сшороны предсшавляли неукоризненносшь въ жизни и мысляхъ, а начальствующіе давали приговоръ не по насилію и самовластію, но руководствуясь блаточестіемъ и философіею. Это послужило бы къ добру и начальствующихъ и подчиненныхъ. Да и изъ древнихъ нъкто нъгдъ скаваль: есшьли начальники и подчиненные не будушъ Философами, шо общесшва не MOгупть благоденствовать. И такъ наше дъло представить на разсмотръніе всъхъ и жизнь и ученіе, дабы вмъсто шъхъ, которые ничего нашего не знающь, самимь намъ не подъящь наказанія за що, въ чемъ другіе по

слѣпошѣ погрѣшали: а ваше дѣло, какъ пребуешъ разумъ, выслушащь и бышь добрыми судіями. Ибо не просшишельно уже будешъ предъ Богомъ, есшьли вы, узнавъ исшину, несправедливо посшупащь будеще.

По одному имени, безъ прикосновенныхъ къ имени дълъ, не льзя судищь, хорощо ли чшо или худо. Хошя впрочемъ, чшо касаешся до нашего имени, кошорое порочашъ, мы самые добрые люди (хенботитов). Но поелику не почишаемъ за справедливое, прибъгашь съ прозьбою шогда, когда за одно имя признающъ насъ худыми; и шакже, есшьли мы ни по имени, ни по образу жизни, нимало не оказываемся виновны, що ваше двло, позабопниться, читобы, несправедливо наказывая неповинныхъ, самимъ вамъ по справедливосши не подвергнушься казни. Неосновашельно было бы посшуплено, есшьли бы спали чию выхвалять или подвергать наказанію по одному имени, не показавь изъ самыкъ двлъ, хорощо ли то или худо. Вы у себя никого изъ осуждаемыхъ не наказываеще, докодъ не найдеше ихъ виновными; а у нась одно имя принимаение за обвинение,

9

хошя впрочемъ, что до имени касается, вы болѣе должны наказывать обвинителей. Насъ обвиняютъ въ томъ, что мы Христіане; а доброе (хелъо) ненавидѣть, несправедливо. Также естьли кто изъ обвиняемыхъ отречется, и скажетъ только слово, что онъ не Христіанинъ, то вы его отпускаете, какъ бы уже не имѣя ничего къ обвиненію преступника: естьли же кто объявитъ себя Христіаниномъ; то за одно сіе объявленіе наказываете, тогда какъ надлежало бы изслѣдовать жизнь и того, кто объявилъ себя Христіаниномъ, и того, который отрекся, дабы изъ самыхъ дѣлъ оказалось, каковъ тотъ и другой.

4. Какимъ образомъ нѣкошорые, принявъ оптъ Учишеля Хрисша заповѣдь не ошрицашься, при исшязаніи измѣняюшъ, шакимъ же образомъ другіе худою жизнію, можешъ бышь, досшавляюшъ другимъ поводъ, обвиняшь всѣхъ Хрисшіанъ въ нечесшіи и беззаконіи. Но въ семъ случаѣ они несправедливо посшупаюшъ. Ибо нѣкошорые усвояющъ себѣ имя и одежду Философскую, хошя нимало несоошвѣшсшвенно сему званію посшу-

пающъ; и вы знаеще, что и тв изъдревнихъ, которые мыслили и учили несогласно съ другими, называются однимъ и твмъ же именемъ Философовъ. Нъкоторые изъ нихъ учили безбожію, и Стихотворцы разсказывыютъ о распутствъ Юпитера и дътей его. И ваши судьи не останавливаютъ ихъ ученія; но вы даете награды и почести тъмъ, которые безславятъ ихъ всенародно.

5. Чтожъ бы сіе значило? Надъ нами, когда мы свидътельствуемся, что ничего несправедливаго не дълаемъ, и не имъемъ такихъ безбожныхъ мыслей, не по суду проязводише дело, но по влеченію безразсудной страсти и по наущенію злыхъ демоновъ безъ суда казните насъ, нимало не заботясь. Скажемъ исшину. Еще въ древнія времена злые демоны, ошкрышо являясь, наводили людямъ ужасы, шакъ что ть, которые съ разсудкомъ не могли судить о произшествіяхъ, будучи объящы страхомъ и не понимая, чшо это были злые демоны, называли ихъ богами, и нарицали ихъ шакимъ именемъ, какое кшо изъ демоновъ самъ себъ давалъ. Но когда Сокрашъ ръшился обнаружишь сіе, руковод-

Digitized by Google

ЧАСТЬ XVII.

17

спивуясь испиннымъ разумомъ и изследованіемъ, и ошвесни людей ошъ демоновъ, щогда сами демоны, посредствомъ злонравныхъ людей сдълали що, чшо его умершвили, какъ безбожника и нечестивца, подъ швмъ предлогомъ, будшо бы онъ вводишъ новыя божесшва. Подобнымъ образомъ и надъ нами они тоже самое дълаютть. Ибо какъ среди Еллиновъ, шакъ и среди иноплеменныхъ народовъ обнаружило и обличило ихъ Слово, принявшее видимый образъ, вочеловъчившееся и нарекшееся Іисусомъ Хрисшомъ. Въруя сему Слову, духовъ, дълавшихъ шакія дъла, мы не шолько не называемъ исшинными, но злыми и нечестивыми, которые по дъдамъ своимъ не могушъ даже сравняшься съ людьми, любящими добродъшель. Пошому-шо и называющь нась безбожниками.

6. И сознаемся, что мы безбожники въ отношени къ шаковымъ мнимымъ богамъ, но не въ отношени къ Богу истиннъйтему, къ Отцу правды и цъломудрія, и прочихъ добродътелей, и чистому отъ всякаго зла. Но какъ Его, такъ и пришедщаго отъ Него Сына и предавщаго ученіе сіе намъ и

18

воинсшву прочихъ, послъдующихъ и уподобляющихся Ему благихъ Ангеловъ, равно и Духа Пророческаго чшимъ и покланяемся, воздавая сію честь словомъ и исшиною, и ошкрыто преподавая сіе всякому желающему научиться шому, чему сами мы научены.

7. Но скажушъ: нъкошорые изъ взящыхъ къ допросу дъйствительно оказались виновными. Правда, многихъ и многокрашно находили бы вы шаковыми, есшьли бы всякій разъ изслъдывали жизнь обвиняемыхъ. Однако по швмъ вышесказаннымъ людямъ не можно осуждащь всвхъ. Вообще мы сознаемся, чиго какъ между Еллинами учившіе по своему вымыслу называющся однимъ именемъ Философовъ, хоппя бы ученіе ихъ было и несогласно: шакъ и у находящихся между варварами мудрецовъ, мнимыхъ или исшинныхъ, порицаемое имя у всъхъ одно. Всъ называюшся Хрисшіанами. Почему мы просимъ, чшобы штвхъ, на кого доносящъ вамъ, судили, смошря по двламъ ихъ, дабы обвиненный наказываемъ былъ, какъ пресшупникъ, а не какъ Хрисшіанийъ. Есшьля же кщо окаженися невиннымъ, пусшь освобожатенъ будешъ, какъ

Храстіанинъ, не сдълавщій ничего худаго. Мы не просимъ васъ наказыващь обвинищелей. Ибо они отрекаются по причинъ сроднаго имъ зла и по невъдънію добра.

8. Вникнише, мы для вась это говоримь. Хошя въ нашей состоить воль, отречься при допросахъ: но мы не хоппимъ жишь обманомъ. Поелику, желая въчной и чисшой жизни, мы стремимся къ пребыванію съ Богомъ, Опщемъ и Создателемъ всего міра, и спъшимъ бышь исповъдниками, будучи убъжлены и въруя, что получить сіе могуть ть, которые дълами своими доказали Богу, что они Ему последовали и любили пребыващь у Него, гдъ злу нъшъ мъсша. Крашко сказашь: въ эшомъ состоишъ шо, чего мы ожидаемъ, и чему научились ошъ Хрисша и учимъ. Подобно, какъ Плашонъ говорилъ, чшо Радаманить и Минось будушть мучить грешниковъ, кошорые къ нимъ придушъ; шакъ и мы ушверждаемъ шоже самое, но прибавляя, что наказаніе сіе совершить Христось и надъ самыми шълами, кошорыя будушъ соединены съ душами, и чшо онъ будушъ мучипься ввчнымъ мученіемъ, а не шолько въ

продолжении шысячи лёшъ, какъ говориль Плашонъ. Есшьли же кшо скажешъ намъ, чшо сіе невѣрояшно и невозможно, шо, по крайней мѣрѣ, погрѣшносшь сія есшь наща домашняя, пока не докажемъ, чшо мы на дѣлѣ ни въ чемъ невиновны.

9. Мы не воздаемъ чесши множесшвомъ жершвъ и вънками изъ цвъщовъ шъмъ, кошорыхъ изобразили люди, и посшавивъ въ храмахъ, назвали богами; поелику мы знаемъ, что они бездушны и мертвы, и образа Божія не имѣюшъ; (ибо мы не думаемъ, чшо Богъ имвешъ такой образъ, какой, по словамъ нъкошорыхъ, предсшавленъ для почишанія) но они имъюшъ имена и видъ оныхъ являвшихся злыхъ демоновъ. Да и нужно ли сказывашь вамъ, когда вы сами знаеше, какъ художники располагающь вещесшвомъ, ощесываюшъ, обрубаюшъ, плавяшъ, долбяшъ, и неръдко изъ негодныхъ сосудовъ, посредспивомъ искусства, перемънивъ только видъ и давъ иной образъ, наименовывающъ богами? Сіе мы считаемъ не только противнымъ разуму, но и оскорбищельнымъ для Бога, когда имя Его усвояется вещамъ шлъннымъ и

Digitized by Google

**2**I

мребующимъ пособія, между шѣмъ какъ Онъ имѣептъ неизреченную славу и образъ. Вы очень хорощо знаеше шакже, чщо художники оныхъ люди непошребные и со всѣми пороками; я не изчисляю ихъ въ подробноспи. И какое безуміе!—Люди распушные дѣлаюшъ и передѣлываюшъ боговъ для поклоненія, и къ храмамъ, гдѣ они посшавляющся, опредѣляющъ шаковыхъ сшражами, не смошря на що, чщо беззаконно помыслишь и сказашь, чщобы люди были сшражами у боговъ!--

10. А намъ предано, чщо Богъ не шребуешъ ошъ людей вещесшвеннаго принощенія, поелику видимъ, чщо Самъ Онъ все подаешъ. Но мы научены и убъждены и въруемъ, чщо Онъ шъхъ шолько пріемлешъ, кошорые подражающъ Ему въ свойсшвенныхъ Ему добродъщеляхъ, въ цъломудріи, правдъ, человъколюбіи, и во всемъ, чщо прилично Богу, неименующемуся никакимъ опредъленнымъ именемъ. Мы научены шакже, чщо Онъ, яко благій, въ началъ все устроилъ для человъковъ изъ безобразнаго вещесшва. И чщо они, еспьли согласно съ Его намъ-

реніемь, окажушся досшойными по двламь своимъ, удосшоящся жишь съ Нимъ, и царспивованы съ Нимъ, сдълавниесь нешлънными н безстрастными. Ибо какимъ образомъ въ началь создаль Онь несуществовавшихь, шакимъ же, думаемъ, образомъ, по милосния своей удосшонить нешленія и сожитія сь Собою шъхъ, кошорые любили благоугодное Ему. Чщо мы произошли въ началь, это не наше было дъло; но чщобы мы послъдовали Ему, посредствомъ разумныхъ силъ, коими Онъ одарилъ насъ, избирая що, чщо Ему пріяшно, къ сему Онъ убъждаетъ насъ и ведешь къ въръ. И мнъ кажешся, чшо на всъхъ людяхъ лежишъ обязанносшь, не препятствовать сему ученію, но паче преклоняшь къ оному. Ибо чего не могли дълащь законы человъческіе, то сотворило бы слово Божіе, есшьли бы злые демоны, при содъйсщвіи находящейся въ каждомъ человъкъ злой и многообразной похоши, не разсъяли много дожныхъ и безбожныхъ поняшій;-чего у насъ совсѣмъ нѣшъ,

11. Вы, слыша, что мы ожидаемъ царства, напрасно полагаеще, что мы говоримъ

Digitized by Google

о царсшвъ человъческомъ, между шъмъ какъ мы говоримъ о царсшвованіи съ Богомъ, шакъ какъ эшо ясно видно и изъ шого, чшо исшязуемые вами исповъдующъ, чшо они Хрисшіане, хошя знаюшъ, чшо исповъднику предлежишъ смершная казнь; ибо, есшьли бы мы ожидали человъческаго царсшва, шо ошрекались бы, дабы не бышь умерщвленными, или сшарались бы скрывашься, дабы получишь ожидаемое. Но поелику не на насшоящее мы полагаемъ надежду, шо и не смощримъ на умерщвляющихъ, хошя бы и непремънно умерешь было должно,

12. Чшожъ касаешся до общесшвеннаго спокойсшвія, мы вамъ содъйсшвуемъ и способсшвуемъ въ щомъ болъе всъхъ людей, ибо мы полагаемъ, чшо ни злодъю, ни корысшолюбцу, ни злоумышленнику, ни добродъшельному невозможно скрышься ошъ Бога, и чшо каждый по мъръ дълъ получишъ въчное мученіе или спасеніе. Есшьли бы всъмъ людямъ было сіе извъсшно, шо никшо не согласился бы жишь порочно въ крашкое время жизни, зная, чшо онъ пойдешъ въ огонь на въчное осужденіе, но все-

мърно удерживалъ бы себя и украшался бы добродъшелію, дабы получишь ошъ Бога блага, а мученій избъгнушь. Ибо не изъ сшраха законовъ, вами посшавленныхъ, и наказаній сшараюшся укрышься пресшупники; но дълаюшъ пресшупленія, зная, чшо ошъ васъ, какъ ошъ людей укрышься можно, А есшьли бы знали, и увърены были, чшо ошъ Бога не можно скрышь не шолько дъла, но и намъренія; що, по крайней мъръ, изъ сшраха наказаній всячески сшарались бы весши себя чинно, въ чемъ и вы согласищесь.

13. Вы, кажешся, опасаешесь, чшобы всѣ не сшали жишь добродъшельно, и вамъ уже некого будешъ наказывашь. Но эщо дъло палачей, а не добрыхъ начальниковъ. Мы увърены, чшо злые демоны, кошорые и ошъ живущихъ не по разуму шребуюшъ жершвъ и служенія, дълаюшъ и сіе, какъ выше сказали мы. Но не думаемъ, чшобъ сдълали чшо нибудь прошивное разуму вы, кошорые любише благочесшіе и Философію. Есшьли же и вы, подобно безсмысленнымъ, обычан предпочишаеше исщинъ; що дълайше, чшо въ ващей власщи. (Власши же у начальниковъ,

7

вредночникощикъ мнъніе ислинъ, сполько, сколько у разбойниковъ въ пуспомъ мъсциъ.) А чню вы не сдълаеще шакой жершвы, сіе показываенъ Умъ. Мы знаемъ, чию послъ родившаго Его Бога никакой начальникъ не равняешся съ Цимъ въ державъ и правосудіи. Ибо какимъ образомъ бъдность, или страданія, или безславіе ощцевское принящь въ наслъдство всъ ощрицающся, такъ и що, чщо избращь запрещаещъ Умъ, умный не будетъ избиращь,

14. Чшо все сіе будешь, предсказаль Учишель нашь, и Сынь Ощца всѣхъ и Владыки-Бога, и Посланникъ Іисусъ Хрисшосъ, ошъ коего получили мы и имя Хрисшаело, Ошъ шого мы и щверды во всемь, чему научены онгъ Него, пошому чию на дѣлѣ сбываешся ию, чему бышь предваришельно Онъ предрекъ: а сіе есшь дѣло Божіе. Онъ сказаль, прежде нежели сбылось; и сбываешся шочно шакъ, какъ предсказано,

15. И шакъ можно было бы намъ и на семъ осшановищься и не прибавлящь ничего болье, въ шой мысли, чию мы просимъ спра-

ведливато и испиннато. Но поелику знасить, чию въ дущъ, невъдъніемъ одержимой, не легко можно сдълащь перемъну крашкими словами, що, для убъжденія любищелей исшины, ръшились присовокупишь еще нъсколько словъ, зная, чщо не не возможно избъгнущь невъдънія, когда предложена будещъ испина.

16. Като изъ здравомыслящихъ не сознается, что мы не безбожники, когда почниаемъ Создашеля всего міра, и согласно съ шъмъ, какъ мы научены, говоримъ, чио Онъ не требуеть крови и возліяній и куреній, а восхваляемъ Его, по мъръ силъ, словомъ молишвы и благодаренія за все шо, чъмъ довольствуемся? Мы думаемъ, что одна сія честь достойна Его, чтобы сотворенное имъ въ пищу не огнемъ истребляли мы, но упошребляли для себя самихь и для шребующихъ, а Его благодарили, и посредствомъ слова возносили Ему хваленія и песни какъ ва що, чшо мы сошворены, щакъ и за всъ вещи, къ зравію служащія, за различные роды произведеній, за перемены времень; н въруя въ Него, возсылаемъ прошенія о томъ, чпобы опапь быль въ нешазнік. Мы

**\$**7

докажемъ шакже, чщо по оправедливосши чшимъ и научившаго насъ сему и для сего родившагося Іисуса Хрисша, распяшаго при Поншів Пилашь, бывшемь обласшеначальникъ Іудеи, во времена Тиверія Кесаря, ибо мы знаемъ, чшо Онъ Сынъ самаго исшинна**что Бога, и поставляемъ** Его на второмъ мѣсшѣ, а Духа Пророческаго въ трепњемъ чинъ. Насъ счишающъ безумными за що, чию мы, послъ неизмъннаго и присносущаго Бога и Родишеля всъхъ, даемъ вшорое мъсто распятому человъку, а не знаютъ того, что въ семъ заключается тайна. Просимъ васъ вникнушь въ шо, чшо мы предложимъ.

1.7. Прежде всего просимъ васъ остеречься, чтобы демоны, о которыхъ говорили мы выще, не обольстили васъ и не воспретили даже принять и понять слова наши. "Ибо они стараются держать васъ въ рабствъ и служеніи, и, то являясъ во снъ, то обворожая волшебнымъ искусствомъ, берунть во власть всъхъ, ни мало не старающихся о спасеніи своемъ. Такъ и мы, послъ того какъ увъровали Слову, отъ нихъ отстали,

и посредсшвомъ Сына послъдуемъ Единому Богу нерожденному; мы прежде находили удовольспивіе въ любодъяніи, нынъ любимъ одно цъломудріе; прежде пользовались волшебными хитростями, а нынъ предали себя благому и нерожденному Богу; прежде мы болъе всего забошились о снисканіи богашсшва и имънія, нынъ и що, чщо имъемъ, вносимъ въ общесшво и дълимся со всякимъ нуждающимся; прежде другъ друга ненавидили и убивали, и съ иноземцами, по обычаямъ нашимъ. не могли бышь за однимъ сшоломъ, нынъ. по явленіи Хрисшовомъ, живемъ вмѣсшѣ, и за враговъ молимся, и несправедливо ненавидящихъ стараемся убъждать, чтобы они, живя по славнымъ Хрисшовымъ правиламъ, върно надъялись получишь съ нами однъ и твже блага отъ владычествующаго надъ всъми Бога.

18. Дабы не подумали вы о насъ, чшо мы оболыцаемъ васъ своими мудрованіями, шо заблагоразсудили мы прежде изложенія доказашельсшвъ, упомянушь нѣчшо изъ ученія самаго Хрисша: а вамъ, какъ сильнымъ Государямъ, надлежищъ изслѣдовашь, исшинно

Digitized by Google

Ан мы научены сему и учимъ. Слова Его были крашки и необщирны; ибо Онъ былъ не Софисшъ, но слово Его было сила Божія. О целомудріи Онъ шолько сказаль: Кто взелянеть на женщину съ похотствованіемь, тото уже прелюбодъйствовало во сердиъ предд Боеомд. (Мат. 5, 26.) И: Естьли правов око твое соблазняето тебя, выколи его: ибо лугше тебъ одноокому войти во царство небесное, нежели со двумя елазали быть ввержену во огнь въгный. (Мар. 9, 47.) И: Кто женится на отпущенной оть другаео мужа, тоть прелюбодыйствуеть. (Маш. 19, 9) И еще: Есть некоторые, которые сдвлались скопцали ото селовъково и есть такіе, которые сами себя сдвлали скопцами, рази царствія небеснаго, но не всъ логуто снести сіе. (Маш. 19, 12.) \*) Какъ вступающіе во вторый бракъ по закону человъческому, у нашего Учишеля счишающся гръшниками, шакъ и взирающіе на женщину съ похошствованіемъ. Ибо не шошъ шолько ошвергаешся Имъ,

\*) Тексшы Св. Писанія переведены здісь шакь,
 какь они приведены у Писашеля.

кто дъломъ любодъйствуенть: но и птоптъ, кшо любодъйствованнь хочешь, шакъ какъ Богу извъстины не шолько дъла, но И 110мышленія. И есшь многіе и многія, лешь шеспидесяния и семидесяния, кошорые, изъ дътства сдълавшись учениками Христовыми, живушъ въ девсшве; и я хошель бы показать таковыхъ всему роду человъческому. Что говорить намъ о безчисленномъ множествь обранившихся отъ распутства X и научившихся сему? Не праведниковъ, и не цъломудрыхъ призывалъ Христосъ къ покаянію, но нечестивыхъ, распутныхъ и неправедныхъ. Такъ говорилъ Онъ: Я пришело не праведниково, но ервиниково призывать ко покалнію. (Машо. 9, 13.) Ибо Отецо небесный хогето покалнія ервиника, а не мухенія его.

19. О любын ко всёмъ Онъ шакъ училъ. Естьли любите люблщихо васо, тто новаго дёлаете? Ибо и блудники сіе дёлають. А Я говорю вамо: молитесь за врагово вашихо, и любите ненавидлщихо васо и благословляйте клянущихо васо и молитесь за обижающихо васо. (Машо. 5,46, 44.)

А о томъ, чтобы дълипься съ нуждаюничего не дълашь для шимися, И хваетовства, Онъ такъ говорилъ: Всякому прослщему дайте, и хотящаго взять вб займы не убъегайте. (Мато. 5, 42.) Ибо естьли даете во займы тыло, ото кого надветесь полугить, то сто новаго двлаете? И лытари сіе двлаютд. Вы же не собирайте себъ сокровищь на земль, едъ моль и ржа истребляеть и воры подкапывають: а собирайте себь сокровища на небесахъ, едъ ни моль ни ржа не истреблясть. (Мато. 6, 19. 20.) Ибо какая польза селовъку естьли онд и цълый мірв пріобрътеть, душу же свою погубить? Или какой дасто за нее выкупо? (Мато. 16, 26.) И тако собирайте себъ сокровище на небесахо, едь ни моль, ни ржа не истребляетв. И: Будьте благи и милосерды какв и Отець вашь блаев и милосердь (Лук. 6, 36.) И велить Солнцу своему восходить надо ервшными и праведными и злыми. (Мато. 5, 45.) Не заботьтесь, сто вало всть, или во сто одвться: не лугше ли вы птицо и звърей? Бого питаето и ихо. И тако не заботьтесь, сто вало всть, или

32

во тто одъться. Потому тто Отецо вашо небесный знаето, тто вы во семо имъете нужду. А ищите царства небеснаго и все сие приложится вамо. (6, 25. 32. 33.) Ибо гдъ сокровище, тамо и умо теловъка. (6, 21.) И не дълайте сего такъ, ттобы видъли теловъки; инате не будето вамо награды ото Отца вашего небеснаго. (6, 1.)

20. А о шомъ, чшобы бышь незлопамяппными и услужливыми для всвхъ и негнѣвливыми, Онъ говорилъ слѣдующее: *Уда*рившему тебя во щеку подставь и друеую, и кто береть у тебя рубашку или одежду, не препятствуй. Кто разсердится, тотв повиненв огню. Кто понудитв тебя пройти версту, пройди со нимо дев. (Матө. 5, 41.) Да сіяють добрыя дела ваши предв селовъками, стобы они видя удивлялись Отцу вашему, который на небесахо (5, 16.) Не должно противоръчить, и не совътуется намъ подражать худымъ людямь; но Онь увъщеваль, чшобы шерпьніемъ и кротостію отводить всъхь оть постыдныхъ дълъ и пристрастія къ порокамъ. Сіе самое мы можемъ показашь на многихъ ЧАСТЬ XVII. 3

изъ нашихъ, которые изъ наглыхъ и свирѣпыхъ перемѣнились, побѣждены будучи или тѣмъ, что послѣдовали строгости жизни сосѣдей, или тѣмъ, что видѣли въ спутникахъ чудное терпѣніе, или научившись изъ опыща сотрудниковъ.

21. Такъ повельль Онъ вовсе не клясшься, а говоришь правду. Вовсе не кленитесь. Но да будето слово ваше: да, да; и ньто, ньто. А тто сверхо сего, то ото лукаваео. (Машо. 5, 34. 37.) А чшо покланяшься должно единому Богу, шакъ убъждаешъ Онъ: Наибольшая заповъдь есть сія: Господу Боеу твоему покланяйся, и Ему единому служи, ото всего сердца твоего, и ото всей кръпости твоей, Господу Богу, сошворившему шебя. (Машо. 4, 10. Мар. 12, 30.) Когда нъкто подощелъ къ Нему и сказалъ: Утитель благій! Онъ сказалъ въ ошвъшъ: Никто не блаеб, како только едино Бого, еошворившій все. (Машо. 19, 16. 17.)

22. Есшьли же найдушся шакіе, которые нё шакъ живушъ, какъ училъ Хрисшосъ, шъ пуспь знаюнъ, чню они не Хрисшіане, хо-

тя и изрекають языкомь учение Христово: поелику Онъ сказалъ, чшо не шъ спасушся. которые только говорять, но тв, которые и дела делающъ. Онъ сказалъ шакъ: Не всякой говорящій Мнь: Господи, Господи; войдетв вб царство небесное, но исполняющій волю Отца Моего, который на небесахд. (Машо. 7, 21.) Ибо кто слушаеть Меня и исполняето, сто Я еоворю, тото слушаеть пославшаео Меня. Мноеје скажутв Мнь: Господи, Господи, не Твоимв ли именемв мы ъли и пили и судеса творили? И тогза скажу имь: отойзите отв Меня дълающіе беззаконіе. (Машо. 7, 22.23.) Тогда будеть плагь и скрежеть зубовь; когда праведники возсіяють, како солнце; (Мато. 13, 42. 43.) а неправедные посланы будутв во сень высный. Многіе пріидуть во имя Мое снаружи одътые во овъгью кожц, а внутри волки хищные. По двламв ихв узнаете ихв. Всякое деревоз не принослщее хорошаго плода, срубаюто и бросають вы огонь. (Мато. 7, 15. 16. 20.) А чшобъ наказываль шъхъ, кошорые не жибушъ соотвытственно ученію Его, а толь-

ко называющся Хрисшіанами, о шомь и вась просимь.

23. Подаши и повинносши посшавленнымъ ошъ васъ чиновникамъ мы вездъ прежде всъхъ сшараемся вносишь, шакъ какъ научены Имъ. Въ одно время, подошедши нъкоторые, спрашивали Его: должно ли платить Кесарю подашь? Онъ ошвъчаль: Скажите Мнь: сей образо на сей монеть? Они сказали: Кесаревб. Онъ на сіе отвѣчалъ имъ: И тако отдавайте Кесарево Кесарю и Божіе Боец. (Маш. 22, 17-21.) По сему хошя покланяемся единому Богу, но и вамъ вовсемъ ошъ усердія служимъ, признавая васъ Царями и начальниками человъковъ, и молясь о томъ, чтобы вы, при царской власти, имъли и здравое сужденіе. Есшьли же вы, не смошря на що, чшо мы молимся и все ошкрышо объявляемъ, не обрашише вниманія, що мы никакого вреда не пошерпимъ, въруя, или лучше, бывъ увърены, чшо каждый по мере дель наказань будеть огнемь въчнымъ, и по мъръ силъ, какія получилъ кшо ошъ Бога, пошребуешся ошъ него ошчешъ, какъ Хрисшосъ сказалъ: Колц дало

Боеб болѣе, отб того и потребуется болѣе. (Лук. 12, 48.)

24. Посмошрише на кончину каждаго изъ бывшихъ Государей. Они умерли общею всъмъ смершію. Есшьли бы смершію переходили въ состояние безчувствия, то сіе было бы выгодно для всъхъ, беззаконно жившихъ. Но поелику у всъхъ жившихъ осшаешся чувсшво, и въчное всъмъ предлежишъ мученіе; шо не пренебрегише приняшь увъреніе и въришь, чшо сіе истинно. И вопрошеніе умершихъ и видънія отроковъ, и вызыванія дуть человъческихъ, и шакъ называемые у Магиковъ наводишели сновъ, и подслушивающіе во храмахъ, и все дълаемое шъми, которые умъюшъ это двлать, должно увврить васъ, что дущи по смерши имъюшъ чувсшво. Въ семъ да увъришъ васъ и ученіе Писапиелей, Емпе-Пивагора, Платона и Сократа, и докла и Гомерова пропасть, и сошествие Улисса для осмошрвнія сего, и мнвнія другихъ, говорившихъ шоже. Послушайше насъ, по крайней мъръ, на равнъ съ ними, поелику и мы не менье ихъ въруемъ Богу, но даже болье, пошому чию мы надъемся опяшь получинь

умершія и въ землю обрашившіяся тъла наши, полагая, что нътъ ничего невозможнаго для Бога.

25. Естьли же-разсудить, то болье невърояшнымъ показашься можешъ, какимъ образомъ мы нѣкогда не существовали въ шълъ. И кшо бы подумалъ, чшобы изъ малой капли человѣческаго сѣмени могли образовашься косши и жилы и плошь, какъ мы это видимъ. Скажемъ теперь въ предположеніи. Есшьли бы кшо шогда, какъ вы не были еще шакими, какъ шеперь, и не было еще шакихъ вещей, показывая съмя человъческое и изображение вида человъческаго, сказаль вамъ и сшаль увъряшь, чшо изъ сего самаго вошъ чшо сдълалось: шо повърили ли бы вы, не увидъвъ на самомъ дълъ? Никшо, думаю, не рышился бы сказашь сіе. Такимъ же образомъ и вы не върише ошъ шого, чшо вы еще не видали воскресшаго мершвеца. Но какъ прежде не повърили бы вы, что изъ малой капли можно сдълашься вамъ шакими, и однакожъ видище, чщо это дълается: шакимъ же образомъ судище, чшо и человусскимъ шъламъ, на подобіе съменъ въ зем-

зв разрѣшившимся, не невозможно, по Божію поведьнію, въ свое время воскреснушь и облечься въ нешльніе. Я не могу сказащь, какое признаюшъ приличное Богу могущесшво шѣ, кошорые говорящъ, чшо все переходишъ въ шо, изъ чего чшо сдѣлалось, и чшо сверхъ сего и Богъ ничего не можешъ сдѣлашь. Но шо вижу, чшо они прежде не повѣрили бы, чшобы возможно было когда нибудь изъ шакого начала сдѣлашься шакими, какими видящъ они и самихъ себя и весь міръ,

26. Мы за лучшее починаемъ въришь и тому, что по собственной природь и для людей невозможно, нежели подобно другимъ ничему не върищь: поелику знаемъ, что и Учитель натъ Іисусъ Христосъ сказалъ: Невозможное селовъкамо возможно Боеу, (Лук. 18, 27.) И также сказалъ: Не бойтесл убивающихо васо и послъ не моеущихо нигеео болъе сдълать. А бойтесь того, кто по убіеніи и душу и тъло можето вверенуть во есенну. (Лук. 12, 4. 5.)

27. Геенна есшь мъсшо, гдъ мучишься будушъ неправедно живще и невърующіе все-

Digitized by Google

39

му тому, чему научиль Богь чрезь Христа. Да и Сивилла и Истаспь говорили, что тильное будеть пищею огня. А такъ называемые Стоические Философы утверждають, что и самъ Богь разрътится въ огонь, и, по измънении, говорять снова будеть мірь. Мы же представляемъ себъ, что Богъ, Творецъ всего, лучте вещей измъняемыхъ.

28. И такъ еспьли мы иное говоримъ согласно съ уважаемыми у васъ Спихошворцами и Философами, а другое выше и превосходнье, и пришомъ съ доказашельсшвомъ: то почему болъе всъхъ несправедливо ненавидящь нась? Когда говоримь, чшо BCe yстроено и сотворено Богомъ, по пусть думаюшть о насъ, будшо мы говоримъ мненіе міръ Платоново; когда утверждаемъ, что сгоришъ, пусть представляють, будто это мнъніе Сшоиковъ; и когда полагаемъ, чщо души неправедныхъ, и по смерши имъя чувсшвованіе, буду́шть мучишься, а души добрыхъ людей, удалены будучи ошъ наказаній, будушъ жишь въ блаженсшвъ, шо пусшь предсшавять, что мы говоримъ тоже, что Стихошворцы и философы. Ушверждая, чшо

40

не должно покланяшься дѣлу рукъ человѣческихъ, мы говоримъ шоже, чшо Менандръ Комикъ и другіе шакъ говорившіе. Они говорили, чшо художникъ важнѣе произведенія. Не новое вносимъ шакже прошивъ шакъ называемыхъ у васъ сыновъ Зевесовыхъ, когда говоримъ, чшо Слово, кошорое есшь первородный Божій, Іисусъ Хрисшосъ, Учишель нашъ, родился безъ смѣшенія, и чшо Онъ распяшъ, умеръ, и воскресши вознесся на небо.

29. Извѣсшно вамъ, сколько было сыновъ Зевесовыхъ, по сказанію уважаемыхъ у васъ Писашелей. Ермій, исшолковашельное слово и учишель всѣхъ; Ескулапій, бывшій врачемъ, кошорый, будучи пораженъ молніею, возшелъ на небо; шакже Діонисъ расшерзанный; Геркулесъ, во избѣжаніе шрудовъ бросившійся въ огонь; Діоскуры, родившіеся ошъ Леды, и Персей ошъ Данаи, и родившійся ошъ людей Беллерофоншъ возшелъ на конѣ Пегасѣ. Чшо уже говоришь объ Аріаднѣ и другихъ, подобно ей въ число звѣздъ включенныхъ? Да и по чему сами вы умирающихъ у васъ Имперашоровъ всегда хощи-

ше не подвергнуть смерши, и выставляете какого нибудь человъка, кошорый бы съ кляшвою увърялъ, чшо онъ видълъ, какъ сожженный Кесарь съ костра восходилъ на небо? А какія повъсшвующся дъянія шакъ называемыхъ сыновъ Зевесовыхъ, знающимъ не нужно сказывашь: развъ шолько шо сказашь, что онъ написаны для развращения нравовъ и во вредъ учащимся. Пошому чшо всѣ думаюшъ, чшо хорошее дъло, подражать богамъ. Да удалишся ошъ цъломудренной души шакая мысль о богахъ, будшо бы и самый главный и, по словамъ ихъ, родишель всѣхъ, Зевесъ, былъ ошцеубійца, и пришомъ убійца шакого же ощца, самъ былъ побѣждаемъ пристрастіемъ къ порочнымъ И THVснымъ удовольсшвіямъ, и дъшямъ своимъ позволяль шоже дълашь. Счишашь досшойными безсмертія мы научились только техъ, которые свято и добродътельно живуть близъ Бога, а о шѣхъ, которые жили неправедно и не покаялись, мы въруемъ, чщо они MYчашся въ въчномъ огнъ.

30. Сынъ Божій, называемый Іусусъ, хощябъ и просто былъ только чедовъкъ, по

своей премудросши досшоинъ называшься Сыномъ Божіимъ. Да и всъ Писашели называють Бога Опщемъ и человѣковъ и боговъ. Есшьли же мы говоримъ нѣчшо особенное, чшо Онъ, Слово Божіе, необыкновеннымъ образомъ рожденія родился ошъ Бога, какъ прежде мы сказали: то пусть будеть сіе у насъ обще съ вами, кошорые Ермія называеше словомъ, посылаемымъ ошъ Бога для возвъщенія. Есшьли же кшо сшанешъ порочить то, что Христосъ былъ распятъ; то и это есть обще съ исчисленными выше страдавшими у васъ сынами Зевеса. И притомъ, какъ повъствуется, страданія ихъ доводившія до смерши были не одинаковы, но различны такъ что Онъ, и по особенности страланія, кажешся ничъмъ не ниже ихъ, но даже и выше, какъ мы въ продолжени слова объщались доказать, или уже доказали. Ибо изъ дълъ оказываешся, кшо лучше. Естьли же мы сказываемъ, чшо Онъ родился ошъ Дъвы: пусть и сіе будеть общее съ Персеемъ. Когда говоримъ, чшо Онъ исцълялъ хромыхъ, разслабленныхъ и сшраждущихъ отъ рожденія, и воскрешаль мершвыхь, шо и въ семъ случаъ должны вы представить, что

мы говоримъ подобное шому, чшо говоряйть о двяніяхъ Ескулапія.

31. Впрочемъ да будетъ вамъ извъстно, чшо шолько шо исшинно, чшо сказываемъ мы, узнавъ оптъ Христа и оптъ предшествовавшихъ Ему Пророковъ, кошорые древнъе всъхъ бывшихъ Писашелей вашихъ. И надлежишь въришь словамъ нашимъ, не пошому, чшо мы говоримъ схожее съ ними, но потому, что говоримъ истину, такъ какъ научалъ насъ сему Іисусъ Хрисшосъ, единый собственно Сынь, родившійся ошь Бога, Слово Его и первенецъ и сила, и по волъ Его сдълавшійся человъкомъ, для измъненія и возвышенія рода челов'вческаго. И прежде, нежели Онъ между человъками былъ челонъкоторые предварительно вѣкомъ, для вышесказанныхъ злыхъ демоновъ, перенявъ опть Спихопворцевь, разсказывали за дъйсшвишельное що, что они баснословили. Такимъ же образомъ произвели они и шъ порочныя и нечесшивыя дъла, кошорыя о насъ разсказывающъ, чему нъшъ никакого свидъшеля и доказащельства. Представимъ доказашельсшва въ обличение сего.

32. Во первыхъ, не смошря на шо, чпо мы говоримъ согласно съ Еллинами, однихъ шолько насъ ненавидящъ за имя Хрисшово, и безъ всякой вины, какъ пресшупниковъ, предающъ смерши, между шъмъ какъ другіе въ другихъ мъсшахъ и дерева обожаюшъ И рѣки, и мышей, и кошекъ, и крокодиловъ и множесшво безсловесныхъ живошныхъ; И пришомъ не одно и шоже у всъхъ служищъ предметомъ почитанія, но у однихъ то, у другихъ другое, шакъ чшо всв люди одни для другихъ нечестивы; потому что не одно и шоже почишающъ. Въ семъ шолько и обвиняшь насъ можеше, чшо мы не однихъ съ вами боговъ почишаемъ и умершимъ не приносимъ возліяній и куреній, и надгробныхъ вънцевъ и жершвъ: хошя впрочемъ швердо знаете, что не однъ и тъже вещи у однихъ почишающся богами, у другихъ звърями, а у иныхъ свящынею.

33. Во вшорыхъ, мы изъ всего рода человъческаго древле почишавшіе Діониса, сына Семелы, и Аполлона сына Лашоны, о коихъ говоришь срамъ, чшо они дълали, шакже Прозерпину и Афродищу, влюбленныхъ въ

Адониса, коихъ и шаинсшва вы ошправляеше, шакже Ескулапія и другихъ шакъ называемыхъ боговъ, нынѣ, хошябъ и смершь угрожала, всѣхъ ихъ презрѣли для Іисуса Хрисша; а посвяшили себя нерожденнному и безсшрасшному Богу.

· · · · · · · · · · · · · · ·

34. Въ третьихъ, и по вознесени Христовомъ на небо демоны выставляли нъкошорыхъ людей, называвшихъ себя богами; и они не только не были гонимы вами, но и удостоились чести. Таковъ былъ нѣкто Симонъ Самарянинъ, изъ села называемаго Гишшона, кошорый за шо, чшо въ царствованіе Клавдія Кесаря посредствомъ искусства дъйствующихъ въ немъ духовъ дълалъ волшебныя чудеса въ царственномъ городъ ващемъ Римъ, признанъ богомъ, и какъ богъ, почшенъ у васъ статуею. Сія статуя воздвигнуша на ръкъ Тибръ между двумя мосшами, съ шакою Римскою надписью: Симону Богу святому. И почти всъ Самаряне, а нъкошорые и изъ другихъ народовъ, привнавая его за перваго Бога, и покланяющея

ему. И какую-шо Елену, кошорая вездѣ съ нимъ въ шо время ходила, а прежде жила въ блудномъ домѣ, называюшъ первою бывшею ошъ него лыслію. Знаемъ шакже, чшо нѣкшо Менандръ, Самарянинъ же, изъ села Каппарешеи, ученикъ Симона въ бышносшь свою въ Аншіохіи, по дѣйсшвію демоновъ, многихъ обольщалъ волшебнымъ искуссшвомъ, даже увѣрялъ послѣдовашелей своихъ, чшо они не умрушъ. Еще и нынѣ есшь нѣкошорые изъ его учениковъ, держащіеся шакогоже мнѣнія.

35. Еще нѣкшо Маркіонъ, Поншянинъ, кошорый и нынѣ еще учишъ вѣрующихъ ему, признаешъ другаго какого-шо бога, кошорый выше Творца. Онъ, при содѣйсшвіи демоновъ, многихъ повсюду въ родѣ человѣческомъ засшавилъ говоришь богохулѣсшва и ошвергашь Бога, Творца всего міра, а исповѣдовашь, чшо нѣкошорый другой богъ, коиорый больше Его, сошворилъ болѣе, нежели Онъ. Всѣ вышедшіе ошъ шакихъ людей, какъ сказали мы, называюшся Хрисшіанами, шакимъ же образомъ, какъ и содержащіе одно и шоже съ Философами ученіе носящь

на себъ общее наименованіе Философовъ. Дълаюшся ли у нихъ и зазорныя шъ дъла, которыя носяшся въ народъ, какъ-то загащеніе свътильниковъ, и взаимное смътеніе и яденіе человъческаго мяса, мы не знаемъ: но извъстно то, что вы ихъ не гоните, и не убиваете, не смотря на такое ихъ ученіе. Есть у насъ и сочиненіе о всъхъ бывщихъ ересяхъ; естьли угодно вамъ имъть его, мы доставимъ.

36. Мы, чшобы никого не сдълашь беззаконнымъ и нечесшивымъ, держались шакихъ мыслей, чшо подкидывашь младенцевъ есшь дъло худыхъ людей. Во первыхъ, поелику мы видимъ, чшо всъ почши на любодъйсшво упошребляющся.

И у каждаго изъ почишаемыхъ вами Боговъ изображаешся змъй, какъ великій и шаинсшвенный символъ. А шо, чшо у васъ дълаешся и уважаешся ошкрышо, будшо бы погасаешъ и изчезаешъ свъшъ Божій, намъ приписываеше; чшо впрочемъ служишъ во вредъ не намъ, кощорые ошсшали ошъ шакихъ

дълъ, но шъмъ, кошорые сами ащо дълають и лжесвидъщельствують. Ибо у насъ начальникъ злыхъ духовъ называещся змъемъ и сашаною и діаволомъ, шакъ какъ вы можете узнать сіе изъ нашихъ книгъ, естьли сдълаете изслъдованіе. И о немъ сказалъ Хрисшосъ, чшо онъ будешъ посланъ въ огонь со всъмъ своимъ воинсшвомъ и съ послъдующими ему человъками, чшобы мучишься въ безконечные въки. А чшо Богъ медлищъ сіе дълашь, що это дълается для рода человъческаго. Поелику Онъ предвидищъ, что нъкоторые покаявщись спасутся, а нъкоторые, можетъ быть, еще и не родились. И въ началь Онъ соптворилъ родъ человъческій разумнымъ и способнымъ избирашь испинное, и дълать доброе, такъ что никакому человьку нышь предь Богомь извиненія; ибо всь сотворены разумными и СПОсобными размышлящь. Еспьли же кню не въруешъ, чшо Богъ печешся о семъ, шошъ хитрымъ образомъ опровергаетъ бытіе Его, или долженъ будешъ сказашь, чшо хошя Онъ есшь, но увеселяещся зломъ, или существуешъ подобно камню, и что добродътель и порокъ ничего не значащъ, а по мнънію ¥.

ЧАСТЬ XVII.

**шолько людей** одно почитается добромъ, а другое зломъ: что и есть величайшее нечестіе и беззаконіе. Во вторыхъ и потому, чтобы изъ подкинутыхъ не умеръ кто, естьли не будетъ скоро взятъ, и чтобы намъ не сдълаться человъкоубійцами.

37. Но мы или въ началѣ всшупаемъ въ бракъ, съ шѣмъ, чшобы воспишывашь дѣшей, или, ошказываясь ошъ женидьбы, до-конца живемъ въ воздержаніи.

38. У Іудеевь были нькоторые люди, Пророки Божіи, посредствомъ которыхъ Пророчественный Духъ предсказывалъ будущее, прежде нежели оно сбылось. Пророчества ихъ, какъ онь были сказаны, когда они пророчествовали, написанныя въ книгахъ самими Пророками на собственномъ ихъ Еврейскомъ языкъ, цари бывшіе по временамъ у Іудеевъ имѣли у себя и хранили. Когда же Птоломей, Египетскій царь, устроялъ Библіотеку и старался собрать сочиненія всъхъ людей; то, услышавъ и о тѣхъ пророчествахъ, пос-

лалъ къ царсшвовавшему шогда у Іудеевъ Ироду, и просилъ переслашь къ нему книги пророчествъ. Царь Иродъ послалъ оныя, написанныя на Еврейскомъ языкъ, какъ выше сказано. Но поелику Египпияне не знали, что въ нихъ написано: по Пполомей снова послаль и просиль прислашь людей, кошорые бы перевсли ихъ на Греческій языкъ. Сіе исполнено; и шакимъ образомъ и у Египпянъ остались тв книги досель, и находятся повсюду у всѣхъ Іудеевъ. Сіи послѣдніе хошя и чишающъ, но не понимающъ сказаннаго, а почитають нась врагами и противниками, равно какъ и вы, убивая насъ и муча, когда полько могушъ, такъ какъ сами удостовъриться можете. Да и въ бывшей нынъ Іудейской войнъ, Варкохеба, начальникъ Іудейскаго возмущенія, Хрисшіанъ шолько однихъ вельль предавать ужаснымь мученіямь, естьли они не отрекутся отъ Іисуса Христа, и не будуть хулить Его.

39. Въ сихъ-що Пророческихъ книгахъ на ходимъ мы предсказанія о шомъ, чшо Іисусъ, нашъ Хрисшосъ, придешъ, родишся ошъ Дъ вы, и возрасшещъ, будешъ исцълящь всякую

болѣзнь и всякую немощь, и воскрешать мершвыхъ, подвергнешся зависши, и будепть неузнанъ, распять, умрешъ и воскреснетть, и на небеса взойдептъ, и будептъ и наречется Сыномъ Божіимъ; также, что нѣкоторые Имъ посланы будутъ проповѣдать сіе во весь родъ человѣческій, и болѣе изъ язычниковъ увѣруютъ въ Него. Предсказано было до явленія Его иное за пящь тысячь лѣтъ, иное за три тысячи, иное за двѣ, иное за щысячу, а иное за восемьсотъ; потому что въ различные вѣки являлись то тѣ, то другіе Пророки.

40. Моисей первый изъ Пророковъ сказалъ слово въ слово шакъ: Не оскудъето князь ото Іуды, и вождь ото тресло его, допдеже пріидето, Елиу же отложено: и Той будето талніе языково. Привлзули ко лозв жребл свое: исперето кровію ерозділ одвлніе свое. (Быш. 49, 10. 11.) Вамъ шеперь предосшавляется шщательно изслъдовань и узнать, до котораго времени былъ у Іудеевъ собственный Князь и Царь? До явленія Іисуса Христа, Учитсля нашего, и истолкователя неузнанныхъ пророчествъ,

52

Digitized by Google

такъ какъ Божественнымъ Святымъ Пророчественнымъ Духомъ предсказано чрезъ Моисея, что не оскудвето князь ото Іудеево, дондеже придето, Ему же отложено царство. Іуда же есть праотець Іудеевь, опть коего они и название Јудеевъ получили. Послѣ явленія Хрисшова вы начали царсшвовашь надъ Іудеями и овладели всею землею ихъ. А словами: Той будетв саяние языкоев, указываешся, что Онъ пріидешъ къ ожидающимъ Его изъ всъхъ язычниковъ; чщо и глазами вамъ видешь можно, и на самомъ деле удостовъриться. Ибо изъ всъхъ племенъ человъческихъ ожидающъ распятато во Іуден, послъ котораго тотчасъ Іудейская земля предана вамъ въ поддансшво.

41. Слова: Привязуяй ко лозь жребя свое; и: Исперето кровію ероздія одвяніе свое, образовашельно указывающь на що, чшо сбылось на Хрисшь, и чшо Имь было двлано. Жребя ослее сшояло шогда при входь въ одно село привязанное къ лозь; Хрисшось вельль ученикамъ своимъ привесши его къ себъ, и когда оно приведено было, Онъ съль на него и вощелъ во Герусалимъ, гдъ было

величайшее Іудейское Святилище, которое въ послъдсшвіц вами разрушено; и пошомъ. распять Онъ, чъмъ и остальныя слова Пророчества исполнились. Ибо слова: Исперетб кровію гроздія одъяніє свое, предвозвъщали страданіе, которое претерпить Онь, очищая кровію върующихъ Ему. Ибо наименованное Духомъ Божимъ чрезъ Пророка од вяніе сущь върующіе Ему человъки, въ коихъ живещъ съмя ощъ Бога, Слово. Въ словахъ: кровь гроздія, намекается на то, что имъющій явишься хошя будешь имвшь кровь, но не отъ человъческаго съмени, а отъ Божіей силы. Первая же по Опць всъхъ и Владыкъ Богъ сила и Сынъ, есть Слово. Какимъ образомъ, принявъ плоть, оно сдълалось человѣкомъ, о шомъ скажемъ послѣ. Какъ кровь виноградной лозы не человъкъ сотвориль, но Богь; такъ намекается, что и сія кровь произойдешь не ошь человьческаго съмени, но ощъ сиды Божіей, какъ сказали мы выше.

42. И Исаія другій Пророкь, о томъ же другими словами пророчествуя, такъ сказалъ: Возсілето зевзда ото Гакова и цевто ото

корене Івссеова взыдето, и на лышцу Тоео языцы уповати будуто. (11, 1 – 10.) Свътлая звъзда, которая возсіяла, и цвътъ, который взощель опть корени Іессеева, есть Христось. Онъ силою Божіею родился опть Дъвы, происходящей опть съмени Іакова, отца Іуды, вышесказаннаго праотца Іудеевъ. Іессей, по слову Пророческому, быль Его прародишель, и по преемственному родству быль сынъ Іакова и Іуды,

43. И еще послушайте, какъ предрекъ Исаія ясными словами, что Христось родишся отъ Дъвы. Сказано такъ: Се Дъва во гревь пріиметь и родить Сына; и нарекуто имя Ему, со нами Бого. (Иса. 7, 14,) Что, по понятію людей, неимовърно и HGвозможно, по предрекъ Богъ Пророческимъ Духомъ, дабы, при собышіи, не осшавались въ невъріи, но върили, потому что прежде было предсказано. Но чтобы нъкоторые, не понимая вышесказаннаго пророчества, не спали укорящь насъ въ помъ, въ чемъ мы укоряемъ сшихошворцевъ; то мы слова свои постараемся изложить яснье. Слова сіи: Се Дева во среве пріиметь, не значать, что

Авва зачнешъ, совокупившись. Ибо есшьли бы совокупилась она съ къмъ нибудь, що не быда бы уже Дъва. Но сила Божія, нашедши на Дъву, осънила ее и сдълала по, что она зачала, будучи Дъвою. И посланный въ то время къ Дъвъ Ангелъ Божій благовъспилъ ей сими словами: Се затнеши во тревъ отб Духа селта и родиши Сына, и Сынб Вышняго наресется. (Лук. 1, 31. 32.) И наресеши имя Ему Іисусь: Той бо спасеть люди своя ото еръхо ихо, (Маш. 1, 21.) шакъ какъ повъствують предавшіе памяти все, касающееся до Спасишеля нашего Іисуса Христа. Мы въримъ имъ, потому что и чрезъ вышеупомянушаго Исаію Пророчественный Духъ предсказалъ, какъ выше мы упомянули, чшо Хрисшосъ родишся. Подъ именемъ Духа и силы опть Бога не иное что разумъть должно, какъ Слово, кошорое есть перворожденно у Бога, какъ указалъ вышесказанный Пророкъ Моисей. И сей-то Духъ, сошедъ на Дъву и осънивъ ее не совокупленіемъ, но Божіею силою, сдълалъ ее чреватою. Имя Іисусь, естьли перевести съ Еврейскаго на Греческій языкь, значишь Спасишель: почему и Ангель сказаль Деве; И

наресеши имя ему Іисусб: Той бо спасетб люди Своя отб еръхб ихб.

44. Что пророчествующіе не инымъ чъмъ бывающъ вдохновены, какъ Словомъ Божінмъ, сіе и вы, думаю, скажеше. Выслушайше, какъ другой Пророкъ, Михей, предрекъ и о мъсшъ, гдъ надлежало родишься Ему. Онъ сказалъ шакъ: И ты Виелееме, еда малв еси во владыкахъ Јудовыхъ? Изъ meбе бо изыдетв вождь, иже упасетв люди Моя. (5, 2.) Въ землъ Іудейской есть одно село, опсшоящее опъ Іерусалима на придцать пять стадій, въ которомъ родился Іисусъ Хрисшосъ, какъ и узнашь можеще изъ записокъ переписи, которая была при Квиринь, первомь вашемь обласшеначальникь Іудеи. Иослушайше пророчествъ и о шомъ, чшо Христосъ по рождествь будетъ жить скрышо ошь другихь людей, пока не возмужаешь, какъ-шо и было. Это есть слъдующее:

45. Отрога родися намб, и юноша дадеся намб: его же нагальство на раменахб. (Иса. 9, 6.) Слова сім предозначали силу креста, къ которому распятый прило-

Digitized by Google

жиль рамена свои, какь вь продолжени рвчи ясиве показано будеть. И опять тоть же Пророкъ Исаія, по вдохновенію Духа Пророчественнаго, сказаль: Прострохо руць мои весь день ко людемо не покаряющимся и противоглаголющимь, иже ходиша путемо не добрымо. (65, 2.) Просято нынь у мене суда и приближитися ко Господу дерзають. (58, 2.) И опять въ иныхъ словахъ у другаго Пророка говорится: Ископаша нозъ Мои и руцъ, и о одежди Моей мсташа жребій. (Псал. 21, 17. 19.) Сь Давидомъ, Царемъ и Пророкомъ, который сказаль сіе, ничего шакого не случилось: но у Інсуса Хрисша распросшершы были руки, когда Онъ былъ распяшъ Іудеями, которые противоръчили Ему и говорили, что Онъ не Христось. И притомъ, какъ сказалъ Пророкъ, ругаясь надъ Нимъ посадили Его на судилище и говорили: суди насъ. А слова: Ископаша руцъ Мои и нозъ, были указаніемъ на гвозди, которыми на крестъ прибиты были руки и ноги Его. И, по распя**ш**іи Его, распинавшіе Его бросили жребій объ одеждъ Его и раздълили по себъ. А чшо дъйствищельно сіе было, можеще узнащь

58

изъ акшовъ, при Поншіи Пилашѣ бывшихъ. Еще приведемъ пророческія слова другаго Пророка, Софоніи, въ кошорыхъ онъ ясно предсказалъ, чшо Хрисшосъ, возсѣдя на жребяши ослемъ, войдешъ въ Іерусалимъ. Слова сіи сушь слѣдующія: Радуйся зѣло, дици Сіонова, проповѣдуй дщи Іерусалимова. Се Царь твой ерядето тебъ кротоко, всѣдо на осля и жребя сына подбяремнита. (3, 14. и Захар. 9, 9. Машө. 21, 5.)

46. Когда слышише, чшо слова Пророковъ какъ бы опть чьего лица говоряшся, шо не думайше, чшо онъ говоряшся опть самихъ шъхъ вдохновенныхъ мужей, но опть движущаго ихъ Слова Божія. Оно иногда, какъ предвъщашель, говоришъ о шомъ, чшо будешъ, иногда изрекаешъ, какъ опть лица Владыки всъхъ и Ошца Бога, иногда какъ оптъ лица Хрисшова, иногда какъ оптъ лица людей, оптвъшсшвующихъ Господу или Ошцу Его: чшо самое и у ващихъ Писашелей видъть можно, гдъ хошя пишешъ все одинъ, но говорящія лица различны. Не понимая сего Іудеи, у кощорыхъ находяшся книги Пророковъ, не узнали прищедшаго Христа, да и

насъ ненавидящъ, когда говоримъ, что Онъ пришелъ, и доказываемъ, что Онъ распятъ́, ими, какъ было предречено.

47. Дабы и сіе было для васъ ясно, вошъ какія слова ошъ лица Ошца сказаны вышереченнымъ Пророкомъ Исајею: Позна волд стяжавшаго, и осель ясли Господина свовео: Израиль же Мене не позна, и людіе Мои не разумѣша. Увы языко ерѣшный, людіе исполнени ерѣховб, сѣмя лукавое, сынове беззаконніи, остависте Господа. (1, 3. 4.) И еще въ другомъ мъсшъ, когда шошъ же Пророкъ говоритъ также отъ Отца: Кій домв созиждете Ми? елаголетв Господь. Небо престоло Мнъ и земля подножіе ного Моихо. (66, 1.) И еще въ другомъ мъсшъ: Новольсягий вашихо и Субботв ненавидитв душа моя, и великаго дне поста и праздности не терплю. И аще приходите явитися Ми, не услышу васв, руки ваша исполнены крове. Аще принесете ми семидало, кадило, мерзость Ми есть. Тука овново и крове юнцово не хощу. Кто бо изыска сія изд рукд вашихд? (Ис. 1, 11—15.) Но разрышай всяко

60

соузд неправды, разрушай обдолженія насильныхд писаній. Безкровнаго и нагаго прикрой, раздробляй алгущему хлъбд твой. (58, 6. 7.) Здъсь судить также можете, каково то ученіе, которому учить Богъ чрезъ Пророковъ.

48. А когда отъ лица Христова говоринъ Пророчественный Духъ, такъ въщаетъ: Прострохб руць мои кв людемв непокаряющимся и противу глаголющимо, иже ходиша путемо не добрымо. (Ис. 65, 2.) И еще: Плещи Мои вдахо на раны и ланитъ Мои на заушенія: лица же Моего не отвратихо ото студа заплеваний. И Господь помощнико Ми бысть: сего ради не усрамихся, но положихо лице свое, аки твердый камень, и разумвхд, яко не постыждуся; зане приближается оправдаяй Мя. (50, 6-8.) И опяшь, когда говоришть: И о одежди Моей меташа жребій и ископаша нозв Мои и руцв. (Пс. 21, 17. 19.) Азб уснухо и спахо, и востахо, яко Господь заступито Мя. (3, 6.) И опять, когда говоришь: Глаголаша устнали, покиваша елавою, елаголюще: да избавить Себе. (21,

8. 9.) Все сіе сдълано Іудеями надъ Хри спюмъ, какъ вы сами узнашь это можете. Ибо когда Онъ распятъ былъ, они, тевеля губами и кивая головою, говорили: Воскресившій лертвыхд, пусть спасетд самаго Себя. (Матө. 27, 39. 42.)

49. Когда же Пророчественный Духъ говорить, какъ предрекающій будущее, тогда **говорить** такъ: Отв Сіона бо изыдетв законв и Слово Господне изв Іерусалима: и судити будетв посредъ языкв, и изоблисить люди мноеи: и раскують меги свои на орала и копія своя на серпы и не возметв языкв на языкв меса и не навыкнутв ктоли ратоватися. (Ис. 2, 3. 4.) Чпю сіе шочно шакъ было, можеше сами удостовъришься. Изъ Герусалима числомъ двенадцать человъкъ вышло въ міръ и притомъ люди неученые, не умъющіе говорить: но силою Божіею они вразумили весь родъ человъческій, чшо посланы Хрисшомъ научить всъхъ Слову Божію. И мы, которые прежде одинъ другаго убивали, не шолько не враждуемъ съ врагами, но чшобы не солгашь и не обмануть дълающихъ допросы, съ ра-

досшію, исповѣдуя Хрисша, умираемъ. Конечно, можно было бы пользовашься намъ въ семъ случаѣ пословицею: Клялся языко, а улю не подо клятвою. Но смѣшно бы было, шогда какъ присягающіе вамъ и вписываемые на службу воины держашся даннаго слова, и предпочишаюшъ сіе и собсшвенной жизни, и родишелямъ, и ошчизнѣ, и всѣмъ домашнимъ, не смошря на шо, чшо вы ничего не можеше досшавишь имъ нешлѣннаго, есшьли бы мы изъ любви къ нешлѣнному, не переносили всего для полученія желаемаго ошъ Того, кошорый можешъ дашь.

50. Выслушайте, какъ предречено и о проповѣдникахъ ученія Его и показавшихъ явленіе Его. Вышереченный Пророкъ и Царь пророчественнымъ Духомъ такъ сказалъ: День дни отрыгаето елаголо и нощь нощи возвѣщаето разумо. Не суть рѣги, ниже словеса, ихо же не слышатся еласи ихо. Во всю землю изыде еѣщаніе ихо, и во концы вселенныя елаголы ихо. Во солниѣ положи селеніе свое: и той яко женихо исходяй ото сертога своего, возрадуется яко исполино тещи путь. (Пс. 18, 3. 4. 5. 6.)

63

51. Сверхъ сего и о другихъ предсказаніяхъ того же Давида упомянуть мы СЧИтаемъ за полезное и приличное. Изъ нихъ можно вамъ узнащь, какъ повелъваешъ людямъ жишь Пророчественный Духъ, и какъ предсказывается, что на Христа востанетъ Иродъ Царь Іудейскій и сами Іудеи Пи-И лашъ, вашъ бывшій у нихъ обласшеначальникъ съ воинами своими. Тамъ сказано шакже, чшо увърующъ въ Него изъ всего рода человъческаго, что Богъ называетъ Его Сыномъ Своимъ, и покоришъ Ему всѣхъ враговъ: шакже, чшо демоны сшарающся избъжашь, сколько можно имъ, власши Ощца всъхъ и Владыки Бога, и власнии Христовой, и какъ Богъ призываешъ всъхъ къ покаянію, прежде насшупленія дня суднаго. Сказано такъ: Блажено лужо, иже не иде на совъто несестивыхо, и на пути еръшныхо не ста, и на съдалищи губителей не съдъ: но вб законъ Господни воля его, и въ законъ Его поугится день и нощь. И будеть яка древо насажденное при исхо--дищихв водь, еже плодв свой дасть во время свое: и листо его не отпадето, и вся, елика аще творить, успъеть. Не тако

негестивіи, не тако, но яко прахо, его же возметаето вътро ото лица земли. Сего ради не воскреснуть несестиви на судь, ниже гръшницы во совъто праведныхо. Яко въсть Господь путь праведныхо и путь несестивых погибнет в. (Пс. 1.) Вскую шаташася языцы, и людіе поучишася тщетнымв? Предсташа царіе земстіи, и князи собрашася вкупъ на Господа и на Христа Его, елаголюще! Расторенено узы ихо, и отверженов ото насв иго ихо. Живый на небесвхо посмъется имо, и Господь поругается имб. Тогда возлаголетв ко нимо енвеоло своимо и простію своею смятеть я. Азы же поставлень есль Царь отд Него нало Сіономо горою святою Его, возвыщаяй повельние Господне. Господь ресе ко Мнв: Сынд Мой еси Ты, Азб анесы родихо Тя. Проси ото Мене, и дамо Ти · Азыки достояніе Твов, и одержаніе Твое концы земли. Упасеши я жезломо жельзнымв, яко сосуды скудельники сокрушини A. И нынъ царіе разультте, накажитеся вси судящіи земли. Работайте Господеви со страхомв, и радуйтесь Ему св трепетомв. Пріимите наказаніе, да не коеда Члеть XVII.

65

 $\mathcal{G}_{\mathcal{G}}$ 

проенъвается Господь, и погибнете отб пути праведнаго. Егда возгорится вскоръ ярость Его, блажени вси надъющіися нань. (Пс. 2.)

52. И опяшь въ другомъ пророчесшвѣ Пророчественный Духъ, давая знать чрезъ шого же Давида, что Христось по распяшіи воцарится, такъ сказаль: Воспойте Господеви вся земля, и блаеовъстите день отд дне спасеніе Его, яко велій Господь и хвалено зъло, страшено надо всъли боеч. Яко вси бози языко идоли бъсово суть: Боеб же небеса сотвори. Слава и хвала предб лицемв Его, крыпость и похвала вв мвств святыни Его. Далите славу Господеви Отцу въковб. Возмите дары, и внидите предв лице Его, и поклонитеся во дворъхд святыхд Его. Да убоится отд лица Его вся земля, и да исправится и да не подвижится. Да возвеселятся во языцъхв: Господь воцарися сб древа. (Пс. 95, 1-12. Паралип. 16, 23-31.)

53. Когда Пророчественный Духъ о будущемъ говоритъ, какъ о бывшемъ уже, такъ

какъ и изъ вышереченныхъ словъ заключищь можно, то, дабы читающимъ не представилось возраженія, изъясними и эню. О чемъ извъсшно, чшо оно непремънно будешъ, шо предрекается какъ уже бывшее. А что дъйсшвишельно шакъ принимашь должно, вникнище умомъ въ по, чщо сказано. Давидъ вышесказанное изрекъ за тысячу пятьсотъ льть прежде того, какъ Христось, сдълавшись человѣкомъ, распяшъ, и никшо изъ бывшихъ прежде Его, будучи распяшъ, не досшавилъ радованія народамъ, да и послѣ Его никто. Но нашъ Іисусъ Христосъ, будучи распяшъ и умерши, воскресъ и воцарился, возшедъ на небо; и шо, что Онъ проповъдаль чрезъ Апосшоловъ у всъхъ народовъ, служингъ радосшію для ожидающихъ объщаннаго ошъ него нешльнія.

54. Но дабы иные изъ вышесказаннаго не заключили, будшо мы говоримъ, чшо произшесшвія происходя́ть по необходимосши судьбы, пошому чшо онѣ предсказаны по предвѣдѣнію; шо разрѣшимъ и сіе. Мы, научены будучи Пророками, чшо каждому по мѣрѣ дѣлъ воздающся или наказапія и мученія, или

награды, ушверждаемъ исшинное мнѣніе. Поелику есшьли не шакъ, но все бываешъ ошъ судьбы, то совершенно нъть въ насъ свободы. Ибо естьли судьбою опредълено одному быть добрымъ, а другому порочнымъ, то не льзя одного одобряшь, а другаго порицашь. Опять же, естьлибы человъческій родъ не имълъ способности съ свободнымъ произволеніемъ убъгашь порочнаго и избирашь доброе: що онъ не былъ бы виновенъ ни въ чемъ, чшо бы ни дълалъ. Но чшо онъ съ свободнымъ произволеніемъ или поступаетъ хо-'рошо, или гръшишъ, мы шакимъ образомъ доказываемъ: мы видимъ, что одинъ и тотъ же человъкъ переходишъ изъ одного состоянія въ другое прошивное: а естьли бы судьбою определено было ему, или бышь порочнымъ, нли честнымъ, то онъ не могъ бы переходишь въ прошивныя сосшоянія и не могъ бы многократно перемъняться. Да и не были бы одни хороши, а другіе худы. Поелику тогда мы стали бы доказывать, что судьба причиною пороковъ и между шъмъ прошивное самой себъ производишъ; или надлежало бы признашь за исшину вышесказанное положеніе, что нъть ни добродь-

68

шели, ни порока, но все полько по мнѣнію почипаетися добрымъ или худымъ: чщо, по ученію исшиннаго разума, есть величайщее нечестіе и беззаконіе.

55. Впрочемъ ша судьба неизбъжна, чшо избирающимъ доброе. предлежишъ досшойная награда, равно какъ избирающимъ пропивное предлежать достойныя наказанія. Ибо человъка создалъ Богъ не шакимъ, какъ другія творенія, на примъръ дерева и четвероногія, которыя не могупть дъйствовать съ свободою. Иначе онъ не былъ бы досшоинъ награды и похвалы, есшьли бы не имълъ свободы избирать доброе, но быль бы сотворенъ такимъ; и естьли бы худъ былъ, не могь бы по справедливости быть наказань, когда бы быль шаковь не самь по себь, но пошому чшо не могь бы бышь не щаковъ, каковъ есшь.

56. Сему научиль насъ Свяшый Пророческій Духь, который сказаль чрезъ Моисся, что первосозданному человьку сказано было отъ Бога такимъ образомъ: Се предб лицемо теоимъ благо и зло, избери бла-

есс. (Втор. 30, 15. 19.) И еще чрезъ Исаію, другаго Пророка, какъ бы ошъ лица Ощца всъхъ и Владыки Бога шакимъ образомъ ска-- зано о семъ: Измыйтеся игисти будете, отбимите лукавства ото душо вашихо. Наугитеся добро творити: судите сиру, и оправдите вдовицу, и пріндите и истяжимся, елаголетъ Господь: и аще будутъ еръси ваши яко багряное, яко волну убълю: и аще будуть яко тереленое, яко сньго убълю. И аще хощете и послушаете Мене, благая земли снъсте: аще же не послушаете Менс, месь вы поясть: уста бо Господня елаголаша сія. (1, 16—20) Сказано здъсь: Мегь вы поясто; а не говоришъ Пророкъ, что мечами убиты будутъ непослушные. Мегь Божій есть огонь, коего пищею сушь предающіеся порокамъ. По сему-то и говорить: Месь вы пояств; уста бо Господня елаголаша. Естьли бы говорилъ Пророкъ о мечь, который съчетъ и пошчась пересшаешъ, що не сказалъ бы: полств.

57. И Платонъ, когда говоришъ, что вина въ человъкъ избирающемъ, а Богъ не ви-

новенъ, шо говоришъ, заимсшвуя ошъ Пророка Моисея. Ибо Моисей сшарѣе и всѣхъ Греческихъ Писашелей. Да и все, что Философы и Спихотворцы говорили о безсмерпіи души, о наказаніяхъ по смерши, о созерцаніи небеснаго и о подобныхъ предмешахъ, заимствовали они опъ Пророковъ. Опъ нихъ могли они узнать, и узнаннное предлагали. Почему у всѣхъ, кажешся, есть сѣмена испины: но что они не точно выуразумѣли ихъ, видно изъ того, что они сами себъ иногда противорѣчатъ,

58. И шакъ когда говоримъ, чшо Пророками предсказано, чему бышь надлежало, що не шо говоримъ, будшо сіе дълаешся по необходимосши судьбы, но шо, чшо Богъ знаешъ напередъ будущія дъла всъхъ человъковъ. И какъ у нихъ есшь шакое мнъніе, чшо каждый человъкъ получишъ награду по мъръ дълъ, шо и Онъ Пророчесшвеннымъ Духомъ предрекаешъ, чщо они получашъ ошъ Него по досшоинсшву своихъ дълъ, всегда напоминая и внушая шакимъ образомъ человъческому роду и показывая, чщо Онъ промышляещъ и печешся о нихъ,

Digitized by Google

59. По дъйсшыю злыхъ демоновъ опредъдена смершная казнь шъмъ, кшо сшанешъ чищашь книги Пророческія, дабы сшрахомъ ошврашишь людей, чшобы они ошъ чшенія не научались доброму, и удержащь ихъ въ рабсшвъ своемъ; чего впрочемъ не могли они сдълашь навсегда: Понюму чшо не шокмо мы сами безбоязненно чишаемъ оныя, но и вамъ, какъ видише, предсшавляемъ на усмошръніе, будучи увърены, чшо онъ для всъхъ понравяшся. Хошя бы и не многихъ убъдили мы въ шомъ, но весьма много пріобръшемъ пользы; ибо, какъ добрые дълашели, получимъ ощъ Господа награду.

60. Послушайще, что говорищъ Пророкъ Давидъ о томъ, что Отецъ всѣхъ Богъ возведетть Христа, по воскресеніи Его изъ мершвыхъ, на небо, пока не покоритъ враждующихъ на Него демоновъ, и пока не исполнится число праведныхъ и добродѣтельныхъ, которыхъ Онъ предувѣдалъ и для которыхъ не привелъ еще въ исполненіе своего опредѣленія. Сказано такъ: Реге Господъ Господеви лоели, сѣди одесную Мене, дондеже

положу враги Твоя подножіе ного Твоихо. Жезло силы послето Ти Господь ото Іерусалима: и господствуй посредь врагово Твоихв. Св Тобою нагало вв день силы Твоея во свытлостехо святыхо Твоихо: изб трева прежде денницы родихв Тя. (Псал. 109, 1-3.) Словами: Жезлб силы послетв Ти от'в Іерусалима, изображается сила слова, которое Апостолы Его, вышедъ изъ Ieпроповъдали. И хотя русалима, повсюду смершная казнь опредълена шъмъ, кошорые учашъ, или вообще исповъдующъ имя Хрисшово, мы повсюду и сами пріемлемъ его и другихъ учимъ. Есшьли же вы, какъ враги, полагаете препону сему слову, то какъ мы выше сказали, не больше можеше дълашь, какъ убиващь; чпю впрочемъ намъ никакого не приносишъ вреда; а вамъ и всъмъ не справедливо враждующимъ и нераскаевающимся готовить въчное въ огнъ мученіе.

62. Выслушайше, что сказано Пророческимъ Духомъ о опустошения земли Гудейской,

61.

Сказано же о семъ какъ бы оптъ лица людей удивляющихся произшедшему. Слова сін суть слѣдующія: Сіонд бысть пустд, якоже пустыня бысть Іерусалимь: на проклятіе дольв святый нашв, и слава, юже благословиша отцы наши, высть огнемо пожжень, и вся славная его купно падоша. И о встхо сихо терпълз еси, и молгало, и смирило еси ны зело. (Ис. 64, 10-12.) А что Іерусалимъ опустьлъ, какъ предсказано, вы въ томъ увърены. О опустъніи его, и отомъ, чшо никому изъ Іудеевъ не позволено будешъ **шамъ жишь, сказано Пророкомъ Исајею шакъ:** Земля ихо пуста, предо ними врази ихо по*адаюто ю* и не будепть изъ нихъ живущаго въ ней. (1, 7. 8.) А вы конечно знаетие, что запрещено вами, дабы никто не быль въ немъ, и чщо смершная казнь опредълена тому Іудею, который покусится войти въ nero.

63. Послушайше, въ какихъ словахъ пророчествовано было о Христв нашемъ, что Онъ будетъ исцълять всякія бользни и воскретать мертвыхъ. Слова суть слъдуюція: По приществіи Его скотито хрольй,

ако елень, и ясено будето языко еценивыхо: слепые прозрято, и прокаженные очистятся, и мершвые воскреснуть и ходить будуть. (Ис. 35, 4-6. 26, 19.) А что Онъ сіе сдълаль, вы можеше узнашь изъ бывшихъ при Понтіи Пилать актовъ. Чтобы знапь, какимъ образомъ предвозвъщено Пророческимъ Духомъ и по, чпо Онъ умерщвленъ будепъ вмъсть съ уповающими на Него, послушайще, чпо сказано Исајею. Сказано такъ: Видите, како праведный погибе, и никтоже не пріемлеть сердцемь, и мужіе праведніи вземлются, и никтоже разумитеть. Оть лица неправды взяся праведный, и будеть св миромв погребение его, взяся отв среды. (57, 1. 2.) И опяшь, какимъ образомъ сказано чрезъ шогоже Исаію, чшо не ожидавшіе Его народы языческіе поклонятся Ему, а Іудеи всегда ожидающіе не узнаюшъ Его, когда Онъ придешъ. Слова сіи сказаны какъ бы ошъ лица самаго Хрисша. Онъ сушь слъдующія: Явлено быхо не ищущило Мене, обрътохся не вопрошающимо о Мнъ: рекохд: се есмь, языку, иже не призваша имене Моего. Прострохо руць мои ко людемь не покарлющимся и противу елаго-

7**5** `

лющимо, иже ходиша путемо не добрымо, но во слъдо еръхово своихо. Людіи сіи разенвеляющи Мя предо лицемо Моимо. (65, 1-3.) И дъйствительно Іуден, имъвщіе въ рукахъ пророчества, и всегда ожидавшіе пришествія Христова, не узнали Его; и не только не узнали, но и отвергли. А язычники, никогда ничего о Христъ не слыхавшіе дополь, пока Апосптолы Его, вышедь изъ Іерусалима, не возвъсшили о Немъ и не сообщили пророчесшвъ, съ радостію и върою отсшали ошъ идоловъ и предались чрезъ Хрисша нерожденному Богу. Чшопрежде извъстны былить злословія, которыя будуть разглашать на исповъдающихъ Христа, и какъ жалки тъ, кои хуляшь Его, и за благо почишающь соблюдашь древніе обряды, послушайше, какъ въ крашкихъ словахъ сказано о шомъ Исајею! Сказано такъ: Горе елаголющимо сладкое ебрькое, и горькое сладкое. (5, 20.)

64. Послушайше пророчествъ и ошомъ, чщо Онъ, сдълаещись для насъ человѣкомъ, прешерпѣлъ страданіе и безчестіе, и чщо опять пріидетть со славою. Вонтъ онъ: Зане предаде на смерть дущу свою, и со безза-

76

конными вминися, Той грихи многихо вознесе и беззаконнымо огищение будето. (Ис. 53, 12.) Себо уразультето отроко Мой, и вознесется, и прославится зъло. Якоже ужаснутся о Тебъ мнози, тако обезславится отб селовъкб видв Твой и слава Твоя отб селовъкв. Тако удивятся языцы мнози, и заградять царіе уста своя: яко имв же не созвестися о Немв, и иже не слышаша, уразумъють. (52, 13—15.) Господи, кто върова слуху нашему? и мышца Господня кому открыся? Возвестихомб, ако отрога предо нимо, яко корень во земли жаждущей, нъсть вида Ели, ниже славы: и видъхомо Его, и не имяше вида, ни доброты: но видо Его безсестено, умалено паге селовъко: селовъко во язев сый, и евдый терпъти бользнь, яко отвратися лице Его, безгестно бысть, и не вывнися. Сей ервхи наша носить, и о нась бользнуеть, и лы влічнихомо Его быти во трудь, и во Азеь, и во озлобленіи. Тойже язвено бысть за беззаконія наша, и мугень бысть за еръхи наша, наказаніе мира на Немб, язвою Его мы исцельхолб. Вси яко овцы заблудихомо: селовъко ото пути своего заблуди: и пре-

Digitized by Google

даде Его еръхо ради нашихо, и Той зане озлоблено бысть не отверзаето усто своихо. Яко овса са заколение ведеся, и яко аенецо предо стриецициио его безеласено, тако не отверзаето усто своихо. Во смирении Егосудо Его взятся. (53, 1-8.) Дъйствительно при распятии Его, и искренние Его всъ оставили, отрекшись Его: но послъу когда восталь Онъ изъ мертвыхъ и явился имъ и научилъ находить пророчества, въ которыхъ все си предсказано, и когда увидъли они восходящаго на небо и увъровали и приняли силу, оттуда посланную имъ, то потли по всъму роду человъческому, стали учить сему и назывались Апостолами.

65. А дабы дать знать намъ, что страждущій такимъ образомъ имъешъ неизъяснимый родъ, и будетъ царствовать надъ врагами, Пророчественный Духъ такъ сказаль: Родо Его кто исповъсть? Яко вземлется ото земли живото Его. За беззаконія ихо ведеся на смерть. И дамо лукавыя вмъсто погребенія Его, и богатыя вмъсто смерти Его. Яко беззаконія не сотвори, ниже обрътеся лесть во устъхо Его. И Господъ

хощеть огистити Его отв язвы. Аще дастся о ервсв, душа ваша узрито свыя долеоживотное. И хощеть Господь отвяти отд болъзни душу Его, явити Ему свътд, и создати разумомв, оправдати праведнаго, благо служаща многимв. И гръхи наша Той понесеть. Сего ради Той наслёдитв многихв, и крёпкихв раздёлитв корысти: зане предана бысть на смерть душа Его, и со беззаконными вменися, и Той еръхи многихо вознесе, и за беззаконія ихо предано бысть. (53, 8—12.) Что и на небо вознесется Онъ, какъ предречено было, послушайте и о семъ. Сказано такъ: Возмите врата небесная, отверзитесь, да внидетв Царь славы. Кто есть сей Царь славы? Господь крвпоко, и Господь силено. (Псал. 23, 7. 8.) А чщо и съ небесъ пріидешъ Онъ со славою, послушайте, какъ сказано и о семъ Пророкомъ Іереміею. Слова супь следующія: Се яко сыно селоветь ерядетв на облацъхо небесныхо, и Ангели Его съ нимъ. (Дан. 7, 13.).

66. И шакъ, когда мы доказываемъ, чшо все сбывшееся уже, прежде собышія пред-

возвъщено было Пророками, шо необходимо въришь надобно, что непремънно сбудется подобнымъ образомъ предсказанное и еще бышь имѣющее. Ибо какимъ образомъ исполнилось предсказанное прежде, хошя оно и не узнано: такимъ же образомъ исполнится и остальное, хоття не признають и не въряшъ тому. Два пришествія Христова предвозвъсшили Пророки: одно, уже бывшее, въ видъ человъка неславнаго и сшраждущаго, другое, когда со славою пріидешь Онъ съ небесъ съ Ангельскимъ Своимъ воинсшвомъ; и когда воскресинть шело всехъ бывшихъ людей, и твла достойныхъ облечетъ въ нетленіе, а тела нечестивыхь пошлеть вь вечный огонь со злыми демонами на въчное мученіе.

67. Покажемъ, какимъ образомъ и сіе предсказано. Сказано Пророкомъ Іезекіилемъ шакъ: Совокупится составо ко составу, и кость ко кости, и плоть возрастето. (37, 7. 8.) И всяко колъно поклонится Господеви и всяко азыко исповъстся Елиу. (Ис. 45, 23.) Что будущъ чувствовать, и какъ будутъ мучаться нечестивые, послушайте, что ска-

зано и о семъ. Сказано шакъ: Червь ихв нё сконгается, и оень ихо не усаснетв. (Иса. 64, 24.) И шогда раскаюшся, когда не булешъ никакой ошъ того пользы. Что говоришь и дълашь будешь народь Іудейскій, когда увидинть Его принеднаго во славь, о семъ Пророкомъ Захаріею пророчески сказано такъ: Повелю чепыремъ вътрамъ собрать расшоченныхъ чадъ; повелю Съверу принеспін, и Югу не возбранящь. (2, 6. Ис. 43, 6.) И шогда будешть въ Іерусалими великое съшованіе, не същованіе усть и устень, но съпование сердца: и не одежды свой будущъ раздираниь, но мысли. Восплачущся кольно за кольномъ, и тогда воззрято нань, его же прободоша. (12, 2. 12. 10.) И рекушъ: сто уклонило еси насо Господи ото пути Твоего? (Ис. 63, 17.) Слава, юже благословиша отцы наши, бысть нало во порцеаніс. (64, 11.)

68. Много и другихъ имвемъ пророчестивъ; но умалчиваемъ, почитая и сія достіатточными къ убѣжденію имвющихъ способный къ слутанію и разумный слухъ; й думая; что таковые сами разсудить могутъ, что мы не

Часть XVII.

пакъ какъ баснословившіе о мнимыхъ сынахъ Юпишера, сказываемъ шолько, а доказапь не можемъ. Какимъ бы образомъ повърили мы человъку Распяшому, что Онъ Первенецъ нерожденнаго Бога, и произведетъ судъ надъ всемъ родомъ человеческимъ, есшьли бы не находили мы свидъшельствъ, предсказанныхъ о Немъ до пришествія Его и вочеловъченія, и естьли бы не видъли, что точно такъ и сбылось, то есть, что земля Іудейская опустошена, что люди изъ всякаго народа увъровали въ Hero посредствомъ ученія Апостоловъ Его, и бросили древніе обычаи, въ кои по заблужденію обращались, шакъ какъ мы на самихъ себъ видимъ, И внаемъ, чшо многочисленнъе и ревносшиво Хрисшіане изъ Язычниковъ, нежели изъ Iyдеевъ и Самарянъ? Язычниками Пророческій Духъ называетть всъ другіе народы; а Іудейское и Самарянское племя называется Изранлемъ и домомъ Іакова.

69. А какимъ образомъ предсказано, чпо върующихъ будешъ болъе изъ Язычниковъ, нежели изъ Іудеевъ и Самарянъ, предсшавимъ самыя сіи пророчесшва. Сказано о семъ

82

такъ: Возвеселися неплоды нераждающай, возеласи и возопій негревобольвшая, яко многа гада пустыя паге, нежели имущія мужа. (Ис. 54, 1.) Пусты были или не имъли исшиннаго Бога всъ Язычники, служа дъламъ рукъ; а Іудеи и Самаряне, имъя преданное имъ чрезъ Пророковъ Слово Божіе и всегда ожидавшіе Хрисша, не узнали пришедшаго, выключая немногихъ, о коихъ Пророческій Свяшый Духь предсказаль чрезь Исаію, чшо они спасушся. Онъ какъ бы ошъ лица ихъ самихъ сказалъ: Аще не бы Господъ оставиль намь стмене, яко Содома и Гоморра цбо были быхомв. (1, 9.) Содоть и Гоморръ, по Исторіи Моисея, были города нечестивыхъ людей, которые истребилъ Богъ, сожегши огнемъ и сърою, шакъ ОШР нихъ не спасся, кромъ одного никшо ВЪ чужесшранца, родомъ Халдеянина, по имени Лота, съ которымъ спаслись и дочери его. Желающіе могупть видеть и ныне всю землю ихъ, чшо она пусша, сожжена и осшаещся безплодною. Представимъ, какъ сказано Пророкомъ Исајею о томъ, что еще прежде было извъсшно, что върующіе изъ Язычниковъ будушъ ревносшнѣе и шверже въ

۱

нъръ: Онъ сказалъ шакъ: Израиль необръвано сердцемо, Языцы же необръзани плотію. (Іерем. 9, 26.)

70: Все сіе, шакъ ясно предсшавленное, ноженть внушины, при здравомъ разумъ, довъріе и въру къ шъмъ, которые любятъ исшину, а не слѣдуюшъ мнѣніямь и не руководствующся страсиями. Ть, которые преподающь баспословія Сшихошворцевь, учащимся юношамъ не предсшавляющъ никакого доказашельснива; и мы сказываемъ, чшо все що говориптся для обмана и развраще-· нія рода человѣческаго, по дъйсшвію злыхъ демоновъ. Они, услышавъ предсказанія Пророковъ о томъ, что приденть Христосъ и люди нечесшивые наказаны будушъ огнемъ. предваришельно приписали Зевесу многихъ шакъ наказываемыхъ сыновъ, думая чрезъ шо произвести такое дъйствіе, чтобы люди сказанное о Хрисшъ почли за чудовищное, наравнъ съ шъмъ, чщо говорено Сшихошворцами. Сіе говорено было и у Грековъ И y всъхъ другихъ народовъ, гдъ болъе слышали Пророковъ, предвозвѣщавшихъ въру во Хрисша. Но чшо они, услышавъ слова Пророковъ, не-

върно поняли ихъ, а какъ заблуждающіе поддълывались къ шому, чиго сказано о Хрисиї нашемъ, объясниять эшо.

71. Пророкъ Монсей, какъ сказали им выше, быль древнье всвхъ Писашелей, и имь, какъ прежде замъшили мы, изречено шакое пророчество: На. оскудбето князь ото Гуды и вождь ото сресло его, дондеже придеть, Ему же отложено, и Той будетв саяніе Языковв, привязуй ко лозі жребя свое: исперетв кровію гроздія од'єянів свое. (Выш. 49, 10. 11.) Сін Пророческія слова выслушавь, демоны сказали, члю у Зевеса быль сынь Діонисы и предали, чито онъ былъ изобръщащеленъ винограда, и вино предлагающъ въ шаинсшвахъ его, и учили, чщо онъ, будучи разшерзанъ, взошелъ на небо. И поеляку въ пророчеснивь Монсея не означено ясно, Божій ли Сынь есшь имъющій пріини, и на земль ли буденть вадинь 122 жребяни, или взойдениъ на немъ на небо; и поелику имя жребящи (ладос) могло означашь жеребенка ошь осла и онгь коня; ше, не зная, молодаго ли осла, или коня предсправнить символомъ своего пришествія Тошь,

85

• конторомъ предсказываетися, и Божій ли Онъ Сынъ, какъ выше замъшили мы, или человъческій, сказали они о Беллерофоншъ, чшо и онъ, будучи человъкъ ошъ человъка, на конъ Пегасъ возшелъ на небо. А какъ услышали отъ другаго Пророка, Исаія, что Христосо родинися онгь Дъвы и Самъ собою взойдеть на небо, тоже самое сказали о Персев. И когда узнали, что Онъ, какъ предсказано въ писаніяхъ Пророческихъ, силено ако исполино тещи путь, (Пс. 18, 1.) сказали, что сей сильный есть Геркулесь и что онъ обощель всю землю. Когда же опять услышали пророчества о Неиъ, чшо Онъ будешъ изцълять всякую болъзнь, и воскрешать мертвыхъ, представили отъ. себя Ескулапія.

72. Но нигдъ ни на одномъ изъ шакъ называемыхъ сыновъ Зевеса не предсшавили подражанія въ шомъ, чшо Онъ распяшъ на кресшъ. Ибо имъ и на мысль не пришло, пошому чшо все, чшо сказано было касашельно сего, сказано было символически, какъ выше замъчено. Кресшъ, какъ предскафалъ Пророкъ, есшь величайшій символъ си-

лы и власши Хрисшовой, шакъ канъ видно сіе и изъ предмешовъ, зрвнію подлежащихъ. Ибо предсшавьше себъ всъ вещи въ міръ, усшролешся ли чию безъ сейформы, и моженть ли сущесшвовашь безъ ней взаимная связь? По морю не льзя плавашь, есшьли на кораблъ не цвлъ шошъ шрофей, кошорый называещся мачшою: земли не льзя орашь безъ формы кресшообразной. Копающіе землю, равно какъ и ремесленники, не иначе производяшъ свою рабошу, какъ посредсшвомъ орудій, имвющихъ сію форму.

• • • • • • • • • • • • •

. . . .

И шакъ убъдивъ васъ по возможносши ж словомъ и видимымъ знакомъ, мы знаемъ, чщо уже не будемъ виновны, хощя вы и не повърнще. Ибо съ нашей сшороны все сдълано и кончено.

73. Недовольно было злымъ демонамъ прежде явленія Хрисшова сказащь, чию были у Зевеса шакъ названные сыны; но и послѣ шого, какъ явился Онъ и былъ между людьми, поелику узнали, какимъ образомъ предсказано о Немъ Пророками, и увидъли,

чно во всемъ родъ человъческомъ въруюнъ въ Него и ожидающъ Его, що снова, какъ выше сказали мы, высшавили они другихъ, Симона и Менандра изъ Самаріи, которые, сльявъ волшебныя чудеса, многихъ обольанали и теперь, нъкощорыхъ въ обольщенін держащь. Симонь оный, бывши, какъ выше сказаль я, въ сполиць – Римь при Клавли Кесарь, шакъ удивилъ священный Сенаши и народь Римскій, чито его признали за Бога и въ честь ему воздвигли сшашую, шакъ какъ и другимъ богамъ, у васъ почишаемымъ, Почему какъ священный Сенаптъ, такъ и народъ вашъ просимъ благосклонно принящь сей ощзывъ нащъ, дабы, есшьли кщо сще держищся ученія Симонова, узнавъ исиннул могь избъжащь заблужденія, да и но блатоугодног ди будещъ вамъ и стащую сокрушиць.

74. Ошиюдь не могушь алые демоны увьришь въ шомъ, чщо бы не было огненнаго мученія въ наказаніе нечесшивыхъ, шакъ какъ не могли оки сдъдащь и щого, чшобы скрышь явленія Хрисшово; но що шолько могушъ сдълащь, чщобы беззаконно живу-

88

щіе, и въ страсняхъ и въ худыхъ обычаяхъ воспищанные и приверженные къ мньніямь своимь истребляли нась и ненавильли; между шемъ какъ мы не шолько не ненавидимъ ихъ, но, какъ выше сказано, изъ сожальнія желаемъ преклонить къ перемьнь правиль. Мы не боимся: смерши, шакъ какъ всьмъ извъсщио, чно непремънно умерень должно, и иблать ничего новаго, а все одно и шоже бываеть ВЪ настоящемъ положени вещей. Есщьли наслаждение симъ даже одинъ годъ не моженть занимащь вкушающихъ оное, що, дабы избавиться ощь спраданій и нуждь, надобно обрашищься къ нащимъ правиламъ. Есшьлиже не въряшь, чщобъ было что нибкаь по смерти, а полагающь, чщо умирающие переходящь вь состояние безчувствия, що благодытельствуюшь намь шемь, чщо ощь здешнихъ сщраданій и нуждь освобождающь нась, а самихь себя показывающь злыми, человъконенависшниками и ко. мивніямъ своимъ пристрастины ми: поелику умерщвляющъ не съ шъмъ, чшобъ освободить насъ, но убивають для того, что бы лишишь насъ жизни и удовольствія.

89

75. И Маркіона Понтянина, какъ выщесказали мы, выставили злые демоны. Онъ н нынъ учишъ не признавать Бога Творца всего небеснаго и земнаго, ни предвозвъщеннаго Пророками Хрисша, Сына Его; но другаго какого-то, сверхъ Создателя, проповъдуень Бога всъхъ, равно какъ и другаго Сына. Многіе, въря ему какъ шакому, кошорый одинь позналь исшину, смьюшся надь нами, не имъя впрочемъ никакого доказашельства своимъ мнъніямъ; но безразсудно, какъ агнцы волкомъ похищенные, дълаюнися пищею безбожнаго ученія и демоновъ. Ибо шакъ называемые демоны о томъ только и стараются, чтобы уклонишь людей ошть создавшаго ихъ Бога и перворожденнаго Его, Хрисша. Тъхъ, кошорые не могушъ возвышащься ошъ земли, они пригвоздили и пригвождающъ къ земнымъ и рукошвореннымъ идоламъ: а шѣхъ, кошорые стремятся къ созерцанію вещей божественныхъ, совращая ввергають въ нечестие, естьли они не имвющъ здраваго разсудка и чистой и безстрастной жизни,

. . . . . . . . . .

76

78. И шакъ, хоня мы не одинаково съ другими мыслимъ, но всв подражающъ нашему ученію. Слъдовашельно у насъ надобно слушашь и учишься сему ошъ шъхъ, кощорые и буквъ не знаюшъ, ошъ людей неученыхъ и говорящихъ варварскимъ языкомъ, но мудрыхъ по уму и швердыхъ въ въръ, при всемъ шомъ, чщо нъкощорые не имъющъ очей. Изъ сего разумъщь можно, чщо все сіе происходищъ не ощъ человъческой мудросщи, но изрекаещся силою Божіею.

- 79. Теперь изложимъ, какимъ образомъ мы посвящаемъ самихъ себя Богу, обновившись ирезъ Хрисша; дабы, есщьли осшавимъ сіе, не подумали о насъ, чшо мы въ изложеніи своемъ лукавимъ. Кшо убѣдишся и повѣришъ, чшо сіе учоніе наше и слова исшинны, и кщо обѣщаешся, чшо можешъ жишъ шакимъ образомъ, шѣхъ учашъ, чщобы они съ молишвою и посшомъ просили Бога о ошпущеніи прежнихъ грѣховъ, и мы съ ними молийся и посщимся. Пощомъ приводяшся они на-

Digitized by Google

91

ми шуда, гдъ есть вода, и возраждаютися тьмъ. же образомъ, какимъ сами мы возродились. То есшь, омываюшся они шогда водою во имя Оница всъхъ и Владыки Бога, и Спасишеля нашего, Інсуса Хрисша, и Духа Свящаго. Ибо Хрисшось сказаль: есшьли не радишесь снова, по не войдение въ Царошво небесное. (Іоан. 13, 3.) (А всякому извъсщно, чио родившимся. Однажды навозможно уже войши во ушробу родившихъ.) И Пророкомъ Исајею, какъ прежде упоминали мы, сказано, какимъ образомъ согръшившіе и кающівся могушь освобождашься ошь преховь. Сказано же такъ: Измыйтеся, гисти будете: отвимите лукавства отд душд вашихд, наугишеся добро творити, судите сиру и оправдите вдовицу: и пріидите, и испинжилися, елаголето Господь. И аще булуто връси ваши яко баерянов, яко волну убълю: и аще будуто яко сереленое, яко снево цов. лю. Ащеже не послушаете Мене, моть сы полсть: уста бо Господня елаголаша сіл (1, 16-20.)

80. На сей случай опть Апосшоловъ мы лолучили шакое ученіе. Поелику, не зная перваго своего рожденія, по необходимосшия

родились мы ошь родишелей и находились въ худыхъ правилахъ и дурномъ образъ жизни: шо, дабы не осшаващися намъ чадами необходимости и невъдънія, но чадами свободыли въдънія, и дабы получить намъ въ водъ отпущеніе прежнихь гръховь, на колиящемъ возродиться и раскаевшемся во гръхахъ именуешся имя Опца всъхъ и Владыки Бога. (Сіе одно имя произносимъ, когда пріемлющаго омовеніе ведемъ къ купьли; поелику изречь имя неизреченнаго Вога никшо не моженть. Есшьли же бы кшо и осмълился сказань, что оно есть, топъ показаль бы ужасное безуміе. А оповеніе сіе называетея просвъщеніемъ, поелику просвъщающся умомъ шъ, кошорые познающъ сіе.) И пря имени Іисуса Хрисша, распятаго при Поннія Пилашъ, и при имени Духа Свяшаго, кошорый чрезъ Пророковъ предвозвъсшилъ все о Іисусь, омывается просвъщаемый.

81. Демоны, услышавь предречееніе Пророка о семь омовеніи, сділали шо, чшо входящіе въ храмы ихъ и желающіе приближашься къ нимъ для совершенія возліяній и куреній окропляющъ себя, а наконецъ совершенно омывающся ири ощиествіи ощъ

Digitized by Google

жершвенника, предъ входомъ въ храмы, гдъ поставлены статуи ихъ. Да и то, что жрецы входящимъ въ храмы и желающимъ соверпашь въ нихъ свои моленія повелъваюшъ скидать обувь, демоны сдълали изъ подражанія, перснявъ изъ произшествій, случившихся съ вышесказаннымъ Пророкомъ Моисеемъ. Въ то время, какъ Моисею повельно было илии въ Египешъ и вывесши находившійся шамъ народъ Израильскій, однажды, когда въ Аравійской земль пась онь овець дяди своего по машери, говорилъ съ нимъ Хрисшосъ нашъ въ видъ огня изъ шерноваго кусша и сказаль: Иззци сапоги твои, и приближившись слушай. (Исх. 3, 5. Онъ, разувшись и приближившись, услышаль повельние идши въ Египеть и вывести находившійся тамъ народъ Израильскій и кръпкую получиль силу ошъ разговарившаго съ нимъ въ видъ огня Христа. И пошелъ и вывелъ народъ, сдълавъ великія и чудныя діла; есшьли вы желаеше узнашь сіе, узнашь можеше подробно изъ писаній его.

82. Іудеи всѣ и нынѣ учапть, что говорилъ съ Моисеемъ Богъ безъименный. Почему Про-

рочественный Духъ, обличая ихъ чрезъ вышесказаннаго Пророка Исаію, какъ прежде упоминали мы, сказалъ: Позна воло стяжавшаго, и осель ясли Господина своего. Израильже Мене не позна, и людіе Мои не разульша. (1, 3.) Равнымъ образомъ и Інсусь Христось, обличая Іудеевь за що, что они не знали, что Отецъ, и что Сынъ, сказаль такъ: Никтоже знаето Отца, токло Сынв; ни Сына, токмо Отецв и имв же открыето Сынд. (Мато. 11, 27.) Слово же Божіе есшь Сынъ Божій, какъ выше сказали мы. Называется Онъ и Ангеломъ (Исх. 3, 2.) и Посланникомъ. Поелику Онъ возвѣщаетъ все, что знать надобно, и посылается для ошкрышія шого, чшо возв'ящаешся, шакъ какъ и самъ Господь нашъ сказалъ: Слушающій Меня слушаеть Пославшаго Меня. (Мато. 10, 40.) Да и изъ Моисеевыхъ писаній ясно сіе будепть. Въ нихъ сказано шакъ: И говорилъ Моисею Ангелъ Божій въ пламени огня. изъ терноваго куста и сказалъ: Азб есль Сый, Боев Авраамовь, Боев Исааковь, Боев Іаковль, Богд отецд твоихд. Поди въ Египешъ и выведи народъ Мой. (Исх. 3, 2-4.) Чщо за симъ послъдовало, есшьли хощище,

.

Digitized by Google

узнащь можеще: а всего переписащь здъсь невозможно.

83. А слова сій приведены въ доказашельство, чно Інсусь Христось есть Сынь Божій и Посланникъ, кошорый прежде былъ Слово и являлся иногда въ виде огня, иногда въ образъ безплошныхъ, нынъже по волъ Вожіей, сдълавшись для рода человъческаго человъкомъ, прешерпълъ и сшраданія, какимъ Онъ подвергнупть безумными Іудеями. Іудеи, хошя пряно сказано въ писаніяхъ Моисея: И говориль Ангель Божій Моисею въ огнь, пылающемъ въ шерновомъ кусшѣ, и сказалъ: Азб есль Сый, Богд Авраамовь, и Богв Исааковь, и Богв Іаковль, думають, что Отець всъхъ и Создашель говориль сіе. Почему и Пророчесшвеный Духъ въ обличеніе ихъ сказаль: Израильже Мене не позна, и людіе Мои, не разульша. И шакже Інсусь, какъ выше замышили мы, находясь между ними, сказаль: Никтоже знаеть Отца, токлю Сынь; ни Сына, токмо Отець и имь же открыеть Сынь. Ишакъ Іудеевъ, которые думали, что всегда Ошецъ всъхъ говорилъ съ Моисеемъ, шогда какъ говорившій съ нимъ былъ Сынъ Бо-

жій, кошорый назывался и Ангеломъ и Посланникомъ, справедливо обличаетъ и Пророчественный Духъ и Самъ Іисусъ Хрисшосъ, чщо они не знали ни Опца, ни Сына. Ибо есшьли Сына называющъ они Ощцемъ, що очевидно, чщо они и Ошца не знающъ, и не знающъ шакже, чшо у Ошца всъхъ есшь Сынъ, кошорый, будучи первородное Слово Божіе, есшь и Богь. И прежде въ видъ огня и въ безпълесномъ образъ являлся Онъ Моисею и другимъ Пророкамъ; иынъ же во времена владычесшва вашего, какъ выше сказали мы, ошъ Дъвы сдълавнись человѣкомъ, по волѣ Опца прешерпѣлъ и уничижение и сшрадания для спасения въруюпикъ Ему, дабы смершію и воскресеніемъ Своимъ побъдищь смершь. Сказанное же изъ купины Моисею: Азд есль Сый, Богд Авраамовд, и Богд Исааковд, и Богд Іаковль, и Богд отеид твоихд, значишъ шо, чшо OHM по смерти существують и супь Христовы. Ибо они первые изъ всвхъ человъковъ веыскали Бога. Авраамъ былъ ошецъ Исааку, Исаакъ Іакову, какъ написано у Моисея же.

84.

ЧАСТЬ XVII.

85. Послѣ шого, какъ омоешся шакимъ образомъ увъровавшій и давшій объпть върносши, мы ведемъ его къ шакъ называемымъ брашіямъ въ собраніе для шого, чшобы совершишь усердное общее моленіе какъ о себь, шакъ и о просвъщенномъ и о всъхъ другихъ, повсюду находящихся, дабы удостоинься намъ, познавъ испину, и по дъламъ бышь добрыми гражданами и исполнишелями заповъдей, для полученія въчнаго спасенія. По. окончаніи молишвь, мы привѣшсшвуемъ другъ друга лобзаніемъ. Пошомъ КЪ предстоящелю братій приносятся хлъбъ и чаша воды и расшвореннаго вина: онъ, взявъ сіе, возсылаешъ именемъ Сына и Духа Свяшаго хвалу и славу Ошцу всъхъ, и особенно приносишъ Ему благодареніе за що, чщо Онъ удостоилъ насъ сего. Когда онъ совершишь молишвы и благодаренія, весь присушствующій народъ возглашаешъ: Аминь. (Аминь Еврейское слово значишь: да будетд.) Послѣ того, какъ предстоятель совершить благодареніе и весь народъ возгласишь: Аминь, шакъ называемые у насъ Діаконы каждому изъ присушсшвующихъ даюшъ пріобщаться хлѣба, надъ которымъ соверщено благодареніе,

Digitized by Google

98

и вина и воды, да и къ небывшимъ ошносяшъ.

36. Пища сія называешся у насъ Евхариствею (благодареніемъ); и никому другому не позволяещся принимащь ее, какъ полько пому, кпо въруепть, чпо ученіе наше исшинно, и омылся омовеніемъ въ осшавленіе гръховъ и въ возрожденіе, и живешъ шакъ, какъ предалъ Хрисшосъ. Ибо мы пріемлемъ сіе, не шакъ какъ простой хлъбъ, и не такъ какъ простое питіе: но, какимъ образомъ Інсусь Христось Спаситель нашь, воплошившись Словомъ Божіимъ, имълъ для спасенія нашего и плошь и кровь, шакимъ же образомъ научены мы, что и пища сія, надъ кошорою произнесено благодареніе молишвою Слова Его, по премъненію пишаюпцая нашу кровь и плошь, есшь плошь и кровь Онаго воплошившагося Іисуса Христа. Ибо Апостолы въ писаніяхъ своихъ, которыя называются Евангеліями, предали, что Іисусъ далъ имъ такую заповъдь: взявъ хлъбъ и благодаривъ, Онъ сказалъ: Сіе творите во Мое восполинание; сие есть тело Мое. Такимъ же образомъ взявъ чашу и благода-

ривъ, сказалъ: Сія есть кровь Моя; и подалъ имъ однимъ. (Злые демоны изъ подражанія научили шоже двлашь и ΒЪ паинсшвахъ Миоры. Вы или знаеше, или можете узнать, что, при посвящении вступаюшаго въ шаинсшва, съ какими-шо приговорами предлагается тамъ хлъбъ и чаша съ водою.) Послѣ шого мы между собою всегда воспоминание сего. И достаточавлаемъ насъ помогающъ всъмъ бъднымъ. ные изъ и мы всегда другъ съ другомъ находимся визсшв.

87. За всё нолучаемыя нами благодёянія мы благодаримъ Создашеля всёхъ, чрезъ Сына Его Іисуса Хрисша и чрезъ Духа Святаго. Въ такъ называемый день Солнца (Воскресеніе) бываешъ у насъ собраніе въ одно мёсто всёхъ живущихъ по городамъ и селамъ, и чишаются, пока можно, писанія Апостоловъ или писанія Пророковъ. Потомъ, когда чшецъ перестанетъ, предстоятель посредствомъ слова дёлаетъ наставленіе, и увъщеваетъ послёдовать тёмъ прекраснымъ правиламъ. Послё того всё вообще встаемъ и возсылаемъ молитвы. Когда же окон-

чимъ молишву, шогда, какъ сказали мы выине, приносишся хлъбъ и вино и вода; и предсшоящель шакже возсылаешъ молишвы и благодаренія, сколько онъ можешъ. Народъ возглащаешъ: Алинь, и бываешъ раздаяніе каждому и пріобщеніе даровъ, надъ коими совершено благодареніе; и къ небывщимъ посылающся чрезъ Діаконовъ.

88. Доспнашочные же и желающіе, каждый по своему произволенію, даюшъ, чшо хошяшъ, и собранное хранишся у предстоящеля, кошорый имъешъ попеченіе о сирошахъ и вдовахъ; о всъхъ объднъвнихъ по болъзни или по другой причинъ, о находящихся во узахъ, о сшранникахъ и вообще печешся о всъхъ находящихся въ нуждъ.

89. Въ день Солнца (Воскресеніе) мы всѣ вообще дѣлаемъ собраніе по шому, чно эно еспь первый день, въ конторой Богъ сошворилъ міръ, и Іисусъ Христиосъ, Спасимиелъ нашъ, въ пюшъ же день воскресъ изъ мершвыхъ. Распяли Его на канунѣ Сатурнова дня (Субботы); а на другой день Сатурнова дня т. е. въ день Солнца, Онъ, явившись Апо-

сшоламъ Своимъ и ученикамъ, училъ ихъ шому, чшо предсшавили мы и на ваше усмошрвніе.

90. И есшьли кажешся вамъ все сіе согласнымъ съ разумомъ и исшиною, що уважьше; есшьли же кажешся вамь глупосшію, що, какъ глупыя дъла, бросьше съ презръніемъ, и ни въ чемъ невинныхъ людей не подвергайше смершной казни, какъ враговъ. Мы предваришельно говоримъ вамъ, чшо не избъжише будущаго суда Божія, есшьли не ошсшанение ошъ неправды, а мы воскликнемъ: что Богу угодно, то пусть и буденть. И хошя могли бы мы въ слъдствіе письма Его Величества свътлъйтаго Кесаря Адріана, Ощца нашего, просишь васъ, чшобы вы приказали судить насъ по дъламъ нашимъ, но ръшили лучше просишь не пошому, чшо такъ опредълено Адріаномъ, но предложили мы прозьбу и изложение нашего дъла пошому, чшо увърены въ своей справедливосши. Прилагаемъ при семъ и списокъ съ письма Адріанова, дабы и изъ сего видѣли вы, чщо мы говоримъ исшину. Вошъ списокъ его.

102

Минуцію фундану. Получиль я письмо, писанное ко мнъ Сереніемъ Граціаномъ, знаменишѣйшимъ мужемъ, котораго мѣсто засшупиль шы. Не должно, кажешся мнь, осшавляшь это дело безь изследованія, дабы и людей сихъ не оставить въ страхв, и ябедникамъ не подашь повода къ злодъянію. И шакъ естьли областные жители твердо могушъ поддержать свое требование пропиву Христіанъ, такъ что и предъ судомъ могушъ доказашь, то пусть къ суду только и обращающся, а не поблажай однимъ требованіямъ и крикамъ. Но гораздо лучше было бы шебь самому разсмашривашь, еспьли кто представить захочеть доносъ. И тогда, есшьли кшо донесещь и докажешъ, чшо Хрисшіане делають что нибудь противь законовъ, що щы давай ръшенія смотря по преступленію: естьли же кшо по клевешъ сдълаешъ доносъ, заклинаю шебя Богомъ, удерживай шакое злодъйсшво и не осшавляй ошнюдъ безъ наказанія.

Письмо Антонина ко обществу Азійскому. Императоръ Кесарь, Титъ Елій Адріанъ Антонинъ, Августъ, Благочестивый, великій

Первосвященникъ, съ шрибунскою властію Консуль 84, Ошець ошечества 21, обществу Азійскому радости желаеть. Я думаль, чшо и боги обрашящъ вниманіе на шо, чшобы такіе люди (Хрисшіане) не могли укрышься. А шемъ паче они, есшьли бы могли, наказали бы не хошящихъ покланяшься имъ, конюрыхъ вы въ страхъ приводите, и образъ мыслей ихъ, какой имъюшъ они, осуждаеше, какъ безбожный, и другія вещи взносите на нихъ, чего впрочемъ доказашь мы не можемъ. Для нихъ полезно думашь, что они идушъ на смершь за доносы. И они одерживають надъ вами побъду, предавая лучше на смершь души свои, нежели соглашаясь на шо, чино вы предлагаете имъ дълать. О землетрясеніяхъ же прежде бывшихъ и нынъшнихъ не нужно упоминашь вамъ, чшо вы въ случаѣ оныхъ бываеше малодушны, есшьли сравнише себя съ ними, пошому чито они приближенные вась къ Богу. Вы, кажется, и не знаете въ то время боговь, небрежеше о храмахъ; и служенія Богу не понимаеше. Почему и ненавидише служащихъ Богу и гонише даже до смерши. О нихъ и другіе нѣкоторые ИЗЪ обласшеначальниковъ писали къ божествен-

нъйшему Опцу моему; и онъ писалъ имъ въ ошвѣшъ, чшобы нимало не безпокоишь шаковыхъ, есшьли не окажешся, чшо они предпринимаюшъ чшо нибудь прошиву правишельсшва Римскаго. Да и мнѣ многіе доносили о шаковыхъ; и я шакже ошвѣшсшвовалъ имъ, согласно съ мнѣніемъ Ошца моего. Есшьли же кшо сшанешъ доносишь въ судъ на кого либо изъ шаковыхъ, какъ на шаковаго (ш. е. Хрисшіанина), що шошъ, на кого доносишся, да будешъ свободенъ ошъ обвиненія, хошябы и оказалось, чшо онъ шакой (ш. е. Хрисшіанинъ); а доносишель подвергнущъ будешъ наказанію.

Письмо Императора Марка въ Сенатъ, въ которомъ свидътельствуетъ онъ, тто Христіане были пригиною побъды ихъ.

Императоръ Кесарь, Маркъ Аврелій Антонинъ, Германскій, Пароянскій, Сарматскій народу Римскому и священному Сенату желаетъ радости. Увѣдомлялъ я васъ о важности моей цѣли, какія на границѣ въ Германіи по случаю атакъ учинилъ я послѣдствія, при всемъ утомленіи и потеряхъ, тогда какъ окруженъ я былъ въ Кощинѣ восмидесятью четырьми Драконами (полками) на разстоя-

ній девяши миль. Когда сшали они близки къ намъ, соглядащаи дали намъ знашь, и Помпеіянь нашь Главнокомандующій, донесь намь, что мы уже видьли сами (ибо я окружень быль безчисленнымь и устроеннымь войскомь, имъя при себъ небольшое число изъ легіона перваго, десяшаго и сосшавнаго) ш. е. что къ намъ приближилось пребольщое свежее войско, девяшь сошъ семьдесяшь пяшь шысячь. И шакъ сравнивъ себя и свое войско съ множествомъ варваровъ и непріятелей, прибъгъя съ молишвою къ ошечесшвеннымъ богамъ. А какъ они не внимали мнъ, а между шъмъ видълъ я запруднишельное положеніе моего войска; пю вызваль я шакъ называемыхъ у насъ Хрисшіанъ, и нашедъ ихъ въ великомъ множесшвъ, вскричалъ на нихъ, чего впрочемъ дълашь не надлежало, шакъ какъ узналъ я въ послъдствіи силу ихъ. Они приготовленіемъприсшупили къ дълу не стрълъ, оружія, и трубъ (это имъ противно по причинѣ Бога, котораго носящъ въ совъсти; ибо тъ, коихъ почитаемъ мы безбожниками, имѣюшъ въ совѣсши своей живуцаго Бога); но повергнувшись на землю, начали модишься не шолько за меня, но и за

106

все бывшее войско, дабы Богъ ушъшилъ насъ въ насшоящей жаждъ и гладъ: ибо мы уже пяшой день не пили воды, за неимьнісмь ся; пошому чшо находились мы на срединь самой возвышенносщи Германіи и въ горахъ оной. Лишь только Христіане повергли себя на землю, и начали молишься Богу, кошораго я не зналь, шошчась въ слъдъ за симъ явилась съ неба вода, для насъ прохладнъйшая, а для враговъ Римскихъ была она градомъ огненнымъ. И поелику видъли мы близкое присутствіе сего Бога, топчась въ молишвъ бывшее, шакъ какъ Бога непреодолимаго и непобъдимаго; то по сему обстояшельсшву ошнынь позволимь шаковымь людямъ бышь Хрисшіанами, дабы они не получили по своей молишев и прошиву насъ какого-либо подобнаго оружія. Я совѣшую таковаго не обвинять за що, что онъ Хрис-Есшьлиже кшо окажешся обвиня**ш**іанинъ. ющимъ Христіанина въ томъ, что онъ Христіанинъ, то я хочу, чтобы представленный къ суду Хрисшіанинъ, хошя онъ признаешся въ томъ, былъ ошпущенъ, естьли въ другомъ ни въ чемъ, кромъ шого, чшо онъ Хрисшіанинъ, не обвиняющъ его: а щого, кщо

предсшавищъ его, сожигащь живаго. Есшьли Хрисшіанинъ объявищъ о себѣ, и удосшовѣренъ будещъ о шаковомъ начальникъ обласщи, що и шогда не препровождащь его въ неволю, и не подвергашь наказанію. Я хочу, чщо бы сіе подщверждено было и Сенашскимъ опредѣленіемъ и повелѣваю высшавищь сіе мое посшановленіе на Траіяновой площади, для щого, чшобы можно было всякому чищащь. Префекшъ Верасій Полліонъ имѣешъ послащь оное во всѣ обласщи; и кщо бы ни пожелалъ возпользоващься и имѣщь сіе повелѣніе, не возбранящь ему заимсшвоващь изъ щого, чщо нами объявлено.

Digitized by Google

## ЖЕЛАНІЕ ХРИСТІАНИНА ВЪНОВЫЙ ГОДЪ.

Всеобщее желаніе въ новый годъ новаго счастія и Христіанинъ питаетъ въ сердцъ своемъ. И онъ желаешъ народамъ мира и благоденствія; и онъ желаеть успъха трудамъ и упражненіямъ, цвътущаго состоянія полезнымъ въ жизни наукамъ и искусствамъ. Но онъ не, довольсшвуешся симъ желаніемъ земнаго и временнаго счасшія. Какъ Хрисшіанинъ, онъ желаеть также себъ и другимъ счастія небеснаго, желаеть самаго лучшаго и совершеннъйшаго блага, какое шолько Богъ можешъ даровашь человъку, и человъкъ-приняшь ошъ Его благодъющей руки. Желаеть себь и всъмъ людямъ шого, чшо онъ, какъ Хрисшіанинъ, уже имветь, но что онь можеть получать всегда въ высшей мъръ; ш. е. новаго чувства, новаго сердца и новаго духа. Вникиемъ въ сущность и силу сего желанія Христіанина.

Св. Писаніе различаеть ветхаго человѣка отъ человѣка новаго, и въ семъ различіи полагаетъ великую, даже величайтую важность. И оно

III.

дъйствишельно таково; ибо оно есть самое правильное и самое важное различіе. Доколь мы, не внимая гласу совъсши, забывая Бога и въчность, какъ рабы, служимъ тройственной похощи міра сего,-похоти плоти, похоти огесб и еордости житейской; доколь дълаемъ шолько що, чшо вожделънно для чувсшвъ нашихъ; доколъ своими мыслями и желаніями прильпляемся къ земль; дошоль, говоришъ Апосшоль, мы имвемь въ себв вешхаго человъка. Сей вешхій человъкъ имъешъ глаза шолько для преходящаго, чшобы оное видъшь; имъешть уши шолько для преходящаго, чшобы оное слышать; имветь сердце только для преходящаго, чтобы оное любить; имвешть разумъ полько для преходящаго, чшобы оное понимать. Сей вешхій человъкъ имъешъ все свое быщіе и жизнь шолько во гръхъ; живешъ безъ Бога въ міръ; хочешъ посредствомъ лукавства и насилія содълаться богашымъ и славнымь; ничего сшолько не ищешь, какъ веселой жизни, и ничего сшолько не страшится, какъ временной смерти. Сей вешхій человѣкъ, говоришъ Апосшолъ, долженъ бышь совлеченъ, какъ совлекаюшъ веш-ХУЮ ОДЕЖДУ; ДОЛЖЕНЪ СО ВСЪМИ СВОИМИ ВОЖ-

дельніями и страстями, пригвождень быть ко кресту, какъ пригвождаютъ злодъя къ древу казни.-Есшьли же кшо, внимая сему ученію Апостола, при содъйствіи благодаши Хрисшовой, дъйсшвишельно совлекаетсего вешхаго человъка, распинаешъ ся на кресть гръховныя вождельнія онаго, умерщвляешть ихъ; есшьли онъ, будучи побуждаемъ Духомъ Свяшымъ, совершенно очищаепть себя опть всякаго гръха и всъмъ существомъ своимъ обращается къ Богу: що онъ дълаешся совершенно новымъ человъкомъ; получаетъ новое зрѣніе, и новыми тлазами взираешь на вѣчное, какъ прежде того смотрълъ на временное; получаетъ новый слухъ, и новыми ущами внимаетъ Слову Божію, какъ прежде шого внималъ ученію міра сего-глупымъ мнѣніямъ своихъ собратій; получаеть новое сердце, и любить шолько Божесшвенныя вещи, какъ прежде шого любилъ однъ только земныя; находитъ шогда радость только въ Богъ и въчной жизни, какъ прежде того онъ находилъ ее въ суещной почесши міра, въ похвалъ человъческой, въ благахъ земныхъ и похошяхъ площи; любишъ Бога болье всего, и ближняго

какъ себя самаго, шакъ какъ прежде онъ любилъ шолько себя одного; получаешъ новый разумъ, новый духъ, кошорый понимаешъ вѣчное, живешъ въ вѣчномъ и какъ бы имѣешъ ное, живешъ въ вѣчномъ и какъ бы имѣешъ намъ нѣкое присшанище. По шой мѣрѣ какъ совлекаешся, распинаешся и умѐрщвляешся веціхій человѣкъ, являешся человѣкъ новый, имѣющій новыя чувсшва, новое зрѣніе, новый слухъ, новое сердце, новую любовь, новую радосшь, новый духъ, кошорый возносишся превыше всѣхъ видимыхъ вещей къ Невидииому, превыше міра и природы—къ Богу, соединяешся съ Богомъ и живешъ въ Богѣ.

И шакъ, есшьли мы понимаемъ, чию Апосшолъ разумѣешъ подъ вешхимъ и новымъ человѣкомъ: що понимаемъ и що, чшо значищъ , новое чувсшво, новое сердце, новый ду́хъ. И сего-що новаго чувсшва, новаго сердца, новаго духа желаешъ Хрисшіанинъ себѣ и другимъ въ новый годъ. Для него прискорбно видѣшь, какъ бѣдные человѣки, сошворенные для Бо́га и вѣчносщи, пресмыкающся въ персщи земной, и расшлѣвающся скошскими вожделѣніями;—сошворенные для Бога и вѣчносши: обольщающся суещною славою человѣ-

ческою, и ради богапиства, чести и чувстивенныхъ удовольсшвій другь друга ненавидянь, уязвляющь, мучашь, швсняшь и преслъдующъ даже до смерши. И въ семъ-що бъдсшвенномъ состояни находящимся брашіямъ своимъ онъ желаещъ въ новый годъ ж даже во всякое время обрашинся онгь шьмы ко свъшу, ошъ смерния прейши къ жизни, и получникь новое чувсино, новое сердце, новый духъ. И къ симъ-що несчасшнымъ бращіямъ своимь онь взываешь съ бользненнымь сердцемъ: "Пробудишесь, брашія возлюбленные, ошъ ващего плошскаго упоенія! совлекищесь вешхаго человъка и облекищесь въ человъка новаго, обращищесь къ Інсусу Хрисшу, искупившему вась сшоль дорогою ценою крови Своей, пролишой на древъ кресшномъ, научищесь взирашь новыми очами на въчное, новыми ущами внимащь духовному, новымъ сердцемъ любищь небесное, новымъ духомъ разумъщь Божественное.

Какъ Богъ, вічный Ошецъ, хочешъ спаеенія всімъ людямъ; какъ Хрисшосъ, вічноє Слово Ошца, принесъ Себя въ жершву за всіхъ людей; какъ Духъ Божій желаешъ усшроншь Часть XVII.

сполькоже храмовъ вѣчной любви, сколько людей въ мірѣ: шакъ Хрисшіанинъ просшираешъ свои желанія на всѣхъ вообще людей; чего желаешъ онъ себѣ, шото желаешъ и всѣмъ-новаго чувсшва, новаго сердца, новаго духа, для невидимаго, вѣчнаго міра.

Всъмъ вамъ, возлюбленные ощцы и машери, Хрисшіанинъ желаешъ новаго чувсшва, новаго сердца, новаго духа, дабы вы воспил шывали дъшей своихъ для Господа-въ сшрахъ Божіемъ.

Новаго чувсшва, новаго сердца, новаго духа Хрисшіанинъ желаенть бъднымъ, дабы они, ища сокровища своего въ Богъ и Іисусъ Хрисшъ, проводили жизнь свою въ шерпъніи и шрудолюбіи, въ смиреніи, безъ ропоша, безъ жалобъ, безъ зависни, довольсшвуясь малымъ; желаентъ богашымъ, дабы они не ушверждали надеждъ своихъ на шлънныхъ сокровищахъ земли, не прилъпляли сердецъ своихъ къ благамъ суешнымъ, преходящимъ, кошорыя они въ минущу смерши своей должны навсегда осшавинъ; дабы не превозносилисъ предъ другими на пымиными одеждами, на надменными.

словами и мыслями, но съ смиреніемъ и благодарносшію къ великому Благодъшелю избышокъ своего имущесшва раздъляли бъднымъ, исуса Хрисша и меньшихъ Его бращій угощали сшоломъ своимъ.

Новаго чувсшва, новаго сердца, новаго духа Хрисппанинъ жедаентъ какъ Владыкамъ и всвмъ вообще власниямъ земнымъ, шакъ и Пасшырямъ Церкви, дабы Богъ даровалъ имъ новое око, способное видъщь всякую правду Его, новое сердце, исполненное стремленія къ Божественному и въчному, и новый небесный духъ, который мудростію и силою могъ бы дъйствовань къ благу міра-во времени для въчности.

Вошъчего Хрисшіанинъ желаешъ себѣ и другимъ-обновленія человѣка въ чувсшвь, сердцѣ и духѣ. И сіе новое чувсшво, сіе новое сердце и новый духъ, кошорыхъ Хрисшіанинъ желаешъ себѣ и другимъ, сушь дѣйсшвищельно самое высочайшее благо, какое шолько Богъ даровашь, а человѣкъ человѣку пожелашь можешъ. Ибо новое чувсшво, новое сердце, новый духъ 1) есшь великое обѣщованіе Вешхаго

Завънна, заключающее въ себъ всъ другія объщованія. Послъ оныхъ дней, говорнитъ Господь Богъ, Я сдълаю завъшъ съ домомъ Израилевымъ: дамъ законъ Мой въ мысли ихъ и нашищу его на сердцахъ ихъ, и буду ихъ Богомъ, а они будущъ Моимъ народомъ (Iep. 31, 33)

Новое чувошво, новое сердце, новый духь еснь 2) сущносшь Новаго Завѣша, какъ о семъ ясно сказано въ посланіи къ Евр. 8, 10. Въ Вешхомъ Завѣшѣ Богъ начершалъ законъ на каменныхъ дскахъ; въ новомъ – на сердцахъ человѣческихъ. Сей завѣшъ Я сдѣлаю съ домомъ Израилевымъ: Я вложу законъ Мой въ мысли ихъ и напишу его на сердцахъ ихъ, и буду ихъ Богомъ,

Въ первый разъ и самымъ шоржесшвеннъйшимъ образомъ исполнилось сіе объшованіе въ праздникъ Пяшьдесяшницы, въ день новаго законодашельсшва, въ первый завъшный день новаго, совершеннъйшаго, небеснаго міра. Чшо Моисей изобразилъ на каменныхъ дскахъ, Духъ Хрисшовъ написалъ шо на сердцахъ собранныхъ учениковъ Господа-зацонъ любви.

Новое чувсшво, новое сердце, новый духь есшь 3) единспивенный предмешь всей Христіанской Церкви. Люди, удалившіеся ошь Бога, должы опяшь получишь чувсшво, образованное для Бога, сердце и духь-усшремленные къ Богу,-должны опяшь содьлашься едино съ Богомъ и пребывашь шаковыми въчно; вощъ послъдняя цъль всъхъ дъйсшвій к учрежденій Церкви. Искупленіе рода человъческаго ошъ гръха, ада и смерши посредсивомъ Іисуса Хрисша и соединеніе онаго съ Богомъ должно бышь проповъдуемо въ Церкви,-начато, продолжаемо и совершено во всъхъ ея членахъ.

Вошъ, чего желаещъ Хрисшіанинъ себѣ и другимъ въ новый годъ; и сіе желаніе его есшь желаніе самаго высочайшаго блага, кошорое время можещъ начащь и продолжниць, а вѣчносшь-совершищь во всѣхъ насъ!

## НЕБО.

IV:

Роза благовонна, но она окружена шипами; полевая лилія душисша, но она расшенть среди шернія; весна пріяшна, но бысшро проходишъ; лъщо прекрасно, но зима разрушаеть красощу его; радута величеснивенна, но скоро изчезаешъ; жизнь любезна, но омершъ мгновенно поглощаеть ее.

Но есшь спрана, гдъ розы безъ шиповъ, гдъ шерніе не мъщаешся между цвъшами, гдъ въчная весна и свъть безоблачный. Среди ея расшешъ древо жизни, ръки удовольствій орошають ее, и цвъты шамъ никогда не увядають. Тамъ миріады блаженныхъ духовъ, окружая пресшолъ Господа, поють Ему въчный гимнъ; Ангелы непресшанно славословяшъ Его на злашыхъ арфахъ, и херувимы лешаютъ на огненныхъ крыльяхъ.—Сія страна есть небо. Оно есть жилище однихъ добродътельныхъ; нечестивецъ не можетъ обищать тамъ. Тамъ жаба не изрыгаетъ яда своего между горлицами, и ядовищая

трава не расшень между прекрасными цвъ шами. Нично вредоносное не должно войщи въ сію блаженную сщрану.

И сія земля прекрасна, понтому чию она есшь земля Божія, и наполнена мнотими весьма пріяшными вещами: но ша страна несравненно прекраснье. Тамъ не будеть ни пришѣсненій, ни бользней, ни огорченій, Тамъ холодъ зимы не будеть изнурять насъ, и жары лытніе не будуть палить насъ. Въ ной странь ныть ни браней, ни раздоровь; но каждый любить другь друга со всею нѣжностію.

Когда наши родишели и друзья умирающы и скрывающся въ хладную землю; що мы здъсь не видимъ ихъ болъе. Но шамъ мы опяшь ихъ обнимемъ, опяшь будемъ жишь съ ними, и никогда уже не разлучимся. Тамъ всшръпимъ мы всъхъ добродъшельныхъ людей, о кошорыхъ чишаемъ здъсь въ Св. книгахъ. Тамъ увидимъ мы Авраама, наименованнаго ошъ Бога опщемъ върующихъ; Моксея, сшрансшвовавшаго нъкогда въ пусшынъ Аравійской; Илію, Пророка Божія; Даніила,

оставщагося невредимыть въ львовой пещеръ; сына Іессеева, пасшыря-Царя, сладкаго пъвца Изранлева. Они любили Бога и славословили Его и на землъ; но въ шой сшрапъ они славословящъ его лучше и любящъ гораздо больше.

Тамъ увидниъ мы Іисуса, котпорый от крылъ намъ входъ въ сію блаженную страну, тамъ открытыми очами будемъ взирать на славу Божію. Мы не можемъ видъть Его здъсь; но мы можемъ любить Его здъсь. Мы находимся на землъ, но должны часто мыслить о небъ. Сія блаженная страна есть наше отечество. Мы находимся здъсь только на малое время; но тамъ будемъ жить всегда-въ безконечные въки.

## краткое историческое свъдъние о св. оеодоръ, епископъ едесскомъ.

Святый Отецъ нать Өеодоръ жилъ въ царствованіе Ираклія и Константина Погонаша, около шесписошъ шеспидесяшаго года. Въ началъ проходилъ онъ подвигъ дъятельной жизни въ обители Святаго Саввы: пошомъ Божіимъ избраніемъ, въ градъ Едесъ, возведенъ на Епископскій пресшолъ. Какъ въ жизни своей, шакъ и по смерши содълавъ многія чудеса, и Божесшвеннымъ своимъ ученіемъ насшавивъ многихъ на пушь исповѣданія и спасенія, преставился въ въчныя обишели въ девятый день Іюля, какъ означается въ книгъ, называемой Калокерини, въ которой описана жизнь его. Оставилъ ли онъ, кромъ представляемыхъ здъсь, другія какія сочиненія, ушвердишельно о шомъ сказашь не можемъ. Насшоящія же сшо главъ, его трудами составленныя, включены въ число другихъ сочиненій о бдъніи, пошому чшо онв швмъ, кошорые чишающъ ихъ со вниманіемъ, приносяшь обильный плодъ ЧАСТЬ XVII.

священнаго бденія и духовной пользы. Желающіе себе спасенія! пріидище и соберище сіи обильневщіе плоды.

Въ концѣ насшоящихъ сихъ главъ приложено умозришельное Слово, кошорое носишъ на себѣ шакъ же имя Θеодорово. Замѣшивъ, чшо оно содержишъ въ себѣ шѣ же поняшія о бдѣніи, какія заключаюшся и въ оныхъ главахъ, и чщо оно написано шакимъ же слогомъ, мы по симъ чершамъ и признакамъ заключили, чщо оно есшъ произведение нюго же Θеодора.

Digitized by Google

122

## преподобнаго и богоноснаго отца нашего оеодора, великаго подвижника и епископа едесскаго

VI.

сто весьма душеполезныхъ главь.

1. Поелику благодатію благаго Бога мы; отрекшись сатаны и двль его, сочетались Христу и въ банъ паки бытія, и нынъ вторично посредствомъ монашеснаго объта: то будемъ соблюданиь Его заповъди. Сеѓо опгъ насъ требуетъ не токмо сугубое объщание; но и долгъ есшесшвенный. Ибо бывъ въ начаяв сотворены отъ Бога весьма добрыми; мы шаковыми и бышь долженствуемъ. Хощя гръхъ, вшедшій ошть невнимашельносши нашей, и вложиль въ насъ шо, чшо намъ неестественно: но, по великой милости Бога нашего, мы паки воззваны и обновлены страстію Безстрастнаго. Бывь куплены цьною крови Хрисшовой, мы сшали свободны ошъ древняго прародительскаго преступленія. И шакъ естьли мы будемъ праведны, mo cie нимало неудивишельно: но есшьли опяшв

ошпадемъ опгъ правды; то это жалко и осужденія достойно.

2. Какъ доброе дѣло безъ правыя вѣры вовсе мершво и недѣйсшвишельно: шакъ и одна вѣра безъ дѣлъ правды не изхишишъ насъ изъ огня вѣчнаго. Ибо любяй Мя, говоришъ Господь, sanosѣди Моя соблюдето. Іоан. 14, 15. И щакъ есшьли мы любимъ Господа и вѣруемъ въ Него; шо будемъ сшарашься исполняшь Его заповѣди, чшобъ получишь жизнь вѣчную. Есшьли же мы презримъ Его повелѣнія, кошорымъ вся шварь охошно повинуешся: що какъ назовемъ себя вѣрующими? Будучи превознесены надъ всею шварію, не ужели мы одни шолько изъ всѣхъ будемъ непослушны повелѣніямъ Творца и неблагодарны предъ Благодѣшелемъ?

3. Соблюдая заповѣди Іисуса Хрисша, мы ничего чрезъ сіе Ему не досшавляемъ; ибо Онъ ни въ чемъ не имѣешъ нужды и всѣхъ благъ Самъ подашель: но мы сами себѣ благошворимъ, пріобрѣшая вѣчную жизнь и наслажденіе неизреченными благами. 4. Всякъ, кщо препящствуещъ намъ исполнящь заповѣди Божіи, ощецъ ли, ияи машъ, или другой кщо, долженъ быть для насъ ощвращищеленъ и ненависшенъ, дабы не услыщащь намъ, чщо любяй отца или латерь, или иного кого пасе Мене нѣсть Мене достоинъ. Мащо. 10, 37.

5. Будемъ всею силою принуждащь себя къ исполненію заповъдей Господнихъ, дабы не впасшь намъ въ неразръшимыя съши злыхъ вождельній и душепагубныхъ похошей, и дабы не произнесенъ былъ и надъ нами приговоръ, изреченный на безплодную смоковницу: посъки ее, чшобы напрасно и мъсша не занимала. Ибо всяко древо, говоришъ Писаніе, не творящее плода добра, посъкается и во огнъ вметается. Машо. 7, 19.

6. Кщо живешъ въ мірѣ, и предаешся пожеланіямъ и похошямъ: щошъ скоро впадешъ въ сѣши грѣха. Грѣхъ же, однажды сдѣланный, есшь огонь въ соломѣ, камень съ горы кашящійся, пошокъ разширяющійся въ своемъ шеченіи. То есшь, когда сшанушъ

125

удовлетворять имъ: то онъ всякимъ образомъ погубляетть человъка, имъ зараженнаго.

7. Когда душа, огрубъвши и заросши шерніемь похошей, выходишь изь есшественнаго сосшоянія; шогда бываешь она жили. щемъ спрашныхъ звърей, какъ сказано: Ту погіютв онокентаври, ту возеньздятся ежеве, и срящутся быси со онокентавры. Иса. 34, 11. 14. Чъмъ означающся различныя постыдныя страсти. Когда же она возврашишся въ есшественное состояние; (ибо она можешъ сіе сдвлашь, есшьли захочешъ, доколь сопряжена съ шъломъ) и когда укрошишъ себя прилъжнымъ шрудомъ, и будешъ жишь по закону Божію: то прежде сокрывавшіеся въ ней звъри разбъгушся, а приходять хранимели жизни нашей Ангелы, радуясь о ея обращении, и благодать Всесвяшаго Духа нисходишъ на нее, научая ее, какимъ образомъ должна она хранишь себя на пуши добра и идши далъе.

8. Духовнымъ оружіемъ Ощцы почишаюшъ молишву, и не позволяюшъ безъ cero оружія выходишь на брань, дабы враги не ощ-

вели насъ плънными въ страну свою. Чистой же молишвы не можно имъть тому, кто не прилъпленъ къ Богу правымъ сердцемъ. Ибо Онъ есть даяй молитву молящемуся, 1 Цар. 2, 9. и угай селовъка разуму. Пс. 93, 10.

9. Не ошъ насъ зависишъ, чшо сшрасши возмущаюшъ душу и наносяшъ ей брань: но чшо сшрасшные помыслы надолго осшаюшся въ насъ и возбуждаюшъ сшрасши, сему мы причиною. По сему первое есшь дъло безгръшное, шакъ какъ оно зависишъ не ошъ насъ: касашельно же вшораго, есшьли мы, мужесшвенно сопрошивляясь, побъдимъ, шо вънцевъ удосшоимся; а есшьли по слабосщи и малодушію побъждены будемъ, що пріимемъ мученія.

10. Три сушь главнъйшія страсши, от которыхъ раждаются всъ прочія: сластолюбіе, сребролюбіе и славолюбіе. За сими слъдуютъ пять другихъ духовъ злобы. Отъ нихъ-то уже раждается великое множество страстей, и всъ виды многообразнаго зла, И такъ естьли кто побъдилъ три первыя

и начальныя страсти, топть истребиль уже и другія пять, а вмёстё преодолёль и всё прочія.

11. Чшо мы сдълали со сшрасшію, о шомъ и воспоминанія владычесшвующъ въ душѣ со сшрасшію. Когда же сшрасшныя пожеланія совершенно изъ сердца изгладяшся, шакъ чшо не будушъ и приражашься къ нему, що эшо служищъ знакомъ ошпущенія прежнихъ гръховъ. Ибо доколъ душа возбуждаешся сшрасшями, дошоль оказываешся въ ней владычесшво гръха.

12. Тълесныя и вещественныя страсти обыкновенно ослабляются и умерцвляются посредствомъ тълесныхъ страданій: страсти же дутевныя и скрытныя истребляются посредствомъ смиренія, кротости и любви.

13. Посредствомъ воздержанія, соединеннаго съ смиреніемъ, умерщвляется страстная похоть; любовь укрощаетъ пламенную ярость; разсъянныя мысли собираетъ прилъжная, съ памятованіемъ о Богъ со-

единенная, молишва. Такимъ образомъ очищаюшся всв шри часши души. Сему-шо поучая Божесшвенный Апосшолъ сказалъ: Мирб имвйте со всвли и святыню, ихо же кромв никто же узрито Господа. Евр. 12, 14.

14. Нъкошорые, находясь въ сомнѣніи, спрашивали: мысль ли пробуждаешъ сшрасши, или сшрасши раждаюшъ мысль. И одни ушверждали шо, другіе другое. По моему же мнѣнію мысли пробуждаюшся ошъ сшрасшей: ибо есшьли бы не было въ душѣ сшрасшей, шо не возмущали бы ее и сшрасшныя мысли.

15. У діаволовъ, всегдащнихъ враговъ нашихъ, есшь обыкновеніе ошклоняшь насъ ошъ добродѣшелей легкихъ и совмѣсшныхъ намъ, а влагашь въ насъ сильное желаніе добродѣшелей шрудныхъ и несовмѣсшныхъ. Такъ успѣвающихъ въ послушаніи они понуждаюшъ производишь дѣла, приличныя безмолвникамъ: напрошивъ безмолвникамъ и ошшельникамъ влагаюшъ желаніе исполняшь усшавъ общежишельный. Сію хишросшь они упошребляюшъ и въ разсужденіи каждой добродѣшели. Но мы будемъ проникашь въ

ихъ умыслы, зная, что все хорото въ свое время и въ своей мъръ: такъ какъ напротивъ все неумъренное и безвременное вредно.

16. На живущихъ въ мірѣ и окруженныхъ предмешами сшрасшей діаволы вооружаюшся и насшупаюшъ войною со сшороны дѣяшельносши: живущихъ же въ пусшыняхъ, по недосшашку шаковыхъ предмешовъ, смущаюшъ помыслами. Сія послѣдняя брань гораздо жесшочае первой. Ибо брань вещесшвенная имѣешъ нужду во времени, мѣсшѣ и случаѣ; брань же духовная сшремишельна и неудержима. Прошиву сей-шо духовной брани дана намъ чисшая молишва, кошорую пошому непресшанно и имѣшь заповѣдано. Поелику она можешъ бышъ совершаема и безъ содѣйсшвія шѣла; шо дѣлаешъ умъ крѣпкимъ въ подвигѣ. —

17. Вожесшвенный Апостоль, указывая на совершенное умерцвление страстей, говорипть: Иже Христовы суть, плоть распяща со страстьми и похотьми. Гл. 5, 24. Ибо когда умершвимъ страсти и истребимъ похоти и плотскія помышленія подчи-

130

нимъ духу; шогда мы пріемлемъ креспть, и послѣдуемъ Хрисшу. И удаленіе ошъ міра не другое чшо означаешъ, какъ шоже умерщвленіе сшрасшей и явленіе сокровенной во Хрисшѣ жизни.

18. Страждущіе отъ возмущенія смертнаго сего шѣла, и ежеминушной брани онанемогущіе должны жалого переносишь вашься не на плошь, но на самихъ себя. Ибо есшьли бы сами они не дали ей силы, пригошовляя ее къ похоши, що сшолько не страдали бы отъ ней. Или не знають они людей, кошорые распяли себя со страстями и похошями, и кошорые въ смершномъ тьль своемъ носять мертвость Іисуса, и шакимъ образомъ дълаюшъ, чшо оно паче способствуеть къ добру, и не противоборствуеть, но повинуется закону Божію и имъ водишся? Пусшъ и они шакже посшупающъ, и погда подучащъ шакое же спокойствіе.

19. Всякое расположение мысли къ какому либо запрещенному предмету пожелания или похошная наклонность есть уже гръхъ

для Монаха. Ибо прежде мысль начинаешть помрачашь умъ съ сшрасшной его сшороны; пошомъ душа, не выдерживая борьбы, преклоняешся къ похоши, чшо и называешся расположеніемъ, кошорое, какъ сказано, есшь грѣхъ. Расположеніе продолжающееся возбуждаешъ шакъ называемую сшрасшь. Пошомъ мало по малу переходишъ оно въ полное грѣховное дѣйсшвіе. Посему-шо Пророкъ ублажаешъ шѣхъ, кошорые Вавилонскихъ младенцевъ разбиваюшъ о камень. Причина очевидна для мудрыхъ и разумныхъ.

20. Ангелы, будучи служищелями любви и мира, радующся о нашемъ обращеніи и успѣхѣ въ добродѣшели. По сему они сшараюшся наполняшь умы наши духовными видѣніями, и содѣйсшвуюшъ ко всякому добру. Напрошивъ демоны, сіи виновники гнѣва и злобы, радующся объ ослабѣвающей въ насъ добродѣшели и прилагаюшъ шрудъ уклонишь души нащи къ посшыднымъ мечшамъ.

21. Въра есшь многоплодная добродъшель. Она раждаешъ въ насъ сшрахъ Божій; сшрахъ же Божій научаешъ насъ соблюденію запо-

въдей Божіихъ, кошорое называешся дъяшельнымъ знаніемъ. А изъ дъяшельнаго знанія произрасшаешъ неоцъненное безсшрасшіе. За безсшрасшіемъ же шошчасъ слъдуешъ любовь, кошорая есшь исполненіе всъхъ заповъдей, и кошорая всъ оныя связуешъ и содержищъ.

22. Какъ здравое чувсшво шъла чувспивуещъ, какая приключилась ему болъзнь, а кщо не знаещъ сего, шошъ сшраждешъ болъзнію безчувсшвія: шакъ и умъ, есшьли не повреждена его сила, знаешъ сосшояніе своихъ способносшей, знаешъ и що, ошкуда сильнъе нападающъ на него сшрасщи; почему съ шой сшороны и прошивопосшавляешъ кръпкую брань. Но бъда, есшьли въ безчувсшвіи проводищъ дни, подобясь сражающемуся ночью, и не замъчаешъ враждебныхъ помысловъ.

23. Когда мыслящая наша способность неуклонно стремится къ созерцанію добродътели; когда способность вождельвательная къ сей же одной и подателю ея Христу простирается, а раздражительная

вооружается пропивъ демоновъ: тогда онв дъйствуютъ сообразно съ своею природою.

24. Всякая разумная душа, по мнѣнію Григорія Богослова, сосшоншъ изъ шрехъ часшей. Добродъшели мыслящей ея часши называеть онь благоразуміемь, разсудительностію и мудростію; раздражительной-мужествомъ и терпъніемъ; вождельвательнойлюбовію, цвломудріемъ и воздержаніемъ. Правда же во всѣхъ оныхъ разсѣяна, поколику всъмъ даешъ приличное направленіе. Такъ посредствомъ благоразумія она сражается съ прошивными силами и защищаетъ добродъшели; посредствомъ цъломудрія безстрасшно смотришъ на вещи; посредствомъ любви побуждаеть каждаго любить всвхъ **л**юдей, какъ самаго себя; посредствомъ воздержанія опіськаеть всякую похоть; посредсшвомъ мужества и терпънія вооружается прошивъ невидимыхъ враговъ. Такова гармонія благозвучнаго органа души.

25. Старающійся о цвломудріи и желающій блаженной чистоты, которую непотрвшищельно можно назвать безстрастіемь,

дашь; и шакимъ образомъ получишъ желаемое: но кщо пишаешъ шѣло, не соблюдая умѣренносши въ ясшвахъ, шошъ удручаемъ будешъ духомъ блуда. Ибо какъ большая вода угашаешъ пламень; шакъ гладъ или воздержаніе, съ смиреніемъ души соединенное, уничшожаешъ разженіе плоши и посшыдныя мечшанія.

26. Спрасны злонамящованія совершенно да удалишся ошь души швоей, Хрисшолюбець. Ошнюдь не давай мѣсша враждѣ. Ибо чшо огонь, шаящійся въ льнѣ, що злонамяшованіе, гнѣздящееся въ сердцѣ. Лучше помолись опть сердца за оскорбившаго шебя, облагодѣшельсшвуй его, чѣмъ шокмо можешъ рука швоя, дабы шакимъ образомъ избавишь шебѣ душу свою ошъ смерши, и во время молишвы смѣло предсиюящь предъ Богомъ.

27. Въ душахъ смиренныхъ почіешть Господь, а въ сердцѣ гордыхъ посшыдныя сшрасши. Ибо инчшо шакъ не усиливаентъ ихъ

въ насъ, какъ гордые помыслы; и ничшо шакъ удобно не искореняешъ сего злаго былія души, какъ блаженное смиреніе. По сему оно справедливо называешся убійцею сшрасшей.

28. Душа швоя да очищаещся опть порочныхъ помысловъ, и да озаряешъ себя благими мыслями, непресшанно держа въ умѣ сіи слова, чшо сласшолюбивое сердце есшь шемница и узы для дупи во время ея исхода; сердце же шрудолюбивое дверь ошверсшая. Ибо въ чисшошѣ исходящія изъ шѣла души воспріемлюшъ Ангелы, и препровождаюшъ ихъ къ блаженной жизни; души же оскверненныя и непокаявшіяся, увы! восхишящъ демоны.

29. Красива голова, украшенная драгоцънною діадимою, Индійскими камнями и блесшящими маргаришами. Но несравненно красивъе душа, богашая въдъніемъ Божіимъ, просвъщенная свъшлыми созерцаніями, имъющая въ себъ Духа Всесвяшаго. И кшо возможешъ досшойно изрещи красошу сей блаженной души.

Зо. Не позволяй водворящься въ шебь ги́ъву и яросши; ибо муждарый, говорытъ Писаніе, неразуменд, ед сердив же кроткихд потіетд премудрость. Естьли страсть гѝъва будетъ обладать твоею душею; то дучте тебя будутъ живущіе въ мірѣ, и ты, какъ ложный Монахъ, постыжденъ будеть.

31. Во всякомъ искушенія и во всякой брани употребляй непобъдимое оружіе-молитву, и благодатію Христа одержишь нобъду. Молитва сія должна быть чистая, какой оть насъ мудрый учитель требуеть: Хощу, говорить онъ, да молитеы творятб мужіе на всякомо мъстъ воздъюще преподобныя руки безо енъва и размышленія. 1 Тим. 2, 8. Нерадящій о таковой молитвъ впадеть въ искущенія и страсти.

32. Въ Писаніи сказано, чшо вино веселито сердце геловъка: Псал. 103, 15. но шы, кощорый далъ объшъ плакашь и рыдашь, уклоняйся ошъ шаковаго веселія, и возвеселишься о дарованіяхъ духовныхъ. Есшьли же о винъ будешь веселишься; що не разлу-

ЧАСТЬ XVII.

IO

Digitized by Google

тишься съ нечистыми помыслами, и подвергнешься многимъ скорбямъ,

33. Праздники препровождай не вино пія, но обновляясь умомъ и очищая душу. Угождая чреву и пія вино, шы паче оскорбишь виновника шоржесшва.

34. Во псалмопѣніяхъ, молишвахъ и чшеніяхъ заповѣдано намъ бдѣшь всегда, а наиначе во дни праздничные. Ибо бодрсшвующій Монахъ ушончаентъ мысль свою къ душеполезнымъ созерцаніямъ: а ошъ многаго сна умъ грубѣешъ. Впрочемъ смошри, во время бдѣнія не вдавайся въ пусшые разговоры, и не допускай порочныхъ помысловъ. Ибо лучше спашь, чѣмъ проводишь время бодрсшвованія въ разговорахъ и суешныхъ помыслахъ.

35. Кшо держишъ за парухой змъл, и въ сердцъ злый помыслъ, шошъ получишъ смершь. Первый ошъ шого, чшо шъло уязвляется ядовишымъ жаломъ; а вторый ошъ шого, чщо смершоносный ядъ осшается въ душъ. Но поспъщимъ умершвишь сіи эхиднины порожденія, и не будемъ раждащь злыхъ по-

мысловъ въ сердцъ, чшобы не пострадащь жестоко.

36. Чистую душу справедливо можно назвашь сосудомъ избраннымъ и огражденнымъ вершоградомъ и запечашлѣннымъ источникомъ и престоломъ чувства. Но душа, нечистошами оскверненная, исполнена смрадной грязи.

37. Слыхалъ я опъ опытныхъ и успёвшихъ въ дъяшельности старцевъ, что злые помыслы раждаются въ душъ отъ излишняго убранства въ одеждъ, отъ пресыщенія чрева и отъ вредныхъ бесъдъ.

38. Пристрастіе къ богапіству не должно быть въ дущахъ подвижниковъ. Ибо богатый Монахъ есть нагруженный корабль, волнами заботъ обуреваемый, и въ бездну печали погружающійся. Многихъ бъдъ бываетъ причиною порокъ сребролюбія; справедливо оно названо корнемъ всъхъ золъ. 1 Тим. 6, 10.

39. Безпристрастие къ богатству и моя-

чаніе есшь сокровище, сокровенное на сель монашеской жизни. И шакъ поди, продай имъніе швое и раздай нищимъ, а купи оное село, и, вырывъ сокровище, берегись, чшобъ кшо нибудь его у шебя не похишилъ, дабы обогашишься неисшощимымъ богашсшвомъ.

40. Когда, живя вмѣсшѣ съ духовнымъ ошцемъ, шы почувсшвуешь ошъ него пользу: шо уже никому не дозволяй ошвлекашь шебя ошъ любви его и пребыванія съ нимъ. Не осуждай его ни въ чемъ, не злословь его, когда онъ шебя обличаешъ или бьешъ; уклоняй ухо швое ошъ шого, кшо поносишъ его, не присшавай къ клевещущему на него, чшобы не прогнъвался на шебя Господь, и не изгладилъ шебя изъ книги живыхъ.

41. Подвигь послушанія совершается, какь мы замѣтили, чрезъ самоотверженіе. Вступившій же на путь онаго долженъ защищаться тремя оружіями, то есть, вѣрою, надеждою и священнѣйшею и Божественною любовію, дабы, оградивъ себя ими, могъ подвизаться подвигомъ добрымъ, и получить вѣнцы правды.

42. Не будь судією діль ощца швоего, но будь исполнишелемь его повельній. Ибо діаволы обыкновенно сшарающся высшавлять тебів недосташки его, дабы уши твои соділашь глухими къ его насшавленіямъ и чрезь то или совращить тебя съ поприща, какъ робкаго и боязливаго воина, или развлечь помыслами невірія, и соділать неспособнымъ ни къ какому роду добродівтели.

43. Кшо не слушаеть повельній отеческихъ, тоть оказывается нарушителемъ самыхъ важньйшихъ условій объта; а кто пребылъ въ послушаніи и собственную волю заклалъ мечемъ смиренія, тотъ исполнилъ то, что на себя принялъ, въ чемъ предъ многими свидътелями объщался Христу.

44. По довольномъ разсмощрѣніи мы увидѣли и ясно узнали, чшо на подвизающихся подъ смошрѣніемъ ощцевъ чрезмѣрно яряшся враги жизни нашей – демоны, скрежеща на нихъ зубами своими, и всевозможныя вымышляя хишросши. Чего они не дѣлаюшъ? Чего имъ не внушаюшъ, дабы исхишишь ихъ изъ ошеческихъ объяшій? Предсшавляющъ имъ

причины, по видимому благовидныя; изобрвтають побужденія къ раздору, возбуждають ненависть къ ощцу, увъщаніямъ его дають видъ порицаній, а обличенія представляють въ видъ изощренныхъ стрълъ. Почто ты. говоряшь они ему, родившись свободнымь, содълалъ себя рабомъ, и рабомъ господина немилосердаго? Доколъ шебъ спрадать подъ игомъ сего рабства, и не взирать свободно на свътъ? Потомъ побуждаютъ къ страннопріимству, къ хожденію за больными и къ попеченію о бъдныхъ, а иногда щакъ же превозносящъ подвигъ глубокаго безмолвія и уединенія, словомъ: всякій видъ негодныхъ плевелъ всъваютъ въ сердце воина благочестія, чтобы только исхитить его изъ духовной ограды, и, извлекши его изъ необуреваемаго пристанища, ввергнуть въ свиръпъющее душегубишельными волнами море. Наконецъ, получивъ въ свою власшь, они будушъ, какъ плънникомъ, располагашь имъ по злой своей воль.

45. И щакъ, когда шы находишься подъ смошрвніемъ ощца, сшарайся проникашь въ шайное коварсшво ненависшниковъ и враговъ

Digitized by Google

твоихъ, и не забывай твоего обреченія и объщанія предъ Богомъ, не будь малодушенъ при наносимой тебъ обидъ, не бойся ни порицаній, ни поношеній, ни насмъщекъ, не повинуйся внушеніямъ злыхъ помысловъ, не убъгай строгости отеческой, не безчести благаго ига смиренія дерзостію самоугодія и своенравія: но, положивъ въ сердцъ своемъ оное Господне слово: Претерпъсый до конца той спасено будето, Мато. 10, 22, со терпъніемо теки на предлежащій тебъ подецео, взирая на нагальника въры и совершителя Іисуса.

46. Плавильщикъ, бросивъ золото въ горнило, дѣлаетъ оное чистѣйщимъ: такъ и новоначальный Монахъ, предавъ себя подвигамъ послушанія, прошедъ чрезъ огонь есѣхъ скорбей жизни по Богѣ, и въ сей скорби и многомъ терпѣніи навыкнувъ послушанію, переплавивъ нравы, научается смиренію и дѣлается свѣтелъ и достоинъ небесныхъ сокровищь, нескончаемой жизни и блаженной участи, откуда удалены печаль и воздыханіе, а водворена радость и непрерывное веселіе,

47. Правая и искренняя въра раждаешть страхъ Божій. Страхъ Божій научаешъ насъ соблюденію заповъдей. Ибо гдъ, сказано, страхъ, тамъ и заповъдей соблюденіе. Изъ соблюденія заповъдей составляется дъятельная добродътель, служащая основаніемъ созерцательной. Плодомъ сихъ бываетъ безстрастіе; отъ безстрастія раждается въ насъ любовь; а въ разсужденіи любви говоритъ возлюбленный ученикъ: Боеб любы есть, и пребываяй еб любви, еб Бозъ пребываето и Боеб еб немо пребываето. 1 Іоан. 4, 16.

48. Красно поисшиннъ и добро жишіе монашеское; — красно поисшиннъ и добро, есшьли оно бываешъ сообразно съ шъми правилами и законами, кошорыя положили начальники и основашели онаго, Свяшымъ Духомъ наученные. Ибо воину Хрисшову надлежишъ бышь ошръшену ошъ вещесшва и свободну ошъ всякой мірской мысли и дъла, какъ говоришъ Апосшолъ: Никтоже воинъ бывал облзуется куплями житейскими, да воеводъ угоденъ будетъ. 2 Тим. 2, 4.

49. И такъ Монаху надлежитъ быть от-

рътену опъ вещества, безстрастну, чужду всякаго злаго пожеланія, не прихотливу, не винопійцъ, не лъниву, не безпечну, не сребролюбиву, ни сластолюбиву, ни славолюбиву; ибо естьли кто себя отъ сего не удержитъ, тотъ не возможетъ совершитъ поприща сей Ангельской жизни. Для совершающихъ же оное такъ, какъ должно, иго ея, при содъйстви всеоблегчающей Божественной надежды, бываетъ благо и бремя лег-

ко. Сладосшна шаковая жизнь, вождельнное состояние, часть благая, которая не отнимется оть дущи, ее стяжавшей.

50. Опложивъ жишейскія забошы и вступивъ на подвижническое поприще, не пожелай имъть богатства для раздаянія онаго нищимъ. Ибо и это есть коварство лукаваго, посредствомъ котораго онъ возбуждаешть пищеславіе и развлекаешть умъ попеченіемъ о многомъ. Хошя бы шы имѣлъ хлъбъ одинъ, или воду, можешь и чрезъ cie исполнишь долгь страннолюбія; даже хощя и сего не имълъ, но есшьли бы шолько съ добрымъ расположеніемъ примешь страннаго и предложишь ему слово утъще-

нія, то такъже возможеть получить мзду страннолюбія. Имвешь примвръ похваляемой Господомъ въ Евангеліи вдовицы, которая посредствомъ двухъ только 'лептъ превзотла усердіе и великое подаяніе богатыхъ. Мате. 12, 42.

51. Сіе сказано для пребывающихъ во уединеніи: находящіеся же подъ смошрѣніемъ ошца одно шолько шо должны имѣшѣ въ умѣ, чшобъ не ошсшупашь ни въ чемъ ошъ ошеческой заповѣди. Ибо кшо сіе исполнишъ, шошъ все исполнилъ; шакъ какъ напрошивъ безъ шцашельнаго соблюденія сего ничего не будушъ значишь всѣ прочія добродѣшели и духовные подвиги.

42. Пріими и сей мой совѣшъ, Христолюбецъ! возлюби странствіе, оставивъ попеченіе о домашнихъ обстоятельствахъ. Забота о родителяхъ и любовь къ родственникамъ да не отвлекутъ тебя отъ сего. Удаляйся городской жизни, а пустынную переноси великодушно, говоря съ Пророкомъ: Се удалихся бъгая и водворихся вб пустыни. Псал. 54, 8.

55. Въ уединенныя и удаленныя оптъ міра убъгай мъсша, и, хошя бы предлежали тебъ бъдность и недостатокъ въ необходимыхъ потребностяхъ, ты не бойся. Естьли обступящъ тебя враги твои, какъ пчелы или злыя осы, со всъхъ сшоронъ воздвигая на тебя брань, и всякаго рода мыслями возмущая шебя, шы не ужасайся, не преклоняй къ нимъ внимашельнаго слуха, не оставляй подвижническаго поприща, но паче перенеси великодушно, поя въ себъ и говоря: Терпя потерпъхо Господа и внято ми, и услыша молитву мою. Псал. 39, 2. И тогда ты узришь величіе Божіе, Божіе заступленіе, попеченіе и всякаго рода промышленіе о твоемъ спасеніи.

54. Друзей долженъ ты имъщь, Христолюбецъ, такихъ, которые были бы полезны и нужцы тебъ въ жизни; ибо сказано: Мужи лирны да будуто други твои; братія духовные—Святые Отцы, о которыхъ и Господь нашъ сказалъ: Мати Мол и братія Мол сіи суть, творящіи волю Отца Мосео, иже есть на небесъхо.

55. Не будь пристрастень къ многообразнымъ и дорогимъ яствамъ и къ смершоносной роскоши. Ибо о роскошной вдовицѣ говоритъ Апостолъ, что она жива умерла. 1 Тим. 5, 6. Да и самой простой пищи, ежели можно, не употребляй до пресыщенія; ибо писано: Не прельщайтеся сытостію трева.

56. Ежели хочень успѣть въ уединенной жизни; то не позволяй себѣ частаго пребыванія внѣ своей кельи. Ибо это весьма вредно; оно отъемлетъ Благодать, помрачаетъ разумъ и охлаждаетъ ревность. Потому-то и сказано: Пареніе похоти прелѣилетъ улб незлобиеб. Прем. Сол. 4, 12. И такъ отсѣкай привычки многихъ, чтобы умъ твой не былъ развлеченъ, и не возмущено состояние уединенія.

57. Сидя въ своей кельи, не занимайся двломъ безразсуднымъ и безполезнымъ. Ибо пщешно будешъ, сказано, прудишься шошъ, кшо безъ разсужденія предпріемлешъ пушь. Но найди для себя хорошее заняшіе, собирай умъ, имъй всегда предъ очами послъдній часъ смерши; вспоминай о суешъ мір-

ской, сколь она обманчива, сколь малозначуща, сколь ничтожна; размышляй о дъйствіи страшнаго исшязанія, когда жесшокіе исшязашели будушъ высшавлящь на видъ наши дъла, слова и мысли, кошорыя они внушали намъ, а мы принимали ихъ внушенія. Вспоминай и о мученіяхъ во адъ, и о шомъ, какъ шамъ заключены души; вспоминай и о великомъ и спрашномъ ономъ днъ, по еспь, объ общемъ воскресеніи и предстаніи предъ Богомъ, И ръшишельномъ приговоръ праведнаго Судіи; размышляй и о имъющемъ постигнуть гръшниковъ мученіи, о безчесшіи, о обличеніи совъсти, объ отвержени отъ Бога, и о вверженія въ въчный огнь, къ нескончаемому червю, во шьму чуждую свъша, гдъ плачь и скрежешъ зубовъ. Размышляя о сихъ и всъхъ прочихъ мученіяхъ, не пресшавай и слезнымъ шокомъ орошашь свои ланишы, одежду и мъсто, на которомъ сидищь. Ибо я многихъ зналь, которые посредствомъ таковыхъ размышленій пріобрѣли великое множество слезъ и удивишельнымъ образомъ очисшили всъ ду-

58. Съ другой сшороны приводи себь на

шевныя способносши.

жысль и блага, уготованныя праведнымъ, предстояніе одесную Христа, благословляющій гласъ Господа, наслъдіе небеснаго царствія-сей даръ, умъ превосходящій, свътъ оный сладчайшій, радость не имъющую конца, непрерываемую печалію, оныя небесныя обители, жизнь съ Ангелами и всъ другія блага, объщанныя боящимся Господа.

59. Сіп размышленія должны неразлучно жишь съ шобою, и почивашь и возспіавашь съ шобою. Смотри, не забывай объ нихъ никогда; но гдѣ бы шы ни былъ, не выпускай ихъ изъ памящи швоей, чшобы и худые помыслы удалились, и шы бы исполнился Божественнаго ушѣшенія. Душа, неогражденная сими размышленіями, не можешъ успѣшь въ уединеніи. Источникъ, не имѣющій воды; напрасно носишъ на себѣ сіе имя.

60. И вошъ какой родъ жизни усшавленъ для пребывающихъ въ уединении: посшъ, соразмърный силъ, бодрсшвованіе и лежаніе на вемлъ, и всякое другое изнуреніе себя для будущаго покоя: Не достойны бо суть страсти нынъшняео въка, говоришъ Апосшоль,

по хотящей славь явитися во насо; Рим. 8. 18.-особенно же чисшая молишва, почти можно сказать, непрестанная и неослабная. Она есть ствна твердая, приспанище покойное, стражъ добродътелей, опрастей пагуба, кръпость души, чистилище разума, утружденныхъ покой, плачущихъ упъшение. Молитва есть бесъда съ Богомъ. вещей невидимыхъ созерцание, желаемыхъ исполненіе, Ангельское наслажденіе, привлеченіе благъ, вещей уповаемыхъ осуществленіе. Пошщись всъми силами пріобръсть сію царицу добродътелей. Молись днемъ и ночью, въ часы унынія и благодушія; молись со стражомъ и шрепетомъ, въ шрезвомъ и бодромъ духъ, чтобы пріятна была Господу молити ва твоя. Ибо оги Господни, говорить Давидъ, на праведныя, и цши Есо во молитя ву ихд.

61. Точно и весьма справедливо одному изъ древнихъ сказано, чию изъ враговъ наинихъ-демоновъ первые исходяшъ на бранъ прошивъ насъ шъ, кошорые возбуждаюшъ къ чревоугодію, шакъ же кошорые внушающъ намъ среброжобіе, и кошорые приводянъ

насъ къ пицеславію. Всѣ же прочіе, слѣдуя за оными, нападающъ на насъ шогда, какъ уже мы сими шремя будемъ уязвлены.

62. И по исшинъ, по опышу дознали мы, что не льзя человъку впасть во гръхъ, или въ какую нибудь страсть, естьли прежде которою нибудь изъ трехъ оныхъ не будещь уязвлень. По сему сіи же шри вида обольщеній діаволь нъкогда и Спасителю предспавилъ, надъ копторыми Господь нашъ одержавъ верхъ за собою ишпи діаволу повелель; давши и намъ надъ нимъ победу, какъ благій и человьколюбивый Господь, облекшійся въ подобострастное намъ тъло по всему, кромъ гръха, и показавшій намъ прямую сшезю невинносши, по которой шествуя преобразуемся въ новаго человъка, по образу Создавшаго его.

63. Давидово слово научаешть насъ, совершенною ненависшію ненавидъть демоновъ, какъ враговъ спасенія нашего; что и весьма нужно въ подвигъ добродътели. Кто же таковъ, совершенною ненавистію ненавидяцій сихъ враговъ своихъ? Тотъ, кто не со-

грѣшаешъ ни дѣломъ, ни мыслію. Доколѣ же основанія любви нашей къ нимъ, шо есшь, причины сшрасшей находяшся въ насъ, дошолѣ какъ мы можемъ имѣшь къ нимъ совершенную ненависшь? Ибо сласшолюбивое сердце пишащь ее въ себѣ не можешъ.

64. Безстрастіе разумной души, отвергшейся мірскихъ удовольствій и отказавшейся ошъ всъхъ порочныхъ похотей, занимающейся же Богоугодными размышленіями и чистъйшими созерцанілми, есть брачная для оной одежда. Чрезъ страсти безчестія и страстныя мысли она совлекается сей одежды чистоты и облекается въ раздранныя и нечисшыя рубища, шакъ какъ и въ Евангеліяхъ показывается, что вверженный сь связанными руками и ногами во шьму внъшнюю человъкъ изъ таковыхъ же нечистыхъ мыслей и дълъ исшкалъ для себя одежду, котораго потому слово Божіе огласило недостойнымъ Божественной и рачной брачной вечери.

65. Справедливо сказалъ нъкшо мудрый о самолюбіи, всъхъ ненавидящемъ: первая изж

ЧАСТЬ VIII.

. Digitized by Google

t t

всѣхъ мысленныхъ браней есшь жесшокая оная брань самолюбія, за кошорой, какъ за нѣкошорымъ шираномъ, другія шри и пящь – нападающъ на умъ нашъ

66. Дивлюсь, какъ можептъ имѣшь шошъ безспрасшіе, кщо пресыщаешся ясшвами. Безспрасшіемъ называю я не удаленіе шолько ошъ дѣла грѣховнаго; эщо называешся воздержаніемъ: но безсшрасшіе бываешъ шогда,: когда самые помыслы сшрасшные изъ сердца съ корнемъ исшоргающся, чщо иначе называешся чисшошою сердца.

67. Удобнъе нечисшую очистить душу, нежели очищенной и снова зараженной возвратить здравіе. Тъмъ, то есть, кои только лишь отреклись отъ міра, въ какія бы они ни впали гръхи, не совсъмъ трудно достигнуть безстрастія: но для тъхъ, которые вкусили добраго Божія глагола, и вступили на пущь спасенія, а потомъ опять возвратились на гръхъ, безстрастіе какъ бы уже невозможно. Причиною тому порочный навыкъ и худая привычка; сему-демонъ, невресшанно предъ зъницами очей печаль и

видь гръха предсшавляющій. Впрочемь пицашельная и шрудолюбивая душа совершаенть и сіе многотрудное дъло, при благодатномъ содъйствіи долготерпъливаго и человъколюбиваго Бога, къ покаянію насъ призывающаго, и обратившихся съ неизреченною любовію и милостію пріемлющаго, какъ научаенть насъ Евангельская притча о распутномъ сынь.

68. Никшо изъ насъ собственною силою не можешъ преодолъшь коварсшвъ и ухищреній лукаваго, но только непобъдимою силою Хрисша. И шакъ заблуждаютъ тъ, которые мечтають и хвалятся, что собственными подвигами и по собственной воль могуть истреблять гръхъ, истребляемый одною шолько Божественною благодатію, такь какъ онъ и умерщвленъ чрезъ таинство креста. По сему и свътильникъ Церкви Іоаннъ Златоустый говорить, что недовольно готовности со стороны человъка, естьли онъ не получить вышняго содъйствія, и что такъже никакой не получитъ пользы отъ вышняго содъйствія безъ собственной готовности. То и другое показывають намь Іуда и Петръ. Тотъ при всей Божествен-

ной помощи не получиль никакой пользы; поелику не хощъль и не упошребиль никакихъ средствъ къ тому съ своей стороны: а Петръ, хощя и имълъ гощовность, но палъ потому, что оставленъ былъ безъ всякой помощи. Ибо изъ сихъ двухъ частей добродътель слагается. По сему увъщаваю васъ, продолжаетъ онъ, чтобы вы, возлагая все на Бога, сами не спали, и, употребляя тщаніе, не думали исправить все собственными трудами.

69. Богъ какъ не хочещъ, чщобы мы были безпечны; пошому не все Самъ и производишъ: щакъ не хочешъ, чщобы мы были и самонадѣянны; пощому не все намъ даруешъ. Но, ощнявъ въ шомъ и другомъ случаѣ вредное для насъ, Онъ осшавляещъ шо, чшо намъ полезно. Хорощо и Псалмопѣвецъ учишъ: Естьли не Господь, говоришъ онъ, созиждетъ долю, всуе бдитъ стрегущій и труждающійся. Цсад. 126, 1. Ибо невозможно наступащь на аспида и василиска, и попирать льва и змія, естьли кшо прежде, сколько возможно человѣку, не очисщитъ себя и не пріиметъ силы отъ Того, кото-

рый сказаль Апостоламь: Се даховаловласть наступати на змію и на скорпію и на всю силу вражію. Лук. 10, 19. Потому-то и заповъдано намъ въ молитвъ просить Господа, чтобы Онъ не ввелъ насъ во искущеніе, но избавиль нась отъ лукаваго. Ибо есшьли мы хошимъ избавишься разженныхъ стрълъ лукаваго и удостонться достигнуть безстрастія безъ содъйствія и помощи Христовой, то напрасно трудимся, думая успъть въ семъ собственною силою или тщаніемъ. И такъ кто хочеть противустать кознямъ діавола и содълашь оныя недъйствительными, -кто хочеть содьлаться причастникомъ Божественной славы; тому со слезами и воздыханіями, съ желаніемъ ненасышнымъ и пламенною душею, денно и нощно, надлежишъ искашь Божіей помощи и Божесшвеннаго заступленія: а желающій получить оную помощь очищаеть душу свою отъ всякаго мірскаго сладострастія и отъ противныхъ ей страстей и вождельній. Ибо о шаковыхъ душахъ говорищъ Богъ: Вселюся во нихо и похожду;-и Господь ученикамъ сказаль: Любяй Мя заповеди Моя соблюдето и Отецо Мой возлюбито его, и ко

нему пріидемо и обитель у него сотворимо. Ісан. 14, 23. 3.

70, Весьма умное и поняшное наставленіе касащельно помысловъ дъласть нъкто изъ древнихъ. Суди, говоришъ онъ, помыслы на судилищъ сердца швоего, наши ли они, или вражескіе. И свойственные намъ и добрые полагай во внутреннюю храмину души, и храни ихъ шамъ въ надежной сокровищницъ; а враждебные, наказавъ бичемъ умнаго разсужденія, изгоняй, не давай имъ ни мъсша, ни пристанища въ области души твоей. Или, лучше сказать, закалай ихъ вечемъ молитивы и Божественнаго размышленія, дабы отъ истребленія сихъ убійцъ пришелъ въ страхъ и начальникъ оныхъ. Ибо кто пщательно наблюдаеть, говорить онь же, за помыслами, тоть и исщинный любитель заповъдей.

71. Подвизающійся въ истребленіи враговъ и мятежниковъ долженъ выводить на брань многочисленнъйшихъ вооруженныхъ сподвижниковъ. Я разумъю; душевное смиреніе, тълесный трудъ, и всякой другой скорбный водвигъ, и молитву отъ сердца сокрушен-

159

наго и со многими слезами, какъ воспъваетъ Давидъ: Виждь смиреніе мое и трудо мой и остави вся еръхи моя, и слезо моихо не премолги: Псал. 22, 13. и еще: Быша слезы моя мнъ хлъбо день и нощь, и питіе мое со плагемо растворяхо. Псал.41, 2.

72. Врагъ жизни нашей-діаволъ посредсшвомъ различныхъ помысловъ уменьшаентъ грѣхи наши, и часто предаентъ ихъ забвенію, чтобы мы, мало по малу оставивъ труды, престали и помышлять объ оплакиваніи проступковъ. Но мы, братія, не забудемъ своихъ проступковъ, хотя бы казалось намъ, что они и заглаждены покаяніемъ: но будемъ имытъ всегда въ памяти свои согрѣшенія и не престанемъ сокрушаться объ нихъ, дабы чрезъ сіе могли мы пріобрѣсть добрую подругу-смиреніе, и избѣжать сѣтей тщеславія и гордостии,

73. Никшо не думай своею силою перенести труды и успъть въ добродътели. Ибо виновникъ всякаго добра въ насъ есть Богъ, такъ какъ напрошивъ виновникъ зла есть обольститель дущъ нашихъ-демонъ. И щакъ

есшьли шы чшо сдълаещь доброе, приноси благодареніе Виновнику добра; есшьли же учицишь злое, ошноси эшо къ начальнику зла.

74. Кто дъятельность соединилъ съ познаніемъ, тотъ похвальный дълатель. Онъ изъ двухъ чистъйшихъ источниковъ орошаеть землю души своей. Познание воскриляеть духовное его существо посредствомъ созерцанія высшихъ предметовъ; а дъятельность умерщвляеть уды, сущіе на земли: блудъ, нечистоту, сщрасть, похоть злую, по умерщилении котторыхъ произрастнаютть прекрасные цвъппы, приносящие плодъ духовный-любовь, радооть, миръ, долготериьне, благосшь, милосердіе, вѣру, кротосшь, воздержаніе. И щогда-то уже благоразумный оный дълашель, распявший плошь свою со спрасшьми и похошьми, можешь взыващь съ Богоноснымъ Проповъдникомъ: Живу на ктолц. азб, но живетв во мнѣ Христосв; а еже нына живу, варою живу Сына Божія возлюбиещаго мене и предавшаго Себе no unt.

75. И сіе да не ушаншся ошъ шебя, Хрь-

спюлюбець, чню есньли спрасть найденть въ тебѣ хошя одно мѣсто, и посредствомъ навыка укоренишся; що привлечещъ въ то же гнѣздо и другія. Ибо хошя спрасти одна другой пропивоположны, шакъ какъ и правищели ихъ-демоны; однакожъ всѣ онѣ согласно ищутъ нащей погибели.

76. Кщо посредствомъ подвига изсушаетъ цвътъ плопии и описъкаептъ всю ел волю; топтъ носищъ язвы Хрисша въ мершвенной плоши своей.

77. Труды нодвижничества оканчивающся покоемъ безстрастія; а разпообразныя удовольствія доводять до страстей безчестія.

7.8. Не изчисляй многихъ льшъ уединенной швоей жизни; не восхищайся шерпьніемъ въ пусшынь и жесшокостію подвигоцъ; но всегда имъй въ умѣ Господнее слово, что ты рабъ непотребный, и что ты не исполнилъ заповъди. Ибо доколь находимся въ настоящей жизни, мы еще не возвращены изъ плъна, но все еще сидимъ при ръкъ Вавилонской; все еще мучимся надъ дъланіемъ

хирпичей Египешскихъ, не видавъ земли объ. тованія. Поелику мы еще не совлеклись вешхаго человъка, истлъвающаго въ похотяхъ обольстительныхъ, еще не облеклись въ образъ Небеснаго; еще носимъ на себъ образъ перспинаго. И такъ мы не имъемъ причины радоваться, но должны со слезами молиться къ могущему спасти насъ отъ бъдственрабства фараонова, исхитить изъ наго жесшокой власши его и ввесши въ благую землю обътованія, дабы могли мы обръсть покой во святилищъ Божіемъ и явипься на десной странъ величествія Всевышняго. Но сіи, превышающія разумъ, блага получаемъ мы не за двла наши, кошорыя, по видимому, творимъ въ правдъ; но по безпредъльмилости Божіей. И но преной пакъ станемъ проливать слезы день и почь, no ' примъру шого, кошорый говоришъ о себъ: Утрудихся воздыханіемо моимо, измыю на всяку нощь ложе мое, слезами моими постелю мою омогу, Псал. 6, 7. Ибо свющіи слезали, радостію пожнуть. Пс. 125, 5.

79. Далье ошгоняй ошъ себя духа многословія; ибо ошъ него проиоходишъ ужасное

вло: съ одной стороны ложь, съ другой дерзость: то насмѣшки, то срамныя и глупыя рѣчи. Кратко сказать: въ многословіи не льзя избѣжать грѣха; напротивъ мужъ молчаливый есть жилище разума. Да и Господь говоритъ, что мы должны будемъ дать отвѣтъ за всякое праздное слово. И такъ поистиннѣ нужно и полєзно молчаніе.

80. Злословящихъ и поносящихъ, или другимъ какимъ образомъ обижающихъ насъ не злословишь и обижашь взаимно, но хвалишь и благословляшь повельно намъ. Ибо когда мы въ миръ съ людьми, шогда въ брани съ демонами; когда же мы въ гнъвъ и во враждъ съ нащими брашьями, шогда бываемъ въ миръ съ демонами, кошорыхъ совершенною возненавидъть ненавистно, и съ которыми непрерывную вести брань Слово Божіе научаетъ насъ.

81. Не обольщай ближняго твоего лукавымъ языкомъ, дабы и самому тебъ не быть обольщену отъ всегубителя. Я слышалъ Пророка вопіющаго: Мужа кровей и лстива енциается Господъ. Псал. 5, 7. И: По-

требито Господь вся устны льстивыя, языко велеръгивый. Псал. 11, 4. Опасайся такъже укорять въ проступкъ брата твоего, чтобы не потерять тебъ искренности и любви. Ибо тотъ, кто не имъетъ искренности и любви къ брату своему, не знаетъ Бога; потому что Богълюбы есть, какъ взываетъ Іоаннъ, сынъ громовъ, возлюбленный ученикъ Христовъ. И естьли, говоритъ онъ, Христосъ, Спаситель всъхъ, положило за насо душу Свою, то и лы должны за братію души полагати. 1. Іоан. 3, 16.

82. Любовь справедливо называется матерію добродѣтелей и сущностію закона и Пророковъ. И такъ мы должны всевозможное употребить стараніе, дабы пріобрѣсть святую любовь, и дабы посредствомъ ея избавиться властительства страстей, вознестись къ небу на крилахъ добродѣтелей, и узрѣть Бога, сколько сіе возможно для естества человѣческаго.

83. Есшьли Богъ есшь любовь; що кщо имвешъ любовъ къ ближнему, щощъ Бога

имветь въ себь. Безъ ней нъшъ намъ никакой пользы, и не можемъ сказашь, чшо любимъ Бога. Ибо кшо скажетъ, говоритъ Апостолъ, что люблю Бога, а брата своего ненавидить, ложь есть. И въ другомъ мвств говорить: Бога никтоже виде ниедѣ же; аще любимб другб друга, Богб вб насв пребываетв и любы Его совершенна есть во насо. Опсюда явсшвуеть, чшо любовь объемлещъ собою и превышаешъ всъ добродъшели, о кошорыхъ упоминаешъ святое Писаніе. Нъпть ни одной добродътели, содружающей и соединяющей человъка съ Богомъ, которая бы не зависъла отъ любви и въ ней не сосредощочивалась, непримышнымь образомь держась, на ней и ею сохраняясь.

84. Принимая приходящихъ къ намъ брашій, мы не должны счипашь сего дъломъ, нарушающимъ покой, чшобы не пресшупишь намъ закона любви. Не должны шакъже являшь имъ усердія нашего въ видъ благодъянія, но какъ бы сами были ими облагодъшельсшвованы и одолжены; должны принимашь сшранныхъ съ желаніемъ и радосшію,

какъ мы видимъ сіе въ примѣрѣ Пашріарха Авраама. По сему и Богословъ научаетъ насъ говоря: Чадца, не любилі словолі, ниже азыколі, но делолі и истиною. И о селі разулівелі, яко ото истины есьлы. 1. Іоан. 3, 18.

85. Патріархъ, стяжавшій добродѣтель страннолюбія, сидѣлъ предъ кущею своею, приглашая къ себѣ проходящихъ, и всѣмъ, не исключая ни нечестивыхъ, ни иноплеменниковъ, предлагалъ свою трапезу. Почему и удостоился принять и угостить Ангеловъ и Господа всего. И мы такъже должны съ великимъ тщаніемъ и ревностію стараться о страннолюбіи, дабы не только Ангеловъ, но и самаго могли принять Господа. Ибо говоритъ Господь: Понеже сотвористе единоли сихо меньшихо, Мнѣ сотвористе. Матө. 25, 40. И такъ надобно благодѣтельствовать всѣмъ, а наипаче немогущимъ воздать.

86. Кого сердце не осуждаетъ въ преступленіи заповъди Божіей, или въ нерадъніи, или въ допущеніи худой мысли; тошъ чистъ сердцемъ и достоинъ слышать оныя

слова: Блажени систіи сердцемб, яко тіи Бога узрятб. Машо. 5, 8.

87. Будемъ стараться подъ руководствомъ разума образовать и улучшать чувства; Ħ наипаче глаза, уши и языкъ, не по движению спрасти, но въ пользу свою употребляя и зрѣніе и слухъ и слово. Ибо ничто шакъ не поползновенно на гръхъ, какъ сіи органы, неуправляемые разумомъ: но ничто такъже болве ихъ не способствуетъ ко спасенію, естьли умъ управляетъ ими, умъряешъ ихъ и направляешъ, куда должно И куда хочешъ. Ибо когда они не въ порядкъ находяшся: по и обоняніе ослабъваецть, и осязаніе неумъренно возбуждается, и безчисленное множество страстсй въ человъка входишъ: есшьли же разумъ содержишъ ихъ въ порядкѣ; то всюду оказывается глубокій нъкій миръ и невозмущаемое спокойcmsie.

88. Какъ многоцънное миро, есшьли будешъ въ ошверстомъ сосудъ, наполнивъ благовоніемъ своимъ воздухъ, не только подлъ его, но и въ отдаленности находящимся со-

общаенть пріяшный занахъ; шакъ и благоуханіе добродътельной и Боголюбивой души, проходя сквозь всъ чувства шълесныя, открываеть взорамь другихь сокровенную внутрь ея добродътель. Ибо кто, видя языкъ, не говорящий ничего непристойнаго и предосудительнаго, но только - приличное и полезное для слушающихъ, очи поттупленныя, слухъ не внимающій никакому безчинному пънію и разговору, ноги скромно спупающія, лице не разливающееся ошъ смѣха, но болње къ слезамъ и плачу расположенное,-кто смотря на сіе не увидить, что внушрь души сея сокрышо обильное благовоніе добродътелей? Потому и Спаситель сказаль: Тако да просевтится севто вашо предв селовѣки, яко да видятв добрая ваша дъла и прославято Отца вашего, иже есть на небестхд. Мато. 5, 16.

89. Тошъ пушь, который Христосъ и Богъ нашъ въ одномъ мъстъ Евангелія назвалъ тъснымъ и прискорбнымъ, Мато. 17, 13. 14. тотъ путь въ другомъ мъстъ Онъ именуетъ игомъ благимъ и бременемъ легкимъ. Мато. 11, 30. Какъ же согласить сия, по видимому.

y

прошивоположныя изреченія ? Поисшиннь жесшокъ и шруденъ пушь сей по свойсшву своему: но по расположенію совершающихъ оный и по благимъ надеждамъ онъ вожделъненъ и любезенъ, и болъе услажденія, нежели скорби приносишъ душамъ добродъшельнымъ. По сему-то избравщіе сей тъсный и скорбный пушь съ большею, какъ можно видъть, охощою вступають на оный, нежели широкій и пространный. Послушай на пр. блаженнаго Луку, который говорить, что Апостоли біени бывше, отходили отв лица собора радующеся, Дъян. 8, 39. хошя не шаково свойсшво ударовъ; - они обыкновенно не удовольствіе и радость, но бользнь и мученіе производящъ. Есшьли же удары досшавляли удовольствіе ради Христа: то чшо удивишельно, есшьли и всякое другое

сппраданіе и изнуреніе півла могупть производить ради Его поже самое.

90. Находясь во власши и плънъ сшрасшей, мы часшо въ недоумъни вопрошаемъ самихъ себя: ощъ чего мы эшо шерпимъ? И шакъ надобно знашь, чшо всякій шаковый плънъ бываещъ ощъ шого, чщо мы ча-

ЧАСТЬ XVII.

12

Digitized by Google

сто оставьляемъ размышленіе о Богѣ. Естьли же кшо непрестанно устремляетъ умъ свой къ Владыкѣ и Богу нашему; то, – вѣренъ Онъ Спаситель всѣхъ, – свободитъ сію дущу отъ всякаго страстнаго порабощенія, какъ говоритъ Пророкъ: Предзрѣхо Господа предо мною выну, ако одесную мене есть, да не подвижуся. Псал. 15, 8. Что же можентъ быть сладостнѣе, или безопаснѣе, какъ имѣть всегда Господа одесную, охраняющаго и защищающаго и не допускающаго поколебаться. А чтобы достигнуть сего состоянія, сіе отъ насъ зависитъ.

91. Хорошо и непрервкаемо сказали Ошцы, чию не обрвшешь человвкь иначе покоя, есшьли не будешь посшоянно имвшь шой мысли, чшо онь шолько и Богь вь мірв сущесшвуешь; чшо, слвдоващельно, кшо ничвмь не развлекаешь ума своего, но Его шолько желаешь, къ Нему единому прилвпляешся, шошь обрвшешь исшинный покой и свободу ошь владычества страстей. Прилпе, говоришь одинь изъ шаковыхь, душа мол по Тебв: мене же пріято десница Твол. Псал. 62, 9.

92. Самолюбіе, сласшолюбіе и славолюбіе изгоняють изъ души памяшованіе о Богь. Самолюбіе есть мать неизобразимыхъ золъ. И когда мы оставляемъ памяшованіе о Бо-

и когда мы осшавляемь памяшование о Богв; по мвсто онаго заступають въ насъ возмутительныя страсти.

93. Кшо изшоргъ изъ сердца своего самый корень самолюбія; шошъ, при содъйсшвіи Божіемъ, удобно можешъ возобладашь и надъ всъми прочими сшрасшями. Ибо и гнъвъ и скорбь и злопамяшованіе и сласшолюбіе и дерзосшь обыкновенно раждаюшся ошъ самолюбія. Кшо побъждаешся имъ, шошъ входишъ въ союзъ и со всъми прочими сшрасшями. Самолюбіемъ называемъ сшрасшное расположеніе и любовь къ шълу и удовлешвореніе плошскимъ пожеланіямъ.

94. Кшо чшо любишъ, съ шъмъ неразрывно соединишься сильно и непресшанно желаешъ, и все шо ошклоняешъ, чшо препяшсшвуешъ общенію и соединенію съ любимымъ его предмешомъ. Ошсюда заключишь можно, чшо и любящій Бога непресшанно желаешъ быщь съ Нимъ и съ Нимъ бесъдо-

вашь. А сіе пріобрѣшаешся посредсшвомъ чисшой молишвы. Объ ней-шо, сколько силь въ насъ есшь, должны мы сшарашься: ибо она соединяешть насъ съ Господомъ. Таковъ былъ шошъ, кошорый говоришъ: Боже, Боже мой! Ко Тебѣ утреннюю, возжада Тебе душа мон. Псал. 62, 2. Ибо утреннюешть къ Богу шошъ, кшо умъ свой удаляешъ ошъ всякаго зла, и кшо одною шолько Божесшвенною уязвленъ любовію.

95. Мы узнали, чшо ошъ воздержанія и смиренія раждаешся безсщрасшіе, а опъ вѣры вѣдѣніе. Посредсшвомъ же сихъ душа возрасшаешъ въ разборчивосши и любви. А когда водворишся въ ней Божесшвенная любовь, що на крылахъ чисшой молишвы непресшанно подъемлешся на высощу оной, доколѣ не достигнето во познаніе Сына Божія, какъ говоришъ Апосшолъ, во лиужа совершенна, во лиру возраста исполненія Христова. Ефе. 4, 13.

96. Посредствомъ дъятельной добродътели порабощается вожделъніе и обуздывается раздражительность. А посредствомъ въдъ-

нія и созерцанія воскриляется умъ и, вознесшись выше вещественнаго, приближается къ Богу, находя въ Немъ истинное блаженство.

97. Первый подвигь нашъ сосшоншъ въ шомъ, чнобъ укропнинь спрасни и совершенно побъдишь ихъ; вшорый шрудъ-сшяжань добродъшели и не осшавишь души своей въ праздносши и бездъйстви. Третіе же поприще духовнаго пуши предлежищъ намъ шо, чнобы бдишельно хранишь плоды своихъ добродъщелей и подвиговъ. Ибо не щолько неушомимая дъящельносщь, но и неусыщное храненіе намъ заповъдано.

98. Да будуто сресла ваша преполсана и свътильницы горящіи, сказаль Господь. Лук. 12, 35. Истинный для чресль поясь, посредствомъ котораго мы можемъ быть скоры и легки, есть воздержаніе, соединенное съ смиреніемъ сердца. Воздержаніемъ называю я удаленіе опть всъхъ страстей. Духовному же свътильнику огонь сообщаетъ чистая молитва и любовь совершенная. По сему тъ, которые такимъ образомъ расио-

лагающъ собою, поисшиннъ подобны человъкамъ, ожидающимъ Господа своего; они, когда Господь придешъ, и посшучишся, шошчасъ ошворящъ Ему, и Онъ, вошедъ съ Ошцемъ и Свящымъ Духомъ, обишель у нихъ сошворищъ. Блажени раби тии, ихже пришедо Господъ обрящето творящихо тако. Лук. 12, 37. 43.

99. Монахъ, какъ сынъ, долженъ всъмъ сердцемъ и всею мыслію любишь Бога, а какъ рабъ, благоговъшь предъ Нимъ и Ему повиновашься, со страхомъ и трепешомъ исполнять Его заповѣди; долженъ горъшь духомъ, бышь облеченъ во всеоружіе Свяшаго Духа, спремишься къ наслажденію вѣчной жизни, неукоснительно исполнять все повелънное, бодрсшвовать, хранить сердце ошъ худыхъ помысловъ, и непресшанно пребывашь въ Богоугодномъ заняти благими размышленіями; ежедневно испышывашь помыслы и дела свои; недосшашки восполняшь; а добрыми дълами не превозносишься, но почишашь себя рабомъ непотребнымъ, KOшорый не исполниль еще ничего должнаго; благодарить Святому Богу и Ему воздавать

благодареніе за свои добродѣшели; ничего вовсе не дѣлашь изъ шщеславія и человѣкоугодія, но все шворишь вшайнѣ и искашь похвалы у одного Бога. Прежде же и паче всего ограждашь душу свою православною

върою сообразно съ Божесшвеннымъ ученіемъ вселенской Церкви, преданномъ ошъ Божесшвенныхъ проповъдниковъ Апосшоловъ и Свяшыхъ Ошцевъ. Ибо шакъ цосшупающимъ велико воздаяніе, жизнь въчная и непрерывное пребываніе съ Ошцемъ и Сыномъ и Св. Духомъ, единосущнымъ и шріипосшаснымъ Божесшвомъ.

100. Конецо слова, все слушай, сказаль Екклезіасть, Бога бойся и заповеди Ева срани, яко сіе всяко селовеко. Я шебь, говорить онь, прямый и краткій показываю путь спасенія: Бога бойся и заповеди Его храни. Страхь разуметь онь не начальный по причине мученій, но страхь конечный и кь совершенству приводящій, который должны мы иметь изъ любви къзаповедующему. Ибо естьли не делаемъ греха по страху мученія; то очевидно, мы сделали бы ого,

имъя гръхолюбивое произволеніе, когда бы за сіе не ожидало насъ наказаніе: но когда мы не по дъйствію угрозы, но изъ ненависти къ самому злу, ошть него воздерживаемся; що шворимъ добродъшели по любви къ Господу, боясь, чшобы не ошпасть отъ оной. Ибо когда мы боимся шого, чшобъ не нарушить повельннаго намъ, що сей спрахъ, самымъ добромъ возбуждаемый, чисшъ. Онъ очищаешъ наши души, будучи равносилень совершенной любви. И кшо имъещъ сей сшрахъ и хранишъ заповъди, тошъ есть весь оный человъкъ, иначе человъкъ совершенный, исшинный. Зная сіе, будемъ бояшься Бога и coблюдать Его заповеди, чтобы быть намъ безпорочными и совершенными въ добродътеляхъ; будемъ опть смиренной души и сокрушеннаго сердца непрерывно повшоряшь произнесенную Божесшвеннымъ и великимъ Арсеніемъ ко Господу молишву: Боже мой! не оставь меня. Я ничего не сдълалъ предъ Тобою добраго: но даруй мнь по благоушробію Твоему положишь благое начало. Подлинно все спасение наше зависить отъ милосердаго и человъколюбиваго Бога. Тому сла-

ва и держава и поклоненіе Оппцу и. Сыну и Святому Духу нынѣ и всегда и во вѣки. вѣковъ. Аминь.

Digitized by Google

## преподобнаго отца нашего оеодора епископа едесскаго, умозрительное слово.

Какой великой подвигъ-расторгнуть сіи кръпкія узы, освободиться отъ работы вещесшву и снискашь навыкъ въ добрыхъ дълахъ! Поисшиннъ, чшобы удалишься ошъ вещесшва, потребна благородная и мужественная душа. Но предметь старанія нашего не есть одно очищеніе отъ страстей; ибо это собственно не есть еще добродьшель, но шолько пріугошовленіе къ добродъшели. Кромъ очищенія души ошъ порочныхъ навыковъ, нужно имъть и добродътели. Очищается же дуща шогда, когда мыслящая ея способносшь оставляеть и совершенно изглаждаеть въ себѣ земные и обманчивые образы, шо есшь, говоря Богословски, жишейскія попеченія, безпокойсшва и худыя наклонносши или негодныя впечатльнія; когда способность вожделъвательная ни сколько не устремляется къ веществу, и не преклоняется къ чувсшвамъ, но повинуещся разуму; когда нако-

нець раздражишельная способносшь ни чѣмъ не возмущаешся. Послѣ сего очищенія и умерщвленія или исправленія нечистыхъ способностей нужно возвышеніе и обоженіе: ибо уклоняясь оптъ зла, надобно творишь благо. Кромѣ сего должно отвергнущься самаго себя и потомъ, взявши кресть, послѣдовать Господу, чтобы сташь на высочайшій степень обоженія.

Но что есть возвышение и обожение? Со стороны мыслящей способности, оно есть совершеннъйшее, какое шокмо возможно человъческой природъ, познаніе существъ Й Существа Верховнаго; со стороны способности желательной, оно есть всецьлое непрерывное стремленіе и движеніе къ первому добру; со стороны раздражительной способносши, самое сильное и самое двятельное движеніе къ предмету желанія,-движеніе неуклонное и неослабное, въ продолженіи своемъ ни чъмъ непріяшнымъ не осшанавливаемое, по бысшро и неудержимо стремящееся. Движеніе души къ добру должно бышь сильнье, нежели къ злу сшолько, сколько духовныя красошы превосходнье чувствен-

ныхъ. На плошь сполько должно обращащь внимание, сколько потребно попечения о доставленіи нужнаго для ея природы, чтобы насильственно не исторглась жизнь. Впрочемь все сіе указыващь весьма легко, но исполнишь весьма шрудно. Ибо не легко истребить сіи неудобоискореняемые навыки души; шакже пріобръшеніе познанія не бываешъ безъ поша; шъмъ паче неуклонное вниманіе и стремленіе къ блаженному Сущесшву пріобръшается многими и долговременными шрудами, доколь воля съ соединенными съ нею склонносшями не получишъ навыка къ шаковому сшремленію. Много и умъ долженъ прошивишься чувсшвамъ, влекущимъ его къ земнымъ предмешамъ, и эшо есщь борьба и брань прошивъ штъла. Она не престаеть до самой смерши, хотя, кажется, ушихаешъ нъсколько, по укрощении раздражишельносщи и вождъленія и по покореніи чувсшвъ высшему познанію ума. Кромъ сего надобно замътипъ, что душа остается безъ свъша, когда Богъ ей не вспомоществуешъ; она тогда не можетъ ни чиста быть совершенно, ни приближиться, какъ сказано,

къ Божеспвенному свъшу. Ибо шо, чшо сказано, должно ошносищь къ върнымъ.

Для большей же ясносши въ семъ случав, должно сказать нвчто о различи познанія. Между познаніями одно есшь есшественное, а другое сверхъестественное; послѣднее ясно будетъ изъ перваго. Естесшвеннымъ познаніемъ мы называемъ шо, которое душа можеть пріобръсть естественными средствами и силами чрезъ испытаніе и изслъдованіе шворенія и Виновника шворенія, сколько, що есшь, возможно для души, соединенной съ веществомъ. Ибо въ разсуждения чувствъ, воображенія и ума сказано, что сила ума ослабъваетъ оптъ соединенія и сообщенія его съ тъломъ, и по сему духовные образы не могушъ бышь имъ осязаемы: но шребуешся въ помощь уму воображение, котторое, по свойству своему, требуенть телесныхъ видовъ, и составъ имъетъ вещественный и грубый. Слъдовашельно уму, во плоши находящемуся, нужны соразмърные ему виды, чтобы они могли быть имъ представлены. И шакъ, есшьли шаковый умъ свойсшвеннымъ себъ и естественнымъ образомъ пріобръ-

теть какое нибудь познаніе, то сіе познаніе мы называемъ естественнымъ. Сверхъестественное же познаніе есть то, которое получаетъ умъ не свойственнымъ себѣ образомъ и не своею силою; то есть, когда предметы сего познанія превышаютъ мѣру ума соединеннаго съ плотію, такъ что оно прилично бываетъ только уму безтѣлесному. Но получается сіе познаніе отъ единаго Бога, когда Онъ находитъ таковый умъ совершенно очищеннымъ отъ всякаго пристрастія къ веществу, и занящымъ Божественною любовію.

Не одно познаніе шакъ раздъляется, но и добродъшель. Ибо есть добродъшель, кошорая не превосходишъ природу, и кошорую справедливо можно назвать естественною; но есть и другая, кошорая производится ошъ единственнаго Перваго добра, кошорая выше естественныхъ силъ и естественнаго состоянія, и которую пристойно наименовать сверхъестественною. Изъ таковаго раздъленія видно, что естественное познаніе и естественную добродътель можетъ имъть даже и непросвъщенный свы-

не, сверхъесшесшвенную же никакъ; ибо какъ онъ можешъ имъшь ее безъ содъйствія Творца? Но тоть, кто просвъщенъ свыше, можешъ имъшь то другое. Ни апрошивъ того кто не имъетъ естественной доброавшели, шошъ не можешъ имвшь и сверхъестественной: а ничшо не препятствуеть имъть сверхъестественное познаніе и безъ есшественнаго. Кромъ сего надобно знашь, чшо хошя чувсшва и воображение имъющъ и безсловесныя, но человъкъ имъешъ сіи способности въ гораздо большемъ совершенсшвѣ и въ высшемъ сшепени. То же надобно сказать и о естественныхъ добродътеляхъ и познаніяхъ,-чщо, хошя и щошъ и другой имъептъ ихъ, но у просвъщеннаго онъ гораздо совершеннъе и возвышеннъе, нежели у непросвъщеннаго. Да и упомянутое естесшвенное познаніе, по ошношенію къ добродвшелямъ и порочнымъ навыкамъ, шакъже есшь, кажешся, двоякое: одно бываешъ слабое, когда любомудрсшвующій не испышаль шаковыхъ состояній, и когда онъ сомнъваещся; другое двяшельное и, можно сказань, воодушевленное, когда познание о сихъ состояніяхь собственнымь опытомь подверждаепи

ся, – и оно ясно, върно, и никакъ не допускаешъ ничего сомнищельнаго и обоюднаго.

Когда сіе шакъ, що кажешся, чшо чешыре предлежащъ преплисшвія уму въ спіяжанія добродътеля. Первое есть преднапечатление худыхъ навыковъ, кошорое, какъ сказано, посредсшвомъ долговременной привычки побуждаешъ уклоняшься къ земнымъ предмешамъ; другое – сила чувсшвъ, оказывающаяся въ чувсшвенныхъ красошахъ и увлекающая съ собою умъ; шрешіе недосшашокъ силы ума, кошорый потерпъль онь ошь соелиненія съ шеломъ. Ибо не въ шакомъ ошношеніи зрѣніе къ видимому и, говоря вообще, чувсшвъ къ чувсшвенному, въ какомъ ошношении умъ къ духовному. Я разумью умъ души еще въ шъль находящейся. Ибо невещесшвенные умы глубже проникаюшъ въ духовные предмешы, нежели зръніе въ видимые. Но какъ гноящіеся глаза образы видимыхъ вещей представляютть не свъшло и ясно, но слишно и шемно: шакъ и умъ, въ насъ находящійся, пріемлешъ вещи духовныя. А когда онъ не можешъ ясно созерцашь духовныхъ красошъ, що никакъ не можешъ и

**184** 

желашь ихъ; ибо мврою познанія опредьляешся и мъра желанія: напрошивъ шого онъ прилъпляется въ чувственнымъ красошамъ, кошорыя ему яснье представляющся. Ибо онъ по необходимости увлекается однимъ видимымъ благомъ, будешъ ли оно существенное, или нъть. Кромъ сего еще злоба нечисшыхъ и человѣконенависшныхъ духовъ, сказащь не льзя, какія и коликія на всякомъ пуши разсшавляешъ съши для уловленія душь многими и различными образами, чрезъ чувсшва, чрезъ слово, чрезъ умъ, чрезъ всь, можно сказашь, вещи. Есшьли бы взявшій на рамена Свои заблудшее овча Своимъ безмърнымъ попеченіемъ взирающихъ на Него не посшавляль выше оныхь, що никакая душа никакимъ образомъ не избъжала бы ихъ.

И шакъ для избъжанія всего сего должны мы употреблять сін три средства: первое и самое главное изъ нихъ-взирашь всею душею на Бога и просить опть Него помощи, съ совершенною на Него надеждою и съ полною върою: ибо есшьли бы не Онъ вспомоществоваль намь, по непременно вра-13

ЧАСТЬ XVII.

ги увлекли бы насъ и опушали своими свтями. Второе средство, которое почитаю началомъ и перваго, есшь непресшанное литаніе ума познаніемъ. Познаніемъ называю созерцаніе всіхъ чувсшвенныхъ и духовныхъ существь: чню онъ сами въ себъ сушь? Какое имъющъ опиношение къ первому Началу, опть колюраго происходалть и къ колюрому спремящся? И созерцание Виновника существь, до котораго дойни можно посредсшвомъ ихъ. Разсмащриваніе свойсшвъ суимъещъ великую силу очищашь щесінвъ страстное къ онымъ расположение, истребляшь въ разсуждения ихъ заблуждение и возводишь къ Началу всего, ибо оно въ сущеспивахъ красивыхъ, дивныхъ и воликихъ, какъ въ зерцалъ, даешъ видъщь прекрасное, предивное, и превеликое, или паче то, что выше и красошы и удивленія и величія. Когда же умъ непресшанно обращается около сего, що можешть ли не возжелащь сущесшвеннаго блага? Ибо есшьля къ постороннему спреминся, по немь цаче можень ли не стреминься къ собственному? Возлюбившая оје душа нозволнить ли себе занимашься какина албудь земныки предменнами, кошорые

186

обыкновенно отвлекають ее отв возлюбленнаго ею. Напрошивь, она даже станенть скучать жизнію во площи, поколику она препяшствуеть ей видьть блага. Ибо хотя, какъ сказано, умъ и неясно созерцаешъ ВЪ вещественности духовную красоту, но духовныя блага шакъ привлекашельны и сильны, чшо и малое нъкое изліяніе и птемное представление преизобилующей оной красошы можешъ побудить умъ воспарить выше всего недуховнаго, и шокмо къ онымъ BO3носишься, и никакъ не соглашащься осшавишь оное наслаждение, хошя бы случилось подвергнушься и скорбямъ. Надлежищъ присовокупить и третіе средство – умерщвленіе сопряженнаго съ нами шѣла: ибо иначе не могушъ бышь оныя предсшавленія наши свътлы и ясны. Умерщвляется же плоть постомъ, бденіемъ, лежаніемъ, на земле, суровостію необходимой одежды, трудами и сшраданіями. Такимъ обравойъ умерцівляется плошь, или паче сораспинается Христу, ушончается, очищается, щи, ставь легкою благовидною, удобно, безъ сопротивления И последуеть движеніямь уйа и возносится съ нимъ на высощу. Безъ сего же умерщвле"

不

нія всякое сшараніе оказываешся шцешнымъ. Сія досточшимая троица, когда находится. въ согласіи сама съ собою, раждаеть въ душъ ликъ священныхъ добродътелей. Ибо въ украшенныхъ сею троицею не можетъ находиться какой либо слъдъ порока, и недоставать какой нибудь добродътели.

Но, можешъ бышь, смущается разумъ ошверженіемъ имънія и презръніемъ славы, шакъ какъ доколъ прилъплена къ симъ дуща, она многими уязвляется страстями? Я не спорю, чщо душа, пригвожденная къбогашству и славъ, возлешъть на высоту не можетъ: а говорю, чшо никакъ не можешъ къ симъ прилъпляться душа, которая долго упражнялась въ шрехъ вышеупомянушыхъ добродъшеляхъ, шакъ чшо пріобръла къ нимъ навыкъ. Ибо есшьли она не видала никакого существеннаго добра, кромъ Верховнаго, а въ разсуждении другихъ благъ увърена, что лучшее есть то, которое болье уподобляется первому, и такъ до послъднихъ: то какъ можентъ возлюбищь и принлиць сребро, или золошо или другое чшо изъ привлекашельнаго на землъ? Тоже должно сказашь

и о славь. Не прошиворьчишь сему и самое сильное препяшсшвіе, я разумью попеченія. Ибо о чемъ станетъ пещись тотъ, кто ни къ чему здъсь не имъепть пристрастія, ни чъмъ не занящъ? Облако попечений составляется опгь испаренія, такъ сказать, сихъ главныхъ страстей, то есть, сластолюбія, сребролюбія и славолюбія. По сему кто свободенъ оптъ сихъ, топтъ и попеченій не имъетъ. Но и въ благоразуміи, которое не за одно принимается съ мудростію, и которое болѣе всего возносишъ насъ на высошу, не бываешъ недосшашка у шъхъ, о кошорыхъ мы, говорили выше. Ибо съ знаніемъ добродътелей не разлучно и знаніе добра и тончайшее различеніе зла; для чего необходимо требуется благоразуміе. Какъ пользоваться имъ и какъ подвизащься съ нимъ, сему научишъ опышъ и борьба съ шъломъ. Впрочемъ спірахъ не опіспупаенть опть разума. Ибо чемъ сильнее любовь, шемъ более страха. Сколь велика надежда на полученіе блага, (чшо обыкновенно болье мучишь уязвленныхъ онымъ, нежели угрозы шмочисленныхъ казней, поелику полученіе онаго есшь

верхъ блаженсшва;) ошоль велико опасеніе лишишься онаго, чшо есшь верхъ злосчасшія.

Но чшобы слово наше шло прямымъ пушемь и при другомъ направлении, що должно взять во вниманіе цізль. Ибо шакимъ образомъ всякая вещь оптъ своей цъли получаешъ и раздъленіе и порядокъ часшей. Цъль жизни нашей есшь блаженство, или, что все равно, царство небесное или царство Божіе, которое не въ томъ только состоитъ, чинобъ зръть царственную, такъ сказать, Троицу, но и въ шомъ, чшобы получашь Божественное вліяніе, и какъ бы принимашь обоженіе, и въ семъ вліяніи находишь восполнение и совершение своихъ недосшашковъ и несовершенсшвъ. Въ семъ-що сосщоипъ пища умныхъ силъ, що есшь, въ BOC+ полненіи недостатка посредствомъ Божесшвеннаго онаго вліянія. Это есть въчный нвкій кругь, кошорый швмъ же кончишся, чъмъ начинаешся. Поколику кщо мыслишъ, пошолику и желаещъ, и поколику желаешъ, пошолику наслаждается, а поколику наслаждаешся, пошолику снова укръпляешся къ мышленію, и шакимъ образомъ и опящь на-

чинаепися неподвижное движеніе или неподвижная неподвижносшь. Вошъ цвль, сколько мы посшигнуть ее можемъ. Теперь должно разсмотръщы, какъ достигнуть сей цвли.

Разумнымъ душамъ, какъ существамъ духовнымъ, и немного опесноящимъ онъ Ангельскихъ умовъ, здъжняя жизнь, – жизнь во плопи дана для труда и подвига. Наградою за сей подвигъ еспіь вышеозначенное состгояніе, даръ, досшойный правды и виъсшъ благости Божіей. Правды, поелику получають, по видимому, сін блага за собственный пошъ: благосши, поелику всякій шрудь превосходишь безконечнодаровишая сила; съ другой стороны поелику и шо самое, чно мы можемъ дълашь, и дълаемъ доброе, есшь даръ Божій. И шакъ какой здвсь предлежишь подвигъ? Разумная душа соединена съ живошнымъ шеломъ, имъющимъ быще изъ зеили, и къ вемному стремящимся. Впрочемъ такъ она съ нимъ связана, чшо изъ души и mbла, изъ сихъ двухъ, весьма прошивныхъ между собою существъ, выходилтъ одно. Не послѣдуетть за симъ ни измѣненія, ни сліянія частей, но изъ двухъ, изъ коихъ каждая

имвешь свою природу, составляется одно лице съ двумя совершенными природами. По сему человѣкъ, сіе изъ двухъ природъ составленное животное, обыкновенно производить то, что свойственно частію одной, часшію другой природъ. Тълу свойственно желать подобнаго себъ, (ибо сіе стремленіе къ подобному есшественно существамъ, поелику бышіе ихъ зависишъ ошъ соединенія ихъ съ подобнымъ себъ); и наслаждаться симъ чрезъ чувства. Еще по его тяжести пріяшенъ ему покой. Вошъ чшо свойсшвенно и · пріяшно природъ живошной. Для разумной же души, какъ существа духовнаго, естественно и вождельнно все духовное и наслаждение онымъ свойственнымъ ей образомъ. Прежде же всего и паче всего опть природы вкоренена въ нее любовь къ Богу. Она желаешъ наслаждаться какъ Имъ, шакъ и другими духовными вещами, но безпрепятственно дълать сего не можешь. И первый человъкъ не могъ безпрепяшсшвенно занимашься и наслаждашься какъ чувственными вещами чрезъ чувства, шакъ и духовными чрезъ умъ: но ему надлежало занимашься не худшимъ, но лучшимъ. Поелику онъ могъ преклоняшься на шу и

другую сторону, то въ его власти было. или умомъ прилъпишься къ духовнымъ предметамъ, и чувсшвами къ чувсшвеннымъ. я не говорю, чшо Адамъ не долженъ былъ пользовашься чувсшвами; ибо онъ не напрасно обложенъ былъ шъломъ: но чшо не долженъ былъ предавашься чувсшвеннымъ удовольствіямъ. Занимаясь красошою швореній, онъ долженъ былъ восходишь къ Виновнику ихъ и въ Немъ съ удивленіемъ наслаждаться ими, имъя сугубую причину удивляшься Создашелю: но никакъ онъ не долженъ былъ прилъпляшься къ чувсшвеннымъ вещамъ, и, оставивъ духовную красоту, удивляться имъ, а не Творцу. Таковъ долженъ бышь Адамъ. Когла же онъ, во зло употрибивъ чувства, сшаль удивляться чувственной красоть; когда плодъ показался красивымъ для взора его и добрымъ въ снъдь; шогда онъ, вкусивши онаго, лишился наслажденія духовными вещами. За сіе праведный Судія, считая его недосшойнымъ шого, чшо самъ онъ презрълъ, шо есшь, созерцанія Бога и шварей, отвергъ его ошъ Себя, положивъ мракъ преградою между имъ и существами безплошными,-ибо оскверненныхъ не должно было допускащь къ

193

Свяшому: а позволиль ему наслаждащься півмъ, чщо онъ возлюбилъ, попусшивъ ему жишь чувсшвами и малыми следами ума. Опть сего подвигь, предлежащий чувсшвамь въ вещахъ духовныхъ сдвлался для насъ труднве; ибо не во власши нашей сшало, какъ сказано, наслаждашься вещами духовными, какъ наслаждаемся чувствами посредствомъ чувствь. И естьли крещение весьма много намъ помогаешъ, очищая и возвышая насъ; шо, сколько возможно, надобно болье заниматься сими предметами, а не чувственными, имъ удивлящься и ихъ желащь; а изъ чувсшвенныхъ вещей ни одной самой въ себъ не удивляшься и ни одною не хошѣшь наслаждашься. Ибо поисшиннъ ни одна изъ нихъ не можешъ сравнишься съ предметами духовными, но сколько существо выше существа, столько и красоша красошы удивишельнье. Не превосходишь ли всякое безуміе шо, чшо бы болье желашь безобразнаго, нежели прекраснаго, болье презръннаго, нежели славнаго? Сіе говоримъ ошносишельно обоего рода шварей, какъ чувсшвенныхъ, шакъ и духовныхъ: HO чию сказать относительно Toro, который выше ихъ, когда мы и Сему предпочишаемъ

1.94

вещество безобразное и неимѣющее красопы? Въ семъ и состонтъ подвигъ нашъ, чтобы тщательное обращать вниманіе на самихъ себя, дабы непрестанно наслаждаться намъ духовными благами, и, устремляя къ нимъ умъ и желаніе, никогда не прельщаться чувственными, и не увлекаться къ нимъ чувственными, и не увлекаться нибудь надобно пользоваться и чувствами, що дол-

жно пользоващься для шого, чшобы изъ шварей познавашь Творца и усмашривашь Его въ нихъ, какъ солнце въ водахъ; ибо въ сущесшвахъ находяшся, сколько для нихъ вмѣсшимо, образы первой Причины всего. И шакъ вошъ въ чемъ сосшоишъ совершенсшво! Но какъ успѣшь въ немъ, сie должно разсмощрѣшь.

Сказано, чпо швло желаеть наслаждапься свойсшвенными себв предмешами посредсшвомъ чувсшвъ, (чпо прошивно волв души,) и чвмъ болве оно укрвпляется, швмъ болве желаетъ. По сему - то душа должна стараться наложить узду на всв чувства, дабы намъ не можно было, какъ сказано,

Digitized by Google

предаващься чувсшвеннымь наслажденіямь. Поелику же твло чвмъ болве укрвпляется, шъмъ сильнъе стремится къ предметту своему, въ сильнъйшемъ же спремленіи бываепть неудобоудержимо: що душа должна сшарашься о умерщвленіи его посшомъ, бденіемъ, спояніемъ, лежаніемъ на земль, неумовеніемъ, и всякимъ другимъ удрученіемъ, дабы оно, ослабъвши въ силъ своей, содълалось обузданнымъ и послушнымъ во всъхъ духовныхъ ея дъйсшвіяхъ. Вошъ чшо необходимо нужно для успъха. Но поелику желашь легко, а исполнять трудно, и поелику ошъ часшаго обольщенія чувсшвъ MHOго бываеть преткновений на пути къ совершенсшву, хошя бы кшо быль весьма внимащеленъ къ себъ: що трешьимъ врачевсшвомъ назначена молишва и слезы. Молишва заключаетъ въ себъ благодарение за дарованныя блага, и прошеніе оставленія гръховъ и укрѣпляющей впредь силы,-пошому что безъ Божіей помощи, какъ и прежде сказано, душа ничего не можешъ сдълашь добраго;-кромъ сего она есшь соединение съ желаемымъ предмешомъ, наслажденіе онымъ и всецьлое стремленіе къ нему желатель-

ной силы. Это уже весьма высокій степень совершенсшва, есшьли воля убъждена желашь онаго, сколько возможно, сильнве. Чшо же касаешся до слезъ, то онв имвюшть великую силу. Ибо, онъ преклоняють Владыку къ помилованію гръшниковъ, очищають скверны, присшавшія къ намъ ошъ чувсшвеннаго удовольствія, и воскриляють желаніе къ горнимъ предмешамъ. Есшьли шакъ, шо совершенство состоить въ созерцани духовныхъ предмешовъ и во всесовершенномъ ихъ желаніи. Съ сими же нераздъльно порабощеніе илоши, которое составляють пость, цвломудріе, и другія добродътели, одна для другой нужныя; а для нихъ и съ ними молишва. Каждая изъ сихъ раздъляется на многія часши, и какъ сіи для другихъ нужны, шакъ и другія для сихъ. Впрочемъ никипо не думай, что славолюбіе и сребролюбіе приличны шълу; ибо свойсшвенно шълу шолько сласшолюбіе, для кошораго лучшее врачевсшво есшь удрученіе шела; а ше две спрасши родяшся опть невъдънія. Ибо душа по неопышносши въ суще́ственныхъ благахъ и по незнанію духовныхъ предмешовъ вымы-

слила блага ложныя. Богашсшвомъ думаетъ

вознаградишь недосшащокъ, но вмъсшъ и длясласшолюбія и славолюбія забошищся о богашсшвь, и само по себь вождельно оно для него, какъ и всякое другое благо, о кошоромъ мы говоримъ, чшо оно происхолишъ ошъ невъдънія исшинныхъ благъ. Славолюбіе же происходишть не ошть недосщащка шълеснаго, ибо ни чему шълесному не удовлешворяеть; но оть неиспытанія и невъдънія Верховнаго блага и исшинной славы. Причиною ero, какъ и вообще корнемъ всъхъ золъ есшь невъдъніе. Ибо невозможно, чшобы шошъ, кшо надлежащимъ образомъ понялъ природу вещей, шо есшь, ошкуда каждая произощла, и куда возвращается, презрѣлъ пошомъ собсшвенную цѣль, и уещремился къ земному; ибо дуща не желаешъ видимаго блага. Есшьли же она находишся въ мучишельной власши навыка, шо очень можешъ и сей навыкъ преодолѣшь. Впрочемъ, когда еще не было навыка, она по невъдънію заблуждала. И пошому прежде всего долженъ человъкъ стараться правильно мыслишь о вещахъ, и въ слъдъ за симъ волю свою воскрилять къ Верховному блату; а все насшоящее презирашь, зная совер-

тенную суещу его: ибо что изъ сего содъйствуеть къ собственной нашей цъли? Заключу все въ крашкихъ словахъ: у разумной, съ півломъ соединенной души, одно двло, спремищься къ собственной цели. Поелику же сила воли безъ разума недъйсшвишельна; то мы присовокупляемъ, чщо сіе дълашь должна она съ разумомъ. И шакъ разумъніе для желанія ли существуеть, или и для себя самаго и для желанія; (что кажется справедливъе; ибо блаженство, которое не только доставляеть, но и изображаеть собою здъшняя жизнь добродъшельнаго человъка, заключаеть въ себъ оба дъйствія, и разумъніе и желаніе, то есть, любовь и удовольствіе;) оба ли сіи дъйствія суть главныя, или одно которое нибудь, о семъ пусть любомудрствуеть, кто хочеть. Въ насшоящемъ же случаъ допускаемъ оба дъйствія, изъ кошорыхъ одно называемъ созерцаніемъ, а другое дъятельностію. Въ сихъ высочайшихъ дъйствіяхъ одного безъ другаго обръсши не можно; въ дъйствіяхъ же нисшихъ и въ последующихъ за оными возможно. То, чню препяниствуень симь дъйснивіямь, или чию несходно съ ними, мы называемъ поро-

комъ; а що, чшо содъйствуетъ имъ, или удаляетъ препятствія, добродътелію. Слъ. дствія добродътели называемъ совертенствами, а слъдствія противнаго-проступками и гръхами. А що, что даетъ направленіе всякому дъйствію, будетъ ли оно направлено къ худщему, или къ лучщему, еспь главная цъль, которую признаемъ за дъйствіе, сложенное изъ разумънія и желанія.

## VIII.

## ВОГЪ ЕСТЬ ЛЮБОВЬ.

Богъ есшь любовь! но кшо изъ насъ, какое изъ всѣхъ сошворенныхъ сущесшвъ можешъ совершенно объять мысль сію, великую, величественную мысль: Богъ есшь любовь? Чье сердце шакъ пространно, чисто и крѣпко, чшобы, будучи совершенно согрѣто и проникнуто возвышеннѣйтимъ изъ всѣхъ чувствованій, — чувствованіемъ, что Богъ есть чистѣйшая любовь, не изнемогло подъ онымъ?

Сь чего мнв начашь,-чъмъ кончишь, чшобы доказашь исшину, которая болье имветть доказашельствь, нежели сколько звъздъ на небв и песку на берегу моря, которую доказываетъ и ввчно будетъ доказывать каждое живущее, чувствующее, мыслящее, способное къ блаженству существо на небв и на землв? Богъ есть любовь! Онъ желаетъ добра всъмъ своимъ тварямъ; хочетъ, чтобы всъ онъ были счастливы; радуется о ихъ блаженствъ; непрестанно, всъми воз-Часть XVII.

можными средствами споспѣшествуеть оному, и въ семъ споспѣтествованіи находитъ Свое собственное высочайтее блаженство. Сіе, о человѣкъ, говоритъ тебѣ вся природа и въ особенности природа твоя собственная, сіе говоритъ тебѣ вся Религія.

Открой только свои глаза, воззри на міръ твоего Бога, разсмощри все его устройсшво, всъхъ его обищашелей, всъ его блага,-и шы повсюду увидишь явсшвеннъйшіе слъды благоволенія, отеческаго попеченія и любви, величественнъйщія учрежденія для блаженства всего существующаго и живущаго, и въ особенности для твоего блаженства. Земля, которая тебя носить, ея прекрасный, привлекательный видь, который тебя восхищаеть; воздухь, которымъ ты дышешь; пища, которая тебя питаеть и укръпляешъ; питіе, которое тебя оживляеть; одежда, которая тебя прикрываеть; жилище, которое тебя защищаеть; великольпіе луговъ, полей, горъ, ръкъ и лъсовъ, которое въ каждое время года разпростираешся предъ шобою въ сшоль многоразличныхъ видахъ; многообразіе, красоша, польза

каждаго дерева, каждаго кусша, каждаго раствнія, каждой травки; благовоніе и искуснъйшая шкань цвъшовъ; веселое пъніе пшицъ; живыя, раждающіяся ошъ самочувствія и радосши движенія каждаго живошнаго; многоразличныя, неизчерпаемыя силы, которыя сокрышы во всъхъ одушевленныхъ и неодушевленныхъ шваряхъ, и кошорыя разкрываются и обнаруживаются въ нихъ тысячекрашнымъ образомъ; ихъ всеобщая, всегдащняя наклонносшь къ взаимному сближенію и соединенію между собою; ихъ взаимная зависимость и связь; постоянное сохранение и разпространеніе каждаго рода; непрерыяное умноженіе жизни и дъяшельносши какъ между человъками, шакъ и между живошными; безчисленные роды удовольствія и радосши, къ которымъ всъ онъ способны, и къ удовольствованію которыми всь онъ знающь и находящь исшочники и средства, и которыми всъ онъ болъе или менъе, такъ иначе, наслаждаются; веселая толпа или сшоль многихъ радующихся о своемъ быши, чувсшвующихъ сущесшвъ въ воздухъ и въ пыли, на холмахъ и долинахъ, на лисшкъ самаго низкаго кусшарника и на вершинь са-

Digitized by Google

маго высокаго дерева, кошорыхъ шы въ весенній или лѣшній день, на просшрансшвѣ легко обозримаго подя, можешь видѣшь, слышашь и осязашь;-все сіе чшо другое возвѣщаешъ шебѣ, какъ не шо, чшо Богъ есшь любовь? Онъ шворишъ, сохраняешъ и разпросшраняешъ повсюду жизнь, радосшь и блаженсшво! – И пошомъ, о человѣкъ, солние.

любовь? Онъ шворишъ, сохраняетъ и разпространяеть повсюду жизнь, радость и блаженство! - И потомъ, о человъкъ, солнце, которое тебя освъщаетъ и гръетъ, плодотворить и благословляеть твои поля; луна, кошорая свышомъ своимъ сопушствуешъ шебъ во время ночи; безчисленный сонмъ звъздъ, кошорый возносишъ съ собою духъ mвой, влечетъ ero къ Богу, и наконецъ осшавляетъ его теряться въ восхи**шишельныхъ предчувствіяхъ и надеждахъ:**все сіе что иное говорить тебь, какь не шо, чшо Богъ есщь любовь, и Его любовь неистощимо богата; ея предълы суть предвлы вселенной; она объемлешъ всъ міры, и нъшъ радосши, удовольствія и блаженства, кошорымъ не льзя было бы наслаждашься въ неизмъримомъ ся царспивъ?--

И есшьли шы разсмотришь теперь свою. природу, що и она какъ ясно свидъщель-

спивуенть о щомъ, чщо Боть есшь любовь! Твое эрвніе, швой слухъ, швое обоняніе, -швой вкусь, швое ощущение,-какия онъ удивишельныя орудія, какіе бдишельные и посшоянно дъяшельные испышашели и сообщишели многоразличнаго удовольствія, пріяшнъйшихъ чувствованій! Можешь ли шы ошкрышь свои глаза и не видешь безчисленныхъ чудесъ и красотъ въ міръ Божіемъ? Можешь ли шы, имъя слухъ, не слышашь шысячекрашныхъ гласовъ исшины, мудросши, человъколюбія, дружества, радости, состраданія и ушъшенія? Можешь ли шы когда-либо имъть попеченіе о поддержаніи себя пии пишіемъ безъ шого, чщобы швой нею вкусь и швое обоняніе не были различнымь образомъ возбуждены и удовольсшвованы? Движеніе и покой, трудъ и успокоеніе отъ труда; произведенія природы и искусства не супь ли для тебя источники пріятнъйшихъ очищеній? Можешь ли шы упошребншь когда либо одинъ изъ швоихъ членовъ, не удивляясь его гибкосши, его многоразличной пользв, его приличному соединенію съ цвлымъ шъломъ, и не радуясь о шомъ благъ, которое ты можение совершиные носред-

спивомъ онаго? И кико одарилъ шебя сими чувсшвенными орудіями, сими искусно-усироенными членами? Киго усплановилъ сіе ошношеніе между ими и виъшними вещами? Не Богъ ли? И не любовь ли долженъ бышь иющъ Богъ, кошорый шакъ успроилъ швое щъло?

И швой духъ, о человъкъ, который все сіе можешъ примѣчашь, чувсшвовашь, всѣмъ симъ наслаждащься и восхищащься; швой духъ, кошорый можешъ мыслишь, съ сознаніемъ мыслинь, совокуплять свои мысли, сравниващь ихъ между собою, соединящь, сохраняшь для будущаго своего упошребленія и умножащь ихъ до безконечносщи; швой духъ, который можетъ испытывать, изслъдываниь, ошкрывашь, заключашь ошъ вилимаго къ невидимому, ошъ дъйсщвій къ причинамъ, возвышащься ощъ шварей къ Творцу, и въ одно и шоже время обнимащь собою небо и землю, время и въчность; твой духъ, кощорый способенъ къ удовольсшвію, происшекающему изъ познанія исшины и непресшаннаго усовершенствованія въ ономъ, кошорый моженть возносниться къ надеждъ

206

блаженнаго безсмершія, можешъ шворищь для себя въ самомъ шихомъ уединеніи, въ самой глубокой ночи чисшъйшія, возвышеннъйшія радосши, кошорый чувсшвуешъ, чию онъ назначенъ къ гораздо высшимъ радосшямъ,-какъ ясно онъ свидвшельсшвуешъ шебъ о шомъ, чшо Богъ есшь любовь, чшо Онъ сошворилъ шебя для блаженсшва и содълалъ способнымъ къ наслажденію онымъ въ самой высшей сшепени!

Такъ! Богъ есшь любовь, – сіе ушверждаешъ и нравсшвенная наша природа. Мы не должны слѣдовашь шокмо инсшинкшу механическихъ силъ, и посшупашь по слѣпымъ, непреоборимымъ побужденіямъ. Мы можемъ предполагашь себѣ цѣли, къ нимъ сшремишься и ихъ досшигашъ, –можемъ избирашъ между добромъ и зломъ, между хорошимъ и худымъ, посщупашь по извѣсшнымъ намъ законамъ и исшинамъ, сшремишься къ высшему совершенсшву и непресшанно болѣе приближашься къ оному. –Мы способны къ сообразному съ закономъ поведенію, способны къ благороднымъ чувсшвованіямъ, безкорысшнымъ, великодушнымъ посшупкамъ и ду-

ховнымъ удовольсшвіямъ; мы можемъ непре-. станно болье разширять кругь нашей дьятельности, улучшать свое состояніе, чрезъ упражненіе укрѣпляшь и умножашь наши силы; облагородить всю нашу природу и непрестанно становиться мудръе, лучше И благотворительнье. Можеть ли нашь paзумъ и наше сердце яснъе говоришь намъ: Богъ есть любовь? Такъ, подлинно Онъ есть любовь; ибо и въ насъ-Его шваряхъ и дъшяхъ, Онъ насадилъ любовь другъ ко другу, шъсно соединилъ съ каждымъ чувсшвованіемъ и обнаруженіемъ сей любви блаженство и радость, съ каждымъ недосшашкомъ И уменьшениемъ оной печаль и бъдносшь; вложилъ въ сердце наше сильнъйшую наклонность къ сообществу, къ обращенію и взаимному соединенію между собою; склонность къ состраданію, вспомоществованію, благотворишельности и взаимному сообщенію нашихъ удовольствій и радостей; содълаль каждаго истиннаго друга человъчества почтеннымъ для всъхъ его брашій, и напечашльлъ на немъ печащь особеннаго Своего къ нему благоволенія. И естьли мы, ослъпившись своекорыстіемъ и страстію, поступаемъ

вопреки сей склонносши; шо переходимъ чрезь сіе въ неесшесшвенное, насильсшвенное и весьма непріяшное сосшояніе; пересшаемъ бышь спокойными и счасшливыми, и чувсшвуемъ болѣе или менѣе, чшо мы помрачаемъ въ себѣ чрезъ шо прекраснѣйшую чершу Божія образа и безчесшимъ небесное наше произхожденіе.—Такъ ясно свидѣшельсшвуешъ вся природа, и въ особенносши природа человѣческая, о шомъ, чшо Богъ есшь любовь!

и Въра! Тоже самое говоришть намъ Богъ. есть любовь; сему научаетъ насъ цьль, сему научаеть нась вся сущность Вьры. Ибо чшо имъешъ цълію Въра? Должна ли она налагашь на насъ бремя, дълашь насъ печальными и унылыми, возбранять намъ удовольствіе или дълать оное горькимъ, вливашь въ насъ сшрахъ и ужасъ къ Божесшву, и дълашь насъ мрачными, угрюмыми, несчасшными или самомучишелями? Нъпъ! coвсъмъ напрошивъ, она должна облегчашь намъ неизбѣжное бремя жизни; освѣщать и уравнивать путь оной; услаждать ея горесши, облагороживаниь каждое невинное удо-

209

вольсшвіе, предохранять нась от невѣжества и пороковъ, и чрезъ сіе оттъ многихъ и величайшихъ несчастій; руководить насъ къ мудрости и добродътели, и чрезъ нихъ къ наслажденію чисшъйшими радосшями; по*дава*пь намъ надежду и упованіе на Бога; научашь умъренносши и самодовольствію; образовашь изъ насъ искреннихъ и дъяшельныхъ друзей человъчесшва, и дълашь для насъ страданія сей жизни благодъяніемъ И мысль о смерши представлять намъ радостною. Вошъ назначение Христианской Вьры! Вошъ исполненная любви цъль Бога, который дароваль намъ оную! И къ чему направлены всъ ея наставленія, всъ ея заповъди и объщованія? Не должны ли онъ внушрь и внъ насъ разпространять жизнь, радость и блаженство? Не провъдують ли онъ намъ о своемъ Виновникъ, какъ о caмой любви? Да и не любовь ли топть Богь, кошорый ошкрываешъ намъ Себя Творцемъ, Промыслишелемъ, верховнымъ Владыкою И Опщемъ всего міра и всъхъ людей; кошорый увъряешъ насъ, чшо Онъ бдишь надъ всьмъ, о всемъ печешся, всьмъ управляешъ; нто Онъ знаетъ всъ наши попребносни

210

и желанія; чшо Онъ никогда не бываешъ далекъ ошъ насъ, никогда не забываешъ насъ, чиго Онъ присудствіемъ своимъ наполняетъ небо и землю; и что безъ Его воли ничто не можешъ случишься съ нами? Не любовь ли тоть Богь, который поэволяеть, приказываешъ намъ съ дешскою ошкровенносшію приближашься къ Нему, изливашь предъ Нимъ все свое сердце и ошъ Его отеческаго промысла ожидащь всегда лучшаго; который, какъ Отецъ, Самъ зоветть къ Себъ заблудшихъ дъшей свойхъ съ ихъ пуши заблужденій, прощаеть имъ ихъ погрѣшности и ведешть ихъ къ блаженсшву, есшьли шолько они перемъняютть свое разположение И жизнь?-Не любовь ли шошъ Богъ, кошорый ничего не возбраняетъ намъ кромъ того, чшо вредно для насъ и нашихъ брашій, чшо ихъ и насъ можешъ унизишь, привесны ΒЪ разслабление, обезпоконшь, лишишь высшихъ удовольствій, продолжительнъйшихъ радосшей, чшо можешъ причинишь намъ болъзнь и несчастіе? Который ничего не повелѣваешъ намъ кромъ шого, что само въ себъ есшь добро, что доставляетъ намъ И другимъ здоровье и жизнь, кръпость и ве-

селіе духа, миръ сердца, самодовольсшвіе и радосшь; чшо можешъ споспѣшесшвовашь къ ушвержденію нашего часшнаго и общесшвеннаго, насшоящаго и будущаго благополучія? Не любовь ли шошъ Богъ, кошорый обѣщаешъ намъ помощь къ исполненію нашей должносши, пособіе въ нуждѣ, покровъ въ опасносшяхъ, ушѣшеніе въ скорбяхъ, спасеніе въ смерши; кошорый обѣщаешъ намъ вѣчную жизнь и непрерывное, непресшанно умножающееся блаженсшво? Во́шъ сущносшь и цѣль Вѣры! И шакъ не вся ли Вѣра громкимъ голосомъ говоришъ намъ: Богъ есщь любовь!

## что слѣдуетъ изъ того, что богъ есть любовь?

Ныть истины плодовить сей: Бого есть любовь. Она объемлеть все, изьясняеть все, на все распростираеть свыть, утышение и блаженство. Человькь, ею проникнутый и воодушевленный, необходимо должень быть добрымь и блаженнымь, и непрестанно становиться лучше и блаженные. Конечно, мы можемь показать здысь только очень немногія слыдствія сей неизчерпаемой въ слыдствіяхь истины; но и сіи, въ тысячи сомнительныхь случаевь, могуть служить для нась наставленіемь, успокоеніемь и утышеніемь.

1. Бого есть любовь; слъдсшвенно Его повелънія не сушь повелънія своенравнаго и жестокаго деспота, который хочеть показать оными свою власть и могущество; но сушь върные руководители къ нашему блаженству, котораго мы никакъ не достигнемъ, естьли не пойдемъ тъмъ путемъ, который Онъ намъ указываетъ и не будемъ

IX.

авлашь того, что Онъ повелъваешъ. Слъдственно и запрещенія Его не суть запрещенія существа завистливаго, ревниваго, недоброжелательнаго, которое только одно хочетъ наслаждаться радостію, свободою и блаженствомъ; но супь увъщанія любви, имъющія цълію, удалишь насъ ошъ всякаго заблужденія, влекущаго за собою раскаяніе, ошъ всякаго удовольствія, сопровождаемаго бользнію, и предохранить нась от всякаго несчастія, потери и бъдности. Сіе, а не другое чшо либо, означаюшъ всъ заповъди, данныя намъ ошъ Бога,-ихъ основание есшь благоволеніе и любовь, ихъ исполненіе есшь средство и путь къ блаженству, а часто и дъйсшвишельное наслаждение блаженсшвомъ.

2. Бого есть любовь; слъдсшвенно не шолько всъ блага и радосши, кошорыя Онъ намъ даруешъ, но и всъ несчасшія, кошорыя низпосылаешъ на насъ, сушь благодъянія, дъйсшвія и доказашельсшва Его любви. Смершный! есшли шы хочешь досшойно мыслишь о Богъ, правильно разсуждать о судьбахъ его и сообразоващь съ оными свое неведеніе; то напечащъй во глубинъ своего серд-

ца сію непреръкаемую исшину, что Богь никогда не посылаеть на тебя несчастия потому, что оно есть несчастие и для тебя непріятно или шягостно; никогда не попускаеть бользни угнътать тебя потому, что болѣзнь мучитъ и изнуряетъ твое тѣло. Нѣшъ! Онъ для шого посылаешъ несчаспія, бользни и скорби, дабы посредствомъ ихъ предостеречь, научить, исправить тебя; дабы шъмъ удалишь ошъ шебя гораздо большія несчастія, и содълать тебя способнымъ къ наслажденію высщими, продолжительнъйблагами. шими радосшями Онъ и охошно предошвращиль бы ошь шебя сіи несчасшія. болъзни и спираданія; охопино дозволиль бы тебъ наслаждаться постоянными, никогда непрерываемыми печалію радоспіями, естьли бы это было согласно съ твоею природою, съ швоими способностиями, съ швоимъ поведеніемъ, съ швоимъ насшоящимъ сосшояніемъ, есшьли бы шы былъ сшоль же благоразуменъ, мудръ, добродътеленъ и блаженъ, сколько можешь бышь шаковымъ.

3. Боеб есть любовь; слъдсшвенно не для Себя самаго, но для нашего благополучия

Онъ хочешъ, чшобы мы Его почищали и Ему служили; слъдсшвенно Онъ не рабскаго хочеть оть нась страха, но дътской любви; слъдсшвенно служеніе, кошорое мы воздаемъ Ему, должно состоять не въ принужденной рабской покорности, но свободномъ употребленіи нашихъ способностей, въ пріятномъ наслаждении нашимъ блаженсшвомъ; слъдсшвенно ты никогда не долженъ являться предъ Нимъ съ мучишельнымъ сшрахомъ R трепетомъ; не долженъ бояться ивливать предъ Нимъ все свое сердце; не долженъ страшиться, что Онь отвергнеть твою молишву и швое хваленіе, пошому чшо онъ несоразмърны съ Его величіемъ, и что безконечное разстояніе, находящееся между Имъ и шобою, воспрепятствуенть Ему призръть на шебя, пресмыкающагося предъ Нимъ во прахъ; не долженъ опасаться, что Онъ не услышишъ швоихъ желаній и примешъ не тебя въ Свое покровительство; не 101женъ думать, что только совершенно чистый, котораго нигдъ нътъ или только красноръчивый, кошорый предъ Нимъ, шакже какъ и шы, есшь шолько лепечущее дишя, можешь ожидать отъ Него услышанія и помощи.

ижвешть величайшее благоволение къ любви, и сильное отвращение ко всему, ей противоположному; сдъдственно Богъ гораздо болье прославляется чуствованіями и двлами любви, и Его воля гораздо шочнъе и лучше выполняется оными, нежели пламенною, но чуждою любви ревносшію къ Его славь, нежели великими пожертвованіями, блистательными двлами, коихъ основание и цвль не есшь любовь; слъдсшвено шы не славнить Бога любви, когда строго судищь своихъ братьевъ, и осуждаешь заблуждающихъ и слабыхъ. Есшьли Богъ есть любовь; по любовь есшь тотъ крошкій, блаженный союзь, который соединяеть нась съ Божествомъ и дълаеть учасшниками въ Его блаженсшвв; слъдовашельно нъшъ другаго ближайшаго и върнъйшаго пуши къ-достиженію общенія съ Существомъ Верховнымъ, кромъ испинной, дъяпельной, непремъняемой любви ко всъмъ людямъ; слъдственно тъмъ яснъе сіяетъ въ насъ образъ Божій, чъмъ болъе имъемъ мы любви, и чъмъ болъе любовь сія выражаешся въ жащихъ двйствіяхъ.

Часть XVII.

15.

5. Бого есть любовь; следственно ты спокойно можешь предать Ему себя и судьбы свои, и ожидащь ощъ Него всего лучшаго; слъдсшвенно шы не долженъ чрезмърно безпоконшься о будущемъ, -- всъ свои попеченія шы можешь возложить на Него-Премудраго и Всеблагаго, и совершенно бышь спокойнымъ въ шой увъренносши, чшо Онъ булешь пещись о шебь. Ты покоишься въ объяшіяхъ высочайшей, дъяшельнъйшей, непремъняемой любви; она носишъ шебя, печешся о шебъ и располагаешъ всъми швоими судьбами; она желаешъ шебъ всегда лучшаго. Чшо она шебъ возбраняешъ, бевъ сомнѣнія должно бышь для шебя вредно; чшо она шебъ повелъваешъ, должно бышь безъ сомнвнія для тебя спасительно; пути, по коимъ она повелъваешъ шебъ ишши, должны бышь самые лучшіе, кошорыми шы удобнье и вррнре можешь досшигнушь своего блаженства.

6. Бого есть любовь; слъдсшвенно шы спокойно можещь слъдовашь призыванію и къ самой смерши, какъ призыванію къ лучтей, высщей жизни; спокойно можещь всшу-

нить во мракъ, который тогда распрострется предъ шобою, и никакъ не долженъ сомнъвашься, чщо Онъ приведешъ шебя къ чиствишему, блаженнвишему свету. Онь-Богь любви не уничшожищь и не можешь уничтожить тебя; Онъ не попустить возврашишься шебъ въ первобышный прахъ ; съ швоею смершію Онъ не лишишъ me• бя твоего совершенства; но непрестанно будеть приближать тебя къ оному. Его любовь есшь любовь вычная, неизмыняемая; ея сила никогда не слабъешъ. Какъ можешь она уничшожишь существо, способное наслаждашься блаженсшвомь, - существо, которое можетъ любить Бога и человъковъ, и въ наслажденіи сею любовію находишь для себя блаженство. Нъшъ-ни смершь, ни гробъ не могушъ воспрепятствовашь благодъшельнымъ ея намъреніямъ; ибо она есщь любовь всемогущая; она не оставилть тебя во власти смерти и rpoба. Нътъ, и тогда Богъ будетъ для тебя Богомъ любви, исполнишъ швое сердце упованіемъ и надеждою, чрезъ увъреніе въ Своемъ ошеческомъ благоволении досшавишъ шебъ радость и кръпость, и чрезъ смерть при-

ведешъ шебя къ полному, никогда непрерываемому наслажденію всёми благами и блаженсшвами, кошорыя любовь Его угошовила для шебя въ лучшемъ мірѣ.

## СЛОВО

## въ день срътенія господня.

Чтенное нынъ Евангеліе, повъствуя намъ о принесенія Господа нашего во храмъ, по закону Мочсееву, обращаеть при семъ случаћ наше вниманіе на Праведнаго Симеона. Сей благочесшивый Сшарець, бользнуя о судьбѣ народа своего, нешерпѣливо ожидалъ ушъшенія Израилева, и, не взирая на преклонныя свои лъша, пишалъ во глубинъ души своей сильное желаніе, дожишь до шого блаженнаго времени, когда пріидешь въ міръ имъющій быть свътомъ для Язычниковъ и славою Богоизбраннаго народа,-когда несчасшное состояние его согражданъ не будетъ болье возмущать его спокойствія. И святое желаніе души его не было шщетно предъ Богомъ. Ему предсказано было Духомъ Святымъ, не видъть смерти, дондеже не цэрито Христа Господня. Предсказание сбылось. Нѣкогда, по внушенію Святаго Духа, онъ приходищъ во храмъ. Въ сіе время исполнились дни очищенія Маріина, и небес-

ный Младенець Іисусь принесень быль родишелями во Іерусалимь, чщобы предсшавишь Его предь Господа. Симеонь, по ошкровенію Духа, познаешь въ Немь ожиданнаго всѣми Хрисша Господня, съ явленіемъ кошораго должны окончищься обѣщанные ему дни жизни, берешь Его на свои руки, благословляешь Бога, и во услышаніе собравшагося въ храмѣ народа говоришъ къ Нему: Нынѣ отпущаеши раба Твоево, Владыко, по елаеолу Твоему, съ миромъ: яко видѣста оги моц спасеніе Твое, еже еси уеотовалъ предъ лицемъ всѣхъ людей: свѣтъ во откровеніе языкомъ, и славу людей Твоихъ, Израиля. (Лук. 2, 29–32.)

Хрисшіане! Есшьли жизнь и смершь и каждаго человѣка вообще для внимашельнаго оқа можешъ бышь всегда назидашельна и поучишельна; що жизнь и смершь Праведника всегда досшойна бышь предмешомъ нашего подражанія. Обрашимъ все вниманіе на Праведнаго Симеона, пронцкнемъ мыслію въ самую храмину души его, и въ семъ училищѣ благочесшія поучимся его очами взирашь на жизнь и смершь. Крашкая исщорія его, цоивщенная въ Евангеліи, ошкрываешть намь. чшо онъ любилъ жизнь, и въ самой глубокой сщаросши своей желалъ продолженія оной, -- любилъ не по какому-- либо пристрасшію къ земнымъ удовольсшвіямъ; - нъшъ, святая душа его давно уже обитала въ селеніяхъ горнихъ и наслаждалась предвкушеніемъ радосшей небесныхъ. Онъ любилъ жизнь пошому, чшо жизнь его еще могла бышь благодъшельна для его ближнихъ; желалъ продолженія оной, дабы имъшь чрезъ то возможность, увидъть Спасителя міра, обрашишь къ Нему вниманіе и сердца своихъ согражданъ, и указашь имъ въ Немъ ихъ единспівенное счаспіе, ихъ славу, ихъ надежду. Но онъ спокойно оставляещъ жизнь сію, когда исполнились объщанные ему дни оной. Нынв, говоришь онь, отпущаеши раба Теоего, Владыко, по глаголу Твоему, сб лиролд.-Сія свяшыя чувсшвованія, какія благочестивый Старецъ питалъ въ сердцъ своемъ къ жизни и смерши, должны бышь к въ каждомъ исшинномъ Хрисшіанинъ. Каж--дый Хрисшіанинъ долженъ любишь жизнь и молить Бога о продолженін оной, но пря

всемъ шомъ спокойно осшавлящь ее, когда

Господь и Владыка жизни воззовешь его изъ сей дольней сшраны въ селенія небесныя. Ушвердимъ сію исшину насшоящимъ размышленіемъ.

Любовь къ жизни, желаніе продолженія оной внушаеть намъ сама природа. Благій Творецъ, сошворившій человъка для безконечнаго блаженства, и назначившій землю сію мъсшомъ воспишанія и пріугошовленія его для міра совершеннъйшаго, въ самое основание существа человъческаго положилъ любовь къ сей жизни. Но въ человъкъ поврежденномъ, подобно всъмъ способносшямъ и силамъ души, и сія любовь получила превратное направленіе, и, будучи по началу своему любовію свяшою, содълалась пресшупною, беззаконною. Любяшъ жизнь большею частію потому, чно она доставляеть случай, наслаждашься чувсшвенными удовольсшвіями, пріумножащь безчисленныя сокровища и приводить въ исполнение общирнъйле плавы честолюбія. Но какъ скоро исшочники чувсшвенныхъ удовольсшвій изсыхаюшъ, -- съ ними вмъсшъ изчезаешъ и любовь къ сей жизни, и жизнь, кошорая досель

столько была вождельнна, становищся несноснымъ бременемъ. Не шаковую любовь къ жизни внушаеть намъ примъръ Праведнаго Симеона; не шаковая любовь къ жизни предществовала мирной его смерши; не шаковая любовь должна обишашь въ сердцъ исшиннаго Хрисшіанина. Хрисшіанинъ долженъ любить жизнь сію не пошому, что она повсюду предлагаешъ ему чувсшвенныя удовольствія и радости. Здъсь, гдъ Господь его носиль кресть, здъсь не мъсто помышляшь ему о радосшяхъ. Онъ долженъ любишь жизнь, хотя бы только однь бъдствія и напасти предлежали ему на пути оной, - любить потому, что она есть урочное для него время, въ которое онъ долженъ разкрыть и образовать сокрытыя въдушь его безсмертныя силы, сообразно тому высокому назначению, для котораго Іисусъ Христосъ призвалъ его въ царство благодати Своей. Его назначение безконечно велико. Онъ долженъ бышь, нькогда гражданиномъ неба, сыномъ и наслъдникомъ блаженнаго безсмершія, долженъ бышь, по объщованію Іисуса Хрисща, едино съ Богомъ. Но прежде нежели онъ всшупишъ въ наслъдіе блаженной въчносши, онъ долженъ

къ шому достойнымъ образомъ пріугощовишь себя въ сей жизни. Долженъ просвънишь умъ свой свъшомъ небесной мудроспи, свътомъ познанія Единаго Иошиннаго Бога и посланнаго Имъ Інсуса Христа, ушвердить сердце свое въ любви къ добродътели и благочестію, препобъдить всъ вождельнія плоши, истребить въ душь своей всв нечисшыя мысли, желанія и намвренія; ибо все нечисшое и развращенное не можещъ вниши въ царошво Божіе. Долженъ бышь, по заповъди цебеснаго Учишеля своего, сшолько совершеннымъ и свяшымъ, какъ Совершенъ и Свять Отецъ небесный. Слъдсшвенно, сколь драгоцънна должна бышь для него жизнь сія? Сколь вождельнно продолжение оной? Ибо нъшъ ни одного дня, нъптъ даже минушы въ его жизни, ΒЪ KOторую онъ не могъ бы чего-либо пріобрѣсть для блаженной въчносши. Каждую минушу онъ можешть поучащься новымъ исшинамъ, прилаганнь ихъ къ своему сердцу, сообразовать съ ними свое поведеніе, и непрестанно болье преспъвашь въ правственномъ совершенствъ и святости. Ибо источники мудросни, отверстые предъ нимъ, неизчер-

Digitized by Google

226'

۱

паемы. Каждое явленіе въ мірѣ физическомъ каждое произшествіе въ мірѣ нравственномъ, каждое движеніе и перемѣна въ его собственномъ сердцъ для испытующаго духа его есть всегда новое откровеніе спасишельныхъ и благошворныхъ для него исшинъ, кошорыя свепномъ своимъ, озаряя умъ, въ тоже самое время могуть согрѣвать и его сердце для произращенія сладчайшихъ плодовъ добродътели. И какая бездна премудроспи и въдънія ошкрыша ему въ словъ Божіемъ. О Христіанинъ! богащство, которое шы въ сей крашкой жизни можешь сшяжашь для въчносши, неизреченно велико. По сему люби жизнь, и благодари Бога за каждое дыханіе твое, -люби жизнь и СЛИшай оную благословеннымъ даромъ небесъ и во дни болъзненной старости, и во дни жестокихъ скорбей и напастей. Ибо каждая свяшая мысль швоя, каждое свящое желаніе и намъреніе, къ чему шы во всякое время способенъ, обрашищся нъкогда въ обильный источникъ твоего блаженства, и слезное съяніе твое произрастить тебъ безконечную жатву веселія. Но горе тебь, есшьли шы драгоцвнное время жизни циво-

227

ей, которое Господь дароваль тебѣ для пріобрѣтенія вѣчныхъ, небесныхъ благъ, иждиваеть на стяжаніе земныхъ сокровищь, которыя и тля тлитб и татіе подкапывають и крадуть. Онѣ оставять тебя навсегда въ минуту смерти твоей, и вѣчная нищета и убожество будуть достояніемъ твоимъ тамъ — въ странѣ воздаянія!

Христіанинъ долженъ любить жизнь сію во вшорыхъ пошому, чщо жизнь его можешъ бышь всегда благодъшельна для другихъ, чшо она досшавляешъ ему возможносшь и случай, исполнить обязанность, которой требуеть от него собственная его совъсть, и которую предписываеть ему его Въра,священнъйшую обязанность, любить ближняго. Ибо здесь, где невинность часто страждепть, гдъ заблужденія и пороки повсюду ставящь същи для неопытной юности, гдъ бъдсшвія и враги со всъхъ сшоронъ окружаюшъ человъка, здъсь Хрисшіанинъ, въ какомъ бы сошояніи ни былъ, всегда имъешъ обширное поле для упражненія сей свяшой любви. Бъдное и пизкое состояние не мо-

228

жепть воспрепятиствовать ему быть другомъ и благодъшелемъ своихъ ближнихъ. Онъ не имъептъ власши и силы, чшобы защищать невинныхъ, и непресшанно ошкрывашь HOвые источники народнаго благоденствія; не имъетъ богатства, чтобы раздълять ero съ бъдными, и чрезъ то облегчатъ несчасшную учасшь ихъ: но его искренній, дружесшвенный совышь, его благоразумная опышность, его святая жизнь всегда могуть бышь благодъшельны для его собрашій.-Въ семъ ошношеніи какимъ благословеннымъ даромъ небесъ должна бышь для него жизнь сія! Ибо какія безчисленныя блага, временныя и въчныя, доставляеть она ему. Отерешь слезы несчасшному, уптишить печальнаго, обрадовать сътующаго, помочь бъдному, обрашить на путь истины заблудшаго, исправить погръщающаго,-какое величайшее удовольствіе для истиннаго друга человѣчества! Сердечныя благословенія облагодътельспвованныхъ имъ, восходя къ пресшолу въчной любви, низводящъ небесный миръ и веселіе въ его душу. Подражая тому безконечному Благодъшелю, кошорый солнце Свое сіяешь на злыхь и добрыхь, и кошорый вь

229

блаженствовани тварей своихъ находиния высочайшее блаженсшво свое, онъ и въ семъ бренномъ швлв уже наслаждаешся предвкушеніемъ радосшей Божесшвенныхъ. Но какое блаженство ожидаеть его въ странъ воздаянія? Тамъ вмъсшъ со всъми исшинными благодътелями страждущаго человъчеонъ услышинть изъ усть Господа сшва радостный глась: Пріидите благословенные Ощца Моего, наслъдуйше царсшво, угошованное вамъ ошъ созданія міра. Ибо алкалъ Я, и вы дали Мнъ ъсшь; жаждалъ, и вы напонли Меня; быль странникомь, и вы приняли Меня. Былъ нагъ, и вы одъли Меня; боленъ былъ, и вы посъщили Меня; въ темницъ былъ, и вы пришли ко Мнъ. И когда они спросящъ Его: Гоподи! когда мы видъли Тебя алчущимъ, и накормили, или жаждущимъ, и напоили? Когда видъли Тебя странникомъ, и приняли, или нагимъ, и одъли? Когда мы видьли Тебя больнымъ, или въ шемниць, и посъшнаи Тебя? Онъ скажещъ имъ въ ошвѣшъ: исшинно говорю вамъ, поелику вы сдълали одному изъ сихъ брашь, евъ Моихъ меньшихъ, що Мнъ сдълали. (Маш, 25, 34-41.) О, кшо же можешь посль сего

достойно оплакать твхъ людей, которые ввъренныя имъ могущество и власть упошребляющъ шолько на погибель своихъ ближнихъ, или своею безпечносшію о ихъ благосостояніи, вмѣсто благословеній, собирають проклятие на главу свою; которые, обладая великимъ богашсшвомъ, не раздъляюшъ онаго съ несчасшными своими брашьями? Зашворяя сердце свое для бъдныхъ и нищихъ, симъ самымъ они заключаюттъ ддя себя безчисленные исшочники неизреченныхъ радосшей, кошорые Господь, даруя имъ власшь и блага земныя, ошверзаешь предь ними,-заключаюшъ ихъ во времяни и для въчносши, дълаюшся губишелями собственнаго блаженства своего, и въ сей временной жизни уже идуть во муку въгную. Ибо тотъ стращный приговорь, который нькогда Господь произнесещь надь ними вь присушствіи всѣхъ Ангеловъ и человъковъ, они еще здъсь носящь въ собственой своей совъсти. Христіанинъ! помысли о томъ страшномъ днъ воздаянія; и естьли сердце твое еще не вкушало сладосши благодъянія, шо съ кръпкою молншвою обрашись къ Подашелю жиз-

ни, моли Его о продолженіи оной и дай швердое объщаніе, посвятить остальные дни твои ко благу твоихъ ближнихъ, дабы чрезъ то получить тебъ нъкогда милость у Праведнаго Судіии наслъдовать блаженную участь истинныхъ благодътелей.

Впрочемъ, пишая въ серцъ своемъ дюбовь къ жизни и желаніе продолженія оной, Хрисшіанинъ спокойно долженъ осшавлящь ев, и по примъру Праведнаго Симеона, безъ всякаго страха, съ мирною душею исходить во сръшение смерши, когда небесный Ошецъ, Владыка жизни и смерши, по неисповъдимымъ, но всегда благодъшельнымъ для него намъреніямъ Своимъ, воззовешъ его изъ сей земли спранствованія въ небесное отечество. Ибо смершь, кошорая для ограниченнаго чувсшвенностію ока представляется хищницею всего счастія его, для Христіанина, простирающаго взоры свои далье предъловъ видимой природы, есть пріобрътеніе.-Правда, спокойно осшавляюнь жизнь сію и шакіе люди, кои или ложно носяшь на себъ имя Христіанина или совстмъ не имтющъ и она-

го. Честолюбець, неразмышляющій о жизни будущей, безъ страха ожидаетъ смерти, когда въ сей жизни не остается болъе пищи для его честолюбія, и когда честь его покрывается спыдомъ и поношеніемъ. Безъ страха ожидаеть смерти ненасытимый богашсшвомъ человѣкъ, когда невѣрныя сокровища его, по выраженію Премудраго, делаютв себъ крылья, какв орелв, и тотгасв оставляюто его. (Пришч. 23, 5.) Но не изъ шаковыхъ нечисшыхъ исшочниковъ должно проистекать чистое спокойствіе Христіанина. Христіанинъ спокойно долженъ оставлять жизнь и во дни лютыхъ скорбей, и во дни благословеннаго счастія, -спокойно по причинъ шъхъ надеждъ, кошорыя онъ носипть всегда въ сердцъ своемъ, и кошорыя проспирающся за предълы смерши. Во свъшъ Въры взирая на смершь, онъ не видишъ въ ней шъхъ ужасовъ, предъ кошорыми всегда содрогается пристрастное къ землъ сердце. Смершь прекращаешть жизнь и дъяшельносшь его въ семъ бренномъ, удоборазрушимомъ шъль. Чтоже здъсь ужаснаго для него, когда онъ увъренъ, чито по разрушения сей бренной хижины, тамъ-въ области въчной жиз-16

Часть XVII.

ни для безсмершнаго духа его соорудишся **домъ н**ерукошворенный-въчный.-Смершь разлучаеть его сь его семействомъ. Конечно. прискорбно для родишельскаго сердца осшавлять малолетныхъ детей своихъ, которыя имъюпть нужду въ посторонней помощи, и которыя безъ мудраго руководителя въ жизлегко могушъ содълашься несчасшною HN жершвою развраща. Но въра во всеобъемлюшее провидение Божіе уптешаенть его. Ибо онъ въришъ, чшо, разлучаясь съ ними, онъ оставляеть ихъ такому Отцу, который болье его имьеть средствь, устроить ихъ испинное счастие, и всегда надежные можешь руководишь ихъ къ въчной блаженной жизни,-осшавляещъ имъ въ наслъдсшво благословение Божіе, кошорое онъ пріобрълъ себь свято-двятельною своею жизнію, ж которое, по обътованію Божію, должно продлишься надъ домомъ ero до шрешьяго и чешвершаго его рода. Одна шолько мысль Праведномъ Судіи, предъ котораго дол-**.** жень нъкогда предстать весь родъ чедовъческій и дашь ошчешь во всъхъ дълахъ, мысляхъ и намъреніяхъ своихъ-одна

полько мысль сія можепть приводищь Хресшіанина въ благоговѣйный сшрахъ и смущеніе въ минушу его смерши: ибо, обращаясь къ прошекшимъ днямъ своей жизни, кшо не усмошришъ въ нихъ безчисленныхъ заблужденій и пороковъ? Но крѣпкая вѣра въ безконечныя заслуги Божесшвеннаго Ходашая и слезное покаяніе исшребляющъ сшрахъ въ душѣ его и поселяющъ въ немъ сладкую надежду на блаженное безсмершіе, кошорое Богъ угошовалъ любящимъ Его.

И шакъ будемъ любишь жизнь, и въ caмой глубокой своей сшаросши молишь Бога о продолженіи оной, любишь не по какому-либо пристрастію къ земнымъ удовольсшвіямъ выгодамъ и преимуществамъ, но единственно потому, что она есть дарованное намъ ошъ Бога средсшво для пріобръшенія блаженсшва въчнаго; но есшьли Господу жизни угодно будеть воззвать насъ къ Себъ, спокойно будемъ оставлять ее, памятуя всегда, что мы отходимъ къ небесному Опщу своему, и повторяя въ сердцъ своемъ сія слова Апосшола Павла: Мнь, еже

жити, Христосъ: и еже умрети, пріобрътеніе есть. (Филип. 1, 21.) Аминь.

В. Б.

## жизнь святаго священномученика кипріана, епископа кароагенскаго.

XI:

(Свѣдѣнія сіи почерпнуты а) изъ собственныхъ сочиненій Св. Кипріана, и особенно изъ его писемъ; б) изъ жизни Кипріана, писанной Понтіемъ Діакономъ, который неотлучно находился при немъ въ послѣдніе годы его жизни; в) изъ похвальнаго слова Св. Кипріану Григорія Назіанзина и бесѣды Августина о мученичествѣ Св. Кипріана; г) изъ нѣкоторыхъ мѣстъ въ писаніяхъ Іеронима, Августина и другихъ, гдѣ они сказынаютъ что-либо о Св. Кипріанѣ.)

Өасцій Цецилій Кипріань (полное наименованіе Святишеля) родился въ Кароагень, знаменишомъ городъ Африки, около 201 года. Неизвъсшно, кшо именно были его родипели; ибо ни онъ самъ, ни его дъеписашели не упоминають о нихъ. Извъсшно только, что онъ произошелъ отъ знаменишой Кароагенской фамиліи \*), и что родители его,

\*) Григ. Наз. въ похвальн. сл. Св. Кипр. Члсть XVII.

17

обладая великими богатствами, не имѣли единаго истиннаго сокровища-вѣры во Христа.

Воспитаніе, полученное Кипріаномъ, соошвъщствовало знашности произхожденія и оппличнымъ его дарованіямъ. Онъ былъ обученъ всъмъ наукамъ, кошорыя входили въ составъ тогдатнято Языческаго образованія, особенно же изящнымъ \*). Въ послѣднихъ оказалъ онъ сполько успъха, чшо изъ слушашеля Краснорвчія непосредсшвенно сдъдался насшавникомъ онаго въ Кареагенскомъ училищъ \*\*). Изъ обыкновенія, по коему въ древносши должносшь публичнаго учишеля Красноръчія большею частію была соединяема съ званіемъ судебнаго Орашора, и изъ слога нѣкошорыхъ писемъ Кипріановыхъ \*\*\*) заключающъ, чшо онъ даръ слова своего упошребляль между прочимь и на защищение невинносши предъ зерцаломъ правосудія.-Съ основашельнымъ знаніемъ ошечесшвеннаго

- \*) Понтій въ жизни Св. Китр.
- \*\*\*) Іерон. въ Катал. знам. мужей.
- \*\*\*) Письмо къ Донашу Edit. Iohannis 1682. Oxonii.

(Лашинскаго) языка Кипріанъ соединялъ обширныя свъдънія въ Греческомъ. По сему-шо, сдълавшись Хрисшіаниномъ; въ сочиненіяхъ своихъ онъ нигдъ почши не держался како-. го либо Лашинскаго перевода Св. Писанія, а слъдовалъ (особенно въ книгъ Псалмовъ) собсшвенному разумънію Греческаго шексша, и, подобно Тершулліану, всегда приводилъ Евангелія съ Греческимъ заглавіемъ, (напр. жата Мatthaeum и пр.).

Рожденный и воспишанный въ Языческой Религіи, Өасцій не быль однако же изъ числа шѣхъ Язычниковъ, кошорые, бывъ ослѣплены предразсудками рожденія и воспишанія, не усмашривали ничего нелѣпаго въ Язычесшвѣ. Онъ не могъ безъ негодованія присушсшвовашь въ Циркѣ, гдѣ несмысленные юноши искали безразсудной славы въ сраженіи съ звѣрями, и гдѣ безумныя машери шоржесшвенными кликами возбуждали къ новымъ сраженіямъ дѣшей, уже изшерзанныхъ люшыми живошными \*). Безсшыдныя предсшавленія позорныхъ дѣйсшый на шеашрѣ, со-

\*) Письмо къ Донати.

провождаемыя всеобщимъ восторгомъ и одобреніемъ, такъже не нравились Өасцію, и производили въ немъ одно сожальние о томъ, что порокъ не только остается ненаказаннымъ, но и живешъ съ похвалою въ памящи пошомсшва \*). Особенно же сокрушалось сердце его при мысли о безстыдныхъ дъяніяхъ, коими Миеологія сшаралась украсить исторію своихъ боговъ. Чего добраго, думалъ онъ, можно ожидашь ошъ шехъ людей, кои покланяющся столь развратнымъ богамъ \*\*)? -Печальный опышъ еще болье укръплялъ его въ сей мысли. Разврашъ царсшвовалъ во всъхъ сосшояніяхъ; въ судилищахъ, чершогахъ царей, даже въ храмахъ совершаемы были шакія преступленія, коихъ можно было ожидать только въ вертепахъ разбойниковъ; благоразумнъйшіе люди старадись бышь шолько сокровеннъйшими злодъями; нравственность, изгнанная изъ сердецъ, оставалась на одномъ языкъ и вмъстъ съ нимъ обращалася и превращалась по при-

\*) Письмо къ Донашу. \*\*) Тамъ же.

хошямъ страстей \*). Все сіе, произведя въ Кипріанѣ оцявращеніе отъ Язычества, возбудило въ душѣ его спасительный гладъ истинной Религія.

Духъ Кипріана находился въ самомъ мучительномъ состоянии. Онъ видълъ ложь и сусту того, что другіе, и онъ самъ, почитали за истину; ощущалъ въ дущъ своей непреодолимую потребность истины, и не находилъ никакого способа, удовлеттворить оной. Умъ его боролся съ шысячею сомнѣній, изъ коихъ каждое превышало его силы. Сердце изнемогадо среди множества противуположныхъ желаній, изъ коихъ однъ привлекали къ себъ своею чисшопою, другія увлекали своею грубосшію. \*\*). Кипріанъ, шакъ сказашь, висълъ между небомъ и землею. Но поелику онъ искренно алкалъ правды, искренно жаждаль исшины; то Промысль не умедлиль ниспослашь ему хлъбъ небесный и воду жизни.

Кипріанъ находился въ дружеской связи

\*) Письмо къ Донашу. \*\*) Тамъ же.

съ однимъ Хрисшіанскимъ Пресвишеромъ, по имени Цециліемъ. Сей другь-Христіанинь не могъ безъ сердечнаго сокрушенія видъшь, какъ жалко блуждалъ Кипріанъ во шьмъ невърія. Онъ обнаружилъ предъ нимъ He40статки Языческой Религи, которые еще могли укрываться опть него, какъ Язычника, и изобразилъ духъ Христіанства во всемъ его благошворномъ величіи. Свяшосшь жизни его ручалась за исшину его словъ, – и Кипріанъ, кошорому надлежало шолько видеть испину, дабы полюбить ее, ръщился быть Хрисшіаниномъ. Другь его, обрадованный своимъ успъхомъ, принялъ на себя обязанность насшавишь его въ первоначальныхъ исшинахъ Хрисшіанской Въры. Изъ благодарносши къ шаковому попеченію о себъ Кипріанъ принялъ его имя \*), не ошпускалъ ошъ себя до самой его кончины, любилъ и уважалъ, какъ ощца, и по смерши его принялъ на себя попеченіе о его семейсшвь \*\*).

Благія качества сердца Кипріанова, нашед-

- \*) Письмо къ флореншину.
- \*\*) Понтій въ жизни Кипр.

Digitized by Google

ни сродную себь пищу въ высокой нравственности Христіанской, скоро начали разкрыващься во всей силь. Кипріанъ рышился бышь исшиннымъ Хрисшіаниномъ. Онъ совсвмъ не думалъ искашь способа, какъ согласишь пышносшь своего прежняго сосшоянія съ строгостію принимаемой имъ Религіи. Ему казалось, чию слова Спасишеля, повельвшаго юношь продать имьніе, и раздашь нищимъ, сказаны были именно ему. По сему онъ немедленно продалъ имъніе свое, состоявшее въ домахъ, садахъ и украшеніяхъ, и полученные за оное деньги раздалъ нищимъ-будущимъ брашіямъ во Хрисшъ. Сей дивный опышъ любви ко Хрисшу Кипріанъ оказаль, не получивъ еще залога въры - крещенія, шакъ чшо онъ ошрекся міра и ПОхоппи его прежде дълами, нежели долженъ быль отречься онаго предь купелію крещенія словами \*).

Вскоръ за симъ послъдовало крещение (246). Къ умножению духовной радости Кипріана Донашъ, искренній другъ, бывшій сощовари-

\*) Понтий вь жизн. Св. Книр.

щемъ его въ изучении мудрости Языческой, содвлался соучасшникомъ его въ мудрости Христіанской \*). Дъйствія Духа Божія при крещении и послъ онаго шакъ были ощушишельны для обоихъ, чшо они ΒЪ письмахъ своихъ не находили словъ къ выраженію пре-. настоящаго своего состоянія восходства предъ состояніемъ въ Язычествъ. "Когда я"-"писалъ Кипріанъ-, былъ окруженъ шьмою Язы-"чесшва и въ неръшимосши сердечной блуж-"далъ умомъ своимъ, не находя ни въ чемъ "успокоенія: для меня казалось совершенно rp±оставить прежнюю "невозможнымъ "ховную жизнь, и содвлашься исшинно 40-"бродътельнымъ человѣкомъ. Я не могъ ,представить себъ, чтобы живоносныя во-"ды крещенія могли омывать грѣхи и воз-"родишь человъка для новой жизни въ Богъ. "Возможно ли, размышлялъ я самъ съ со-,,бою, чтобы вдругъ искоренилось столько "привычекъ, которыя перещии въ самую при-", роду; чтобы законъ гръха потерялъ силу "надъ сердцемъ, кошорое пишалось беззако-"нјемъ; чтобы изъ человъка слабаго, предан-

\*) Письмо къ Донациу.

贯

"наго гръху отъ юности, сдълался новый , человъкъ, любящій и дълающій одну правду; "и чтобы всъ сіи чудеса совершились въ "той же бренной плоти, которая была ис-"почникомъ зла, пищею разврата, съдали-"щемъ діавола? Въ сихъ мысляхъ, я счишалъ "излишнимъ всякое покушеніе противъ грѣха, "во мнъ живущаго; ненавидълъ его и мирился "съ нимъ, какъ съ непобъдимымъ прошивникомъ; "желалъ бышь добродъшельнымъ и полагалъ "навсегда оставаться въ области грѣха..., "Но когда свътъ благодати проникъ мракъ, "окружавщій мою дущу, и я ощушиль въ "сердцъ свосмъ присушсшвіе Божесшвенной "силы: всъ сомнънія изчезли, благія намъре-,,нія укръпились, святыя надежды ожили, ,невозможное сделалось возможнымъ, и духъ ", мой, окриленный върою, подобно орлу воснадъ бездною собственнаго ,парилъ pac-"шльнія. Ты знаешь сіе, любезный другъ, "такъ же хорощо, какъ и я, мы оба удо-"стоены незаслуженной милости Божіей. А ,по сему намъ должно шеперь упражняшь сообщеныя намъ ло возможносши силы, "свыше, дабы благоразумнымъ и върнымъ "употребленіемъ ихъ содвлаться достойны-

"ми новыхъ даровъ Божесшвенныхъ: Богъ нашъ "неизщощимъ въ Своихъ щедрошахъ \*)."

Достойно замъчанія, что первое по обращеніи письмо къ Донашу написано самымъ красивымъ слогомъ, и исполнено всею роскошію Языческаго вишійства \*\*), между шъмъ какъ всъ прочія письма и сочиненія Кипріана писаны, хошя сильнымъ и трогашельнымъ, но просшымъ и безъискусшвеннымъ слогомъ. По замѣчанію Авгусшина \*\*\*), сіе сдълано было Кипріаномъ не безъ намъренія; ему хошьлось, чшобы посльдующіе роды, зная, какъ писалъ Кипріанъ до Хрисшіансшва, и какъ писалъ, сдълавшись Хриспіаниномъ, могли півмъ удобніве судищь о благошворномъ дъйсшвіи Хрисшіанскаго ученія, которое преобразовало на лучшее не шолько сердце, но и самый языкъ Кипріана.

Возбуждая друга своего къ дъяшельной

. Digitized by Google

\*\*\*) Август. о учен. Хрис. Книг. IV. гл. 14.

<sup>\*)</sup> Письм. къ Донату о благодати.

<sup>\*\*)</sup> Руфинъ въ предувѣдом. къ бесѣд. Ориг. на Книгу Числъ.

жизни въ духъ Христіанства, Кипріанъ самаго себя непресшанно упражнялъ въ подвигахъ добродъшели. Не было ни одного добраго дъла, къ совершенію кошораго онъ не почишаль себя обязаннымь. Понимая всю высощу духовнаго совершенсшва, кошораго Іисусь Христось требуеть онгь своихь послѣдовашелей, и зная, чшо высоша сія неиначе можешъ бышь досшигнуша, какъ по совершенномъ обуздании мяшежной плоши, онъ наложилъ на сего домашняго врага кръпкія узы воздержанія и самоумерщвленія \*). Язычникамъ, знавшимъ прежній образъ жиз-Кипріана, казалось, чшо онъ слълался ни безплошнымъ. Для него осшалась одна роскошь-любви къ ближнимъ. Въ семъ случав онъ, подобно Моисею и Павлу, не любилъ наблюдать мъры. Вообще поведение новообращеннаго Кипріана было шаково, чшо ему могли подражать многіе даже изъ твхъ, кои всю жизнь провели въ Хрисшіансшвѣ \*\*).

Около сего времени, по всей въроящно-

Digitized by Google

\*) Понтій въ жизн. Кипр. \*\*) Тамъ же.

спи, написана Кипріаномъ книга о сцетъ идоловб. Сіе видно какъ изъ шого, чшо Поншій, говоря о сочиненіяхъ Кипріана, написанныхъ имъ во время уединенія, не упоминаешь о сей книгь, шакъ и изъ шого, чшо новообращеннымъ прежде всего старались внушишь ничшожность идоловъ \*), а естьли они были изъ числа ученыхъ, шо 3aсшавляли ихъ нисашь о семъ предмешъ въ видъ защищенія прошивъ Язычниковъ, Самый сосшавъ книги указываешъ на сіе время; ибо въ немъ невидно ничего шакого, о чемъ Кипріанъ не преминулъ бы упомянушь, естьли бы писаль оную, будучи Пресвитеромъ или Епископомъ. Всего приличнъе было начать Кипріану поприще Христіанскаго Писателя опроверженіемъ идоловъ, коихъ онъ, по свидъшельсшву Іеронима \*\*), защищалъ, будучи Язычникомъ.

Всеобщее удивленіе, возбуждаемое добродвшелями Кипріана, недолго осшавалось безъ плода. Не смошря на шо, чщо онъ былъ ме-

\*) Оригенъ пропивъ Цельса.
\*\*) Катал. знамен. мужей.

жду самыли новообращенныли новообращенный, его, по общему согласію, причислили къ сословію Клира, а вскоръ сдълали и Пресвитеромъ \*). Всъ видъли, пишетъ Понтій, что успъхи Кипріана въ духовной жизни не подчинены обыкновенному порядку времени; а по сему никто не почиталъ нужнымъ подчинять его принятому порядку Церковныхъ степеней. Гласъ народа въ семъ случаъ былъ только отсолоскомъ гласа Божія. —

Съ разпространеніемъ круга обязанностей, разпространялась и ревность Кипріана. Домъ его отверстъ былъ для всякаго: гладный находилъ въ немъ пищу, нагій—одежду, угнетаемый—защиту, кающійся— утътененіе, слабый совъстію—здравый совъть \*). Никто не возвращался изъ него недовольнымъ, развъ токмо собственнымъ недостоинствомъ.

Между шъмъ преимущественнымъ занятіемъ Кипріана было проповъданіе Боже<sup>2</sup>

\*) Понтій въ жизн. Кипр. \*\*) Тамъ же.

ственнаго Слова. Зная, что примъры гораздо сильнее действують на сердце, онъ старался не сшолько указывань, какъ должно посшупашь, сколько показывашь, какъ поступали Святые Божіи человѣки. Въ изображеніи каждаго изъ нихъ онъ наблюдалъ нъкоторое святое искусство \*). Проходя жизнь какого-либо Свяшаго мужа, онъ осшанавливалъ вниманіе своихъ слушашелей на твхъ качествахъ его сердца и на твхъ подвигахъ его, коими онъ заслужилъ особенное благоволеніе Божіе, дабы, возводя слушашелей къ самому исшочнику духовнаго величія прославляемаго Праведника, ошкрышь имъ твмъ удобнъйшій способъ подражать его добродъшелямъ. Слушашели Кипріана съ радосшію примѣчали во многихъ посшупкахъ его близкое и върное подражание нъкошорымъ знаменишымъ дъяніямъ Св. Мужей \*\*).

Вскоръ послъдовавшая смершь Кароагенскаго Епископа подала народу случай снова изъявишь глубокое уваженіе, кошорое всъ

\*) Понтій въ жизн. Кипр. \*\*) Тамъ же.

имъли къ пастырскимъ добродъшелямъ Кипріана. Онъ по времени принадлежалъ еще къ числу новообращенныхъ; не смощря на сіе, всъ желали имъшь его Епископомъ. Не сполько бы шяжела была въсшь о гонения для малодушія слабыхъ, сколько шяжело было извъстіе о семъ для Кипріана. Никто болѣе его не сознавалъ досшоинсшва другихъ, и никшо менье его не чувсшвовалъ собственныхъ совершенствъ. Онъ рвшишельно ошказался ошъ Епископскаго преспола. Но народъ, наученный его же примъромъ не ослабъващь, въ совершения похвальныхъ предпріятій, не отсталь отъ своего намъренія. Произошло сшранное зрълище! Одни собрались во множесшвѣ предъ домонь будущаго Святителя, другіе заняли всъ входы и изходы онаго; прочіе, оставшись во храмъ, молились, какъ бы ожидая ошъ него приговора надъ собою \*). Кипріанъ, шакъ сказашь, осажденный усердіемъ будущей пасшвы, вняль въ ея глась гласу Божію, и мъсто унынія заступили всеобщая радость и торжество.

\*) Понтій въ жизн. Св. Кипр.

Побъжденный любовію своей паствы, Сва Кипріанъ нашель способъ, сдълащься въ свою чреду побъдителемъ. Нъкоторымъ не нравилось видъть Епископа изъ новообращенныхъ. Кипріанъ не только не показывалъ имъ никакого неразположенія, но и удостоилъ ихъ особенной близости къ себъ, довърія и дружества, какъ бы они были первъйтими изъ его доброжелателей. Зависть сихъ людей, противустоя всъмъ прочимъ добродътелямъ Кипріана, не могла устоять противъ любви ко врагамъ, въ такомъ избыткъ укратавшей сего Святителя, — они смирились и содълались искренними почитателями его добродътелей \*). —

Когда Кипріанъ принялъ жезлъ Пасшырскій, Церковь наслаждалась миромъ. Мирь сей сдълался вреднымъ для нея по слабосши ея членовъ. Благочиніе начало ослабъвашь во многихъ: свяшыя объшы исполняемы были шолько по наружносши \*\*). Особенно замъшно было сіе въ дъвахъ, посвяшившихъ

\*) Понтій бъ жизн. Св. Кипр. \*\*) Письмо 55 и книг. в благочинім.

себя безбрачному состоянію. Сей, по выраженію Кипріана, цвъшъ Церкви, вмъсто благоуханія Хрисшова, издаваль воню мірскихъ ароматовъ. Кипріанъ мужественно ополчился прошиву сего элоупошребленія, и написаль книгу о благогинии и обв одежде двественницо. Восхваливши въ началъ ея добродъшель дъвсшва, и доказавъ превосходство его предъ супружествомъ изъ мнотихъ мъсшъ Св. Писанія, онъ со всею основашельносшію опышнаго насшавника изъясияль, что добродътель сія не состонть въ одномъ сохранении чистоты тълесной, но въ цвломудріи души, непричасшной плошскихъ помысловъ. Отсюда заключалъ, что дъвамъ, посвяшившимъ себя Христу, He шолько неприлично искашь соблазнишельныхъ связей, но и присупиствовать въ тъхъ ивсшахъ, и нежду швин лицами, кощорыя могушъ бышь опасны для невинносши. Онрекшись міра, онъ не должны привлекащь на себя взоры міролюбцевъ пышными украшеніями, но, угошовляя себя въ невъсшы Хрисшу, должны забошишься объ одномъ украшеніи души благими дълами. Богашсшво не даешь имь никакого права на роскошь; ибо Члеть XVII. 18

всегда и вездѣ есшь много бѣдныхъ людей, которые имѣюпѣ полное право на ихъ вспоможеніе. Мнимое внутреннее безстрастіе не оправдываеть ихъ внѣшняго великолѣпія: ибо трудно повѣришь, чтобы тоть могъ сохранить цѣлымъ сердце, кто не имѣетъ сполько твердости, чтобы отказаться отъ красоты тѣлесной. Въ заключеніи Св. Кипріанъ умолялъ дѣвственницъ памятовать о важности своего обѣта и не забывать о немъ въ молитвахъ, естьли какая-либо изъ нихъ, разрѣтившись отъ узъ тѣла, предстанетъ небесному Жениху \*).

Сему же времени (250) и сему же попеченію о благочиніи обязано появленіемъ своимъ посланіе Кипріана—къ Евстратію о нѣкоторомъ актерѣ, который, по обращеніи въ Христіанство, хотя оставилъ театръ, но занимался въ домѣ обученіемъ актеровъ, такъ же къ Рогаціану о безчинномѣ Діаконѣ, дерзнувтемъ поносить своего Пресвитера, и къ Помпонію о дѣвственницахъ, позволявщихъ себѣ опасную и соблазнитель-

Digitized by Google

\*) Книга объ одеждъ дъвственницъ.

ную близосшь къ мужескому полу. Кипріанъ ни слова не говоришъ въ нихъ о гоненіяхъ: но есшьли бы онѣ писаны были въ послѣдующее время, що опасносшь со сшороны гонишелей послужила бы для него новымъ исшочникомъ убѣжденій къ нарушишелямъ Церковныхъ правилъ.

Среди сихъ попеченій о благоустройствь Церкви возгорѣлось гоненіе на Христіанъ: однихъ зашочали, другихъ повергали въ шемницы, иныхъ подвергали осмѣянію и лишенію имуществъ. Кипріанъ осужденъ былъ на послѣднее \*). Но мятежная чернь изъ ненависти къ толь знаменитому Епископу непрестанно требовала его на сраженіе со львами \*\*). Кипріанъ не странился мукъ; уже онъ оказалъ опытнъ своей непоколебимости въ Циркѣ \*\*\*). Но вдругъ, подобно Апостолу, увидѣлъ, что естьли для него лучше разрѣтиться и быть со Христомъ,

\*) Письмо къ Пупіану 69.

\*\*) Письмо 15 къ Римск. Клиру.

\*\*\*) Письмо 55. Въ чемъ именно состояль сей опыть, неизвъстно.

то для паствы его полезнье, чтобы онь оставался въ тель. Онъ еще могъ сомньвашься, дъйствишельно ли ошкладывание (умерешь мученикомъ онъ почишалъ необхо-· димою принадлежностію своего Епископства) мученичесшва произходило не изъ есшественнаго спраха смерши, а изъ любви къ ближнимъ. Но ошкровеніе, повелъвавшее ему удалишься, прекрашило его благочестивую неръшимость \*). Послъ сего самый вънецъ мученическій былъ бы шолько признакомъ гордосши и непослушанія, — и Кипріань, препоручивъ управленіе Церковію четыремъ испышаннымъ въ въръ и добродъшели мужамъ, (Бридію, Нумидину и Тершиллу-Пресвитерамь, изъ коихъ послъдній посль быль Епископомъ, и Рогаціану старцу, послѣ мученику) удалился съ Діакономъ Викшоромъ въ нъкошорое сокровенное мъсшо \*\*).

Первыя извѣсшія, полученныя Кипріаномъ въ своемъ убѣжищѣ, были весьма радосшны. Нѣкошорые изъ пасшвы его украсились уже

\*\*) Письмо 6 къ нему же.

<sup>\*)</sup> Письмо 10 кь Кареаг. Клиру.

вънцемъ мученическимъ; другіе, заключенные въ темницахъ, съ радостію готовились пролишь кровь свою за Хрисша. Ошъ полношы пастырской радости онъ писалъ къ послъд-<sup>и</sup> нимъ въ шемницу, благодарилъ ихъ за **ПO**стоянство въ въръ, изъявлялъ желаніе насладишься ихъ лицезръніемъ, укръплялъ ихъ надежду и ублажаль ихъ участь \*). Въ то же время писалъ къ Кароагенскому Клиру, повелъвая ему пещись о сохранени въ народъ благочинія среди смушносшей гоненія, досшавлять все нужное лишеннымъ за Хризша имущесшва и заключеннымъ въ шемницу, воздавания последний долгь шеламь мучениковъ, и замъчашь день ихъ исхода для будущаго празднованія онаго, воздерживать народъ ошъ многочисленныхъ собраній предъ шемницами, дабы Язычники, по своей злобъ, не нашли въ: нихъ чего - либо опаснаго для общественнаго благоденствія \*\*). Въ слъдъ за симъ Кипріанъ спова писалъ къ своему Клиру, препоручая его попечению всвхъ спрадавшихъ оптъ гоненія \*\*\*). Послику об-

\*) Письмо къ Каре. Исповъдникамъ. \*\*) Письмо 5 и 12 къ Каре. Клиру. \*\*\*) Письмо 7 къ нему же.

щественное имущество, находившееся въ разпоряжени Клира, могло быть недостаточнымъ для удовлетворенія нуждамъ великаго числа бъдныхъ, що онъ повелъвалъ присоединить къ оному остатки собственнаго своего имънія.

Но вскоръ радость Кипріана возмущена была печалію. Многіе, устрашась мукъ, отвергались Хрисша, и приносили жершвы идоламъ; другіе, не ошваживаясь на сію крайносшь, покупали у корысшолюбивыхъ градоправителей рукописанія свободы \*). Зло сіе, само по себъ немаловажное, было предвъсшіемъ еще большихъ бъдсшвій. Когда, съ удаленіемъ изъ Кароагена Проконсула, гоненіе ослабьло: що многіе изъ шьхъ, кои изгнаны были за Хрисша изъ ошечесшва, пользуясь симъ случаемъ, самовольно возвращались въ свои домы, подвергая симъ и себя и всъхъ Христіанъ нареканію въ неповиновенія Императорскимъ законамъ. Кипріанъ немедленно обличилъ виновныхъ строгимъ посланіемъ \*\*). Къ большему огорчению его

\*) Письмо 15 кь Римск. Клиру. \*\*) Тамъ же.

нѣкошорые Исповѣдники, освободившись изъ шемницъ, посшупали недосшойно имени Хрисша, ими исповѣданнаго. Кипріанъ писалъ и къ нимъ, напоминалъ, ошкуда они низпали, изображалъ опасное сосшояніе шѣхъ, кои, подобно имъ, ошвергаюшся познанной уже исшины, предсшавлялъ пагубныя слѣдсшвія ихъ пороковъ для Церкви, кощорая взираешть на нихъ, какъ на примѣръ, и въ заключеніе собсшвенными ранами ихъ, прешерпѣнными за Хрисша, умолялъ ходищъ: досшойно высокаго своего званія \*).

Къ довершенію сихъ непріяшностей открылся новый исшочникъ огорченій, который при всемъ шерпъніи и дъятельностии Кипріана не могъ быть изчерпанъ имъ до самаго конца его жизни. Это сноры о падшихъ, возмушивние въ послъдстви всъ Церкви Христіанскія. Виною оныхъ были частію сами падшіе, частію нъкоторые Исповъдники. Первые, желая примиришься съ Церковію, не хотъли подвергать себя спрогости покаянія, предписываемаго древними

\*) Письмо гЗ къ Рогац. и Исповъд.

Церковными правилами, и надъясь замънинъ недосшащокъ онаго ходашайсщвомъ Исповълниковъ, употребляли всъ способы для испрошенія у нихъ разръшишельныхъ грамошъ. Послѣлніе часщію опть излишняго снисхожденія къ слабости своихъ братій, частію не предвидя пагубныхъ слъдствій своей неосмопришельносции, давали разръшенія безъ должнаго вниманія къ свойсшву и преспупленіянь разрышаемымь. Разрышенные съ наглосшію требовали мира отъ Пресвитеровъ; сіи вмъсто того, чтобы единодушно защищать строгость древнихъ постановленій о падшихъ, сами раздвлялись во мивніяхъ. Двла Церкви приведены были симъ въ великое замъшащельство. Ненаказанность преступленія явно клонилась къ ослаблению правилъ Церкви и самой Въры. Съ другой Эпгороны честь Исповедниковъ требовала, чнюбы данныя ими свидешельсшва имели какую-либо сыру \*). Надлежало дейсшвовань со всемъ Хриспианскимы благоразуміемы, дабы, врачуя сіе ала, не причиниць больщаго бъдсшвія Церкви

\*) Письмо 18 кв Исповед.

Кипріань шакь и дъйсшвоваль. Обличивь Исповъдниковъ за неосмотрительность въ шакомъ двлв, гдв разрвшаемое на земли разръшается на небесахъ \*), а Пресвитеровъ за опиступление оптъ древнихъ постановленій Церкви, онъ сначала предписаль было, не смотря на разръшительныя грамоты Исповъдниковъ, отлучить всъхъ падшихъ отъ сообщенія съ върными, до будущаго мира Церкви, во время коего наивревался Соборомъ разсмотръть ихъ дело \*\*). Но послъ, услышавъ, чщо Римская Церковь смягчила судь свой касательно падщихъ Христіанъ, и разсуждая о здокачественности наступающей поры года (льша) \*\*\*), въ продолжения которой многіе изъ падшихъ могли умерешь, не примирившись съ Церковію, смягчилъ и самъ свое опредъленіе, Въ новомъ посланіщ къ своему Клиру \*\*\*\*), онъ позволилъ изъ уваженія къ ходатайству Исповъдниковъ,

\*) Письмо 20 къ Римск. Клиру.

\*\*) Письмо 17 къ Кипр.

\*\*\*) Въ сіе время года въ Кареагенъ обыкновенно свиръпствовали мъспиыя болъзни.

\*\*\*\*) Письмо къ Клиру.

нринимащь въ сообщение съ Церковию шѣхъ изъ падщихъ, кои подвергающся какой—либо опасносши жизни. Прочихъ же, не допуская до сообщения, препоручалъ попечишельносши и совѣшамъ Клира. Просширая свое попечение и на оглашенныхъ, обѣщалъ и имъ милосердие Божие, хошя бы они, по какому либо случаю, ошошли изъ сей жизни до крещения.

Между шъмъ до Кипріана досшигла въсшь, чпо удаленіе его ошъ пасшвы соблазняенть многихъ. Соблазнъ сей, повергнии нъкоторыхъ слабыхъ членовъ Церкви Кароагенской, особенно подъйсшвовалъ на Церкви Италійскія. Римскій Клиръ ошправилъ по сему случаю два посланія—одно къ Кароагенскому Клиру увъщательное, другое къ самому Кипріану осистительное \*).

Кипріанъ, для кошораго всегдашнимъ закономъ было не шолько соблюдать совъсть свою гистою предъ Боголь, но и подобно Апосшолу, представлять себя совъсти вся-

\*) Письмо Римск. Клир. къ Кареаг. Клиру.

каго геловъка, (2 Кор. 4, 2.) не могъ осшавашься въ молчаніи, и хошя для него весьма шяжело было говоришь о своихъ трудахъ и благихъ намъреніяхъ, ръшился сдълать сіе для уврачеванія зла, коего онъ безъ вины содълался виною. "Поелику, лю-"безные братія"-писалъ онъ по сему случаю къ Римскимъ Пресвитерамъ- "поступокъ мой "преданъ вамъ совсъмъ въ преврашномъ видъ: ,по я почель нужнымь дашь вамь писмен-"ный ошчешъ въ моемъ поведении. Когда "мяшежная чернь непресшанно шребовала ме-"ня на сраженіе со львами: я, помня слова "Спасишеля \*), удалился, имъя въ виду не "собственную безопасность, а благоденствіе "моей пасшвы, дабы неблаговременнымъ при-"сушсшвіемъ своимъ не ожесшочишь враговъ, ,и безъ шого весьма жесшокихъ. Ho ош-,сушсшвуя шьломъ, я не ошсушсшвовалъ "духомъ, совѣтами, попеченіемъ... не былъ "осшавляемъ мною ни Клиръ безъ совъша, "ни Исповъдники безъ увъщанія, ни нару-

\*) Безъ сомнвнія слвдующія: Когда будуто гнать васо во одномо городь, бъгите во другой. Мато. 10, 23.

линиели Церковныхъ правилъ бозъ обличе-"нія, ни народъ безъ побужденія къ шиши-"нь и молишвамъ." Вмъсщъ съ симъ посланіемъ Кипріанъ ошправилъ къ Римскому Клиру тринадцать посланій, писанныхъ имъ изъ своего уединенія, частію ко всей Церкви, настню къ особеннымъ лицамъ –, для того, какъ писалъ онъ, дабы Римская Церковь могла видъть изъ нихъ, что онъ бъ уединении не пресшаваль, по долгу Епископа, цещись о своей Церкви. Подобнымъ образомъ писалъ онь и къ Церкви Кареагенской, хошя прямо но извиняль предь нею своего удаленія ошъ ней; ибо въ Кареагенъ всъ благомыслящіе и безъ того были увърены, что Епископъ ихъ сокрылся не изъ страха смерши, а изъ любви къ ихъ благу. Такимъ образомъ соблазнъ, произведенный удаденіемъ Кипріана отъ своей паствы, пощерялъ всю свою силу для върныхъ

Напрощивъ разколъ о падщихъ цепресшанно усиливался. Одинъ изъ Исповѣдниковъ, по имени Луціанъ, дощелъ до щакой дерзосши, чшо именемъ прочихъ Исповѣдниковъ писалъ къ Кипріану, повелѣвая ему разрѣшишь всѣхъ

падшихь вь его Церкви, и дашь знашь прочимъ Епископамъ, чтобы они посттупили такимъ же образомъ. Кипріанъ извъсшилъ свой Клиръ о нагломъ требовании Луціана; оптправиль къ нему письмо сего послъдняго; впрочемъ приказалъ держапься неувлонно прежнихъ правилъ \*). Для подкръпленія своей спюроны, копторая угрожаема была нападеніемъ множества враговъ, Кипріанъ писаль о семъ и къ Римскому Клиру, укръпаяя между прочимъ въ въръ Исповъдниковы его, которые лишены были пастырскаго наставленія, ибо въ Римв не было тогда Епископа \*\*). Къ удивлению Кипріана, Римский Клиръ весьма долго медлияъ ошвъщомъ. Но причиною сей медленносши было не сомньніе въ исшив'я ученія Кипріанова о падшихъ, а желаніе придаль сему ученію болье силы. Въ продолжении почти цълаго года при всъхъ опасностяхь со стороны гонителей, дълаемы были по сему предмешу совъщанія ме жду всъми западными Епископами, и когда общимъ мивніемъ положено ушвердишь по-

\*) Письмо 27 къ Каре. Клиру. \*\*) Письмо 28 къ Римск. Клиру.

становленіе Кипріана о падшихь, отправлено къ нему извъсшишельное и вмѣсшѣ благодарсшвенное письмо \*). Кипріанъ препроводилъ оное къ своей Церкви, дабы вѣрующіе ушѣшились имъ, какъ знакомъ единодущія съ ними всего Запада. Немного спусшя, онъ посѣщенъ былъ въ уединеніи своемъ Целериномъ, знаменишымъ Исповѣдникомъ Римскимъ.

Предъ праздникомъ Рождесшва Хрисшова (250) гоненіе на Хрисшіанъ Кароагенскихъ прекрашилось. Окресшные Епископы, обрадованные миромъ, дарованнымъ Кароагенской Церкви (въ Римской гоненіе еще свирѣпсшвовало), собрались къ Кипріану. Время было самое удобное къ посвященію Священнослужишелей, и Кипріанъ не замедлилъ воспользовашься присушсшвіемъ Епископовъ для сего свяшаго дѣла. Въ сіе время посвящены имъ были въ Чшецовъ между прочими два знамениные исповѣдника, Аврелій и Целеринъ \*\*). Послѣдній дошолѣ не соглашался на приняшіе посвященія, доколѣ не по-

\*\*) Письмо 39 къ нему же.

<sup>\*)</sup> Письмо Зо къ Римск. Клиру.

лучиль во снѣ повельнія повиновашься волѣ Епископа. Вь що же время Кипріань по ошкровенію причислиль къ сословію Кареагенскихъ Пресвишеровъ нѣкоего Пресвишера Нумидина, кошорый въ предшесшвующее гоненіе ошличился возбужденіемъ въ мученикахъ свяшаго мужесшва за Вѣру. О всѣхъ сихъ новопосвященныхъ Кипріанъ писалъ къ своему Клиру, одобряя предъ нимъ ихъ похвальныя качесшва, особенно же хвалилъ послѣдняго и высшавлялъ его, какъ человѣка, досшойнаго высшихъ сшепеней Церковныхъ\*).

Когда Кипріанъ подвизался шакимъ обраразомъ для созиданія Церкви, враги его не пресшавали шрудишься для ея разоренія. Новашъ, Кареагенскій Пресвишеръ, кошорый за различныя безчинства подвергался изверженію изъ сего сана, но удержалъ оный за смушностію времени, безъ воли Св. Кипріана сдѣлалъ своимъ Діакономъ Фелициссима \*\*). Очевидно было, къ чему клонишся

- \*) Письмо 40 къ Каре. Клиру.
- \*\*) Письмо' 15 къ Корнел. Изъ сего нѣкоторые заключали, что Новать быль Епископь; но

сей поступокъ; ибо Фелициссимъ быль одини изъ непримиримыхъ враговъ Кипріана. Сдъдавшись Діакономъ Новаша, онъ шошчасъ обнаружилъ вею злобу своего сердца, ошторгнулъ оптъ Св. Кипріана значительную часть народа, ощдълился отъ Церкви и избралъ съ своими сообщниками для молитвенныхъ собраній нъкоторую гору. Поеливу онъ принималъ всъхъ, що падніе стекались къ нему со всъхъ стюронъ толпами.

Напрасно Калдоній и Геркулань Епископы и Нумидинъ Пресвишерь, коимъ Кипріанъ препоручилъ вмъсню себя управленіе Кареагенскою Церковію, спарались обрашишь Фелициссима на пушь испины. Онъ со всъми сообщнниками своими шоржесшвенно объявилъ, что нагорные Хрисшіане (шакъ назывались его послъдоващели) не хощящъ имънь никакого снощенія съ шъжи, кои по-

Св. Кипріань вь посланій своемь не говоришь, чтобы онь посвятиль Фелициссима; онь только, по обыкновенію тогдашнихь Пресвитеровь имвть при себв многихь Діаконовь, причиелиль его къ своему Клиру.

винующся Кипріану. Намъсшники Кипріановы немедленно извъсщили о семъ Кипріана, жаловались на возмушищелей между прочимъ за що, чщо они препяшсшвующъ имъ вникать въ поведеніе брашій, (что повельно имъ было сдълащъ для шого, дабы представншь Кипріану списокъ людей, достойныхъ возведенія на праздныя сшепени въ Церкви) и просили ръшищельнаго суда на Фелициссима \*). Кипріанъ повельлъ отсъчь сей гнилый членъ отъ Церкви, и то же совъщовалъ сдълащь съ Авгендомъ Діакономъ, копорый, подражая Фелициссиму, замышлялъ возмущеніе \*\*). Повельніе сіе немедленно было исполнено \*\*\*).

Всъ обситоящельства клонились къ щому, чтобы Св. Кипріану возращищься на свой пресщолъ. Онъ самъ нешерпъливо желалъ сего. Но вдругъ пришло къ нему извъстіе, что пящь Кароагенскихъ Пресвитеровъ, древнихъ недоброжелащелей его, перещля

\*) Письмо 41. къ своимъ намъслиникамъ.

\*\*) Тамъ же.

\*\*\*) Письмо 42/

ЧАСТЬ XVII.

19

на спорону Фелийнссима. Сім безпокойные люди, нёсоглашавшиет на избраніе Кипріана въ Епископа, постоянно пишаля шайную ненависшь къ нему; они-то возбуждали Исповъдниковъ давашь всъмъ падшимъ разръшипельный грамопіы, вопреки желанію Епископа, а разръшаемыхъ, прошивъ его же опредъленій, пребовашь мира. Въ возмущенія Фелициссима, ихъ приснаго сообщника въ ненависим къ Кипріану, они нашли благопріятный случай, объявищь себя прошивъ него. Примъру ихъ послідовали многіе изъ Клира и народа.

Сіе новое гоненіе (пакъ называль его Кипріань) удержало Его въ уединеніи еще на нѣсколько мѣсяцевъ, не смошря на шо, чню онь обѣщаль своей пасшвѣ возвращишься къ ней съ насшупающимъ праздникомъ Пасхи \*). Онъ ожидалъ прибышія въ Кареагенъ окружныхъ Епископовъ, кошорые ежетодно имѣли обыкновеніе собиращься у главнаго Епископа послѣ сего праздника \*\*).

•) Письмо 43 къ народу.

\*\*) Письмо 56 къ фортунату и друг. Еписк.

Когда сіе ожиданіе исполнилось, що Кипріанъ прибыль въ Карсагенъ, пробывъ въ уединеніи около двухъ лѣить. Изъ собравшихся Епископовъ немедленнию сосшавленъ Соборъ (251). Главнымъ предмешомъ совъщанія былъ вопросъ о падшихб. Еще не успѣли сдѣлашь никакого рѣшишельнаго опредѣленія, какъ получено изъ Рима извѣсшіе о распрѣ, произшедшей по случаю избранія Епископа.

Положение дълъ въ Римъ было шаково. Большая часшь Римскаго Клира и народа избрали Епископомъ Пресвитера Корнелія, мужа извѣсшнаго всъмъ своими добродъшелями и швердостію въ въръ во время гоненій. Но коварный Новашъ, кошорый, не надъясь большихъ успъховъ опгъ возмущенія прошивъ Кипріана, удалился изъ Кареагена въ Римъ, предвидя въ Корнеліи будущаго сообщника Кипріанова, ръшился воспрошивишься его избранію. Соединившись съ Новапіаномъ, Римскимъ Пресвитеромъ, (который обратилоя къ Христіанству изъ Стоиковъ пишалъ И въ себъ многія ваблужденія) онъ суровою наружностію своею и мнимою свяшостію жизни привлекъ на свою сторону часть Кли-

ра, и даже Исповъдниковъ, и при ихъ содъйстви поспіавилъ Новаціана Римскимъ Епископомъ. Кромъ несогласія въ избраніи Епископа, скопище Новаша отличалось еще тъмъ, что, вопреки опредъленіямъ Карәагенской и Римской Церквей, падшихъ Христіанъ почитало совершенно потерянными для Церкви и отнимало у нихъ всю надежду на примиреніе съ Богомъ. Разколъ сей, обнимая собою всъ Церкви Африканскія и Европейскія; угрожалъ величайщими бъдствіями для всего Христіанства, еще неуспокоеннаго оттъ .гоненія.

Тогда-шо, какъ замъчаешъ Поншій \*), явно ошкрылась высокая цъль, для которой Св. Кипріанъ сохраненъ рукою Провидънія ошъ прошедшаго гоненія. Никто не былъ способнѣе его къ примиренію враждующихъ между собою сторонъ. Кромъ того, что отличительною чертою характера его быда умъренность и способность дъйствовать приснособительно къ обстоящельствамъ Церкви, - два качества, особенно важныя въ Пред-

Въ жизни Св. Кипр.

стоящель тогдашняго Хрисшіанства, онь обладаль въ избышкъ ръдкою способностию щадить и любить преступниковъ тогда, когда со всею строгостію поражаются преступленія, ими сдъланныя. Притомъ его мудросшь и добродъщели сшолько уважаемы были, какъ въ Африкъ, такъ и Европъ, что всв любители истины и порядка признавали въ немъ достойнаго примирителя первопресшольныхъ Церквей. - Новашъ, предвидя, что Соборъ Кареагенскій будеть имъть сильное вліяніе на дела Римской Церкви, поспѣшно ошправилъ на него своихъ посланниковъ съ извъщеніемъ о избраніи Новаціана въ Римскаго Епископа и съ цълымъ свишкомъ клевешъ на Корнелія, яко бы незаконно избраннаго. Корнелій также писаль къ Собору, извъщая о своемъ избраніи и о разколь Новаціана. Кипріанъ, зная изъ многихъ опытовъ нечистоту души Новата и сообщника его Новаціана, запрешиль посланникамъ ихъ обнародовашь, по ихъ шребованію, клевешы на Корнелія. Впрочемъ, не имья подробныхъ свъдъній о законности избранія Корнелія, положиль не признаващь его за Епископа дошоль, доколь не возврашящ-

275

ся посланные въ Римъ по сему случаю Пресвитеры. Когда по возвращении ихъ узнано было, что Корнелій законно возведень на Епископскій престолъ, Кипріанъ, подтвердивъ Соборнымъ опредъленіемъ его избраніе, извъсшилъ о семъ окружнымъ письмомъ всъхъ Африканскихъ Епископовъ. Послъ сего ПИсаль и къ Корнелію, поздравляя его со вступленіемъ на Епископскій пресшоль, извиняясь предъ нимъ въ своей медленносщи въ признаніи его Епископомъ, и извѣщая его о положении дъла касашельно падшихъ и о будущихъ своихъ намъреніяхъ по сему предмешу \*). Посламъ Новаша, кошорые снова домогались бышь выслушанными всенародно, ошказано еще ръшишельнъе прежняго, шакъ чшо они весь успъхъ своего посольства принуждены были ограничишь соблазномъ нъкоторыхъ частныхъ домовъ въ Кароагенъ \*\*).

Успокоившись нъсколько въ разсуждения бъдсшвія, постигшаго Римскую Церковь, Кипріанъ съ Соборомъ паки обращился къ сво-

\*) Письмо 44 къ Корнел. \*\*) Тамъ же.

ему предметну. Посль многихь совъщаний, разсужденій и углубленія въ многія масша Св. Писанія, положено, единодушно, чиобы падшіе не были лишаемы совершенно надеж, ды на примиреніе съ Церковію, какъ щого, требоваль Новангь, впрочемъ и не были дот пускаемы къ сообщенію съ върными, безъ строгаго предварительнаго покаянія, на что настанваль Фелициссимь. Последний съ пящью Пресвишерами, его сообщниками, одилучень ошъ Церкви \*). Списокъ съ Соборнаго опредъленія немедленно оппправдень быль къ Кор. нелію, который, подтвердивъ Соборомъ инъніе Кароагенской Церкви, Соборомъ же ошлучиль ошъ своей Церкви Новаціана съ его сообщниками, о чемъ вскорь извъсшить и Кипріана \*\*).

Кипріанъ, обрадованный умиреніемъ сиюль знаменищой Церкви, какона Римская, не можъ равнодушно перенесция, чисобы жеринною прошедщаго раздора осщались луящіе изъ ся иленовъ-Исповълники, соблазненные Новашовъ,

\*) Письмо къ Аншонину. \*\*) Тамъ же,

къ нимъ увѣщашельное OBP. написалъ восланіе. Чтеніе сего посланія и книги о. единствъ Церкви, написанной имъ по случаю сего же разкола, столь сильно подъйствовало на нихъ, что они, отложивъ всякое предубъждение къ себъ, явились предъ собравшимися въ Римъ Епископами со всъмъ смиреніемъ кающихся, признали свое заблужденіе, просили разр'вшенія и забвенія ихъ проступковъ \*). Получивъ отъ Корнелія извъстіе о таковомъ обращении Исповъдниковъ, Кипріанъ написалъ къ нимъ благодарспивенное письмо \*\*),

Новать, пристыженный неудачею своего возмущенія въ Римв, какъ прежде въ Карсагенв, подобно разрушительной бурв, снова перенесся съ общниками своими въ Африку. Корнелій, зная по опыту всю опасность со стороны его беззаконнаго скопища, предварительно извѣстилъ о семъ Африканскую Церковь, описывая подробно развратныя качества будущихъ ея

\*) Письмо 49 Корнел. къ Кипріану.

\*\*) Письмо 59 къ Римск. Исповедникамъ,

276.

гостей \*). Но Церковь сія, опираясь на своего Епископа, какъ на неподвижную скалу, не имѣла почти нужды въ таковомъ предостереженіи. Еще менѣе нуждался въ немъ Кипріанъ, который болѣе всѣхъ Римскихъ Христіанъ зналъ силу яда, сокрывавщагося въ сердцѣ Новата. Предшествующими Соборами, посланіями, а болѣе всего святостію своей жизни и молишвами, онъ такъ оградилъ всѣхъ вѣрующихъ, что всѣ стрѣлы сего отступника и его сообщниковъ падали на землю, или обращались на нихъ самихъ. Только личные враги Кипріановы боготворили сего Ересеначальника: всѣ прочіе бѣжали отъ него, какъ отъ язвы.

Впрочемъ ядъ Новаша оказалъ было, нѣкошорое дѣйсшвіе, и пришомъ надъ шакимъ членомъ, кошорый былъ ближе прочихъ къ самой главѣ Африканской Церкви. Аншонинъ, Епископъ Нумидійскій, за свяшосшь жизни уважаемый всѣми, а еще болѣе Кипріаномъ, сщолько смущенъ былъ худыми слухами о Церкви, кошорые распросшраня-

\*) Письмо Корн. къ Каре. Клиру.

лись отть сообщниковъ Новата, а особенноклевешническимъ письмомъ Новаціана о непозволишельномъ сообщении Корнелія съ Ерешиками, чию въ письмъ къ Кипріану ясно обнаружилъ сомнънія свои, касашельно законносши Корнеліева Епискорснива, и вооб-. ще касашельно хода Церковныхъ дълъ со, времени перваго Кареагенскаго Собора \*). Кипріанъ поспъшилъ на помощь къ падаю-, щему брашу со всѣмъ оружіемъ духовнаго воина. Посланіе, написанное имъ по сему, случаю къ Аншонину, навсегда осшанешся прекраснымъ образцемъ пасшырскихъ совъщашельныхъ посланій. Въ немъ онъ разсуждаешь о состоянія падшихь Христіань, объясняешъ духъ Соборныхъ опредвленій касащельно ихъ, показываенть невинносць Корнелія, обличаещъ клевещы. Новаціана, обнажаешъ его распунісніва и оникрываециь свои благошворные виды, кон имель онь, подписывая приговоры на падпикъ \*\*). Свъщъ исщины, исполнявшій душу Кипріана, окру-

\*) Письмо Аншонина 55.
\*\*) Письмо къ Аншонину.



жилъ и Анщонина,--и шъма сомнънія изчезла.

Для совершеннаго успокоенія умовъ, в для приведенія въ большую извъсшность основаній, на конхъ ушверждались Соборныя опредъленія о падшихъ, Св. Кипріанъ написаль въ сіе время (252) книгу о падшихо \*). Онъ самъ въ письмъ къ Римскимъ Исповъдникамъ изобразилъ духъ ея, сказавъ, чшо. "въ ней есшь сполько же наказанія для , штъхъ, кои допусшили себя ранишь, сколько "врачевсшва для ихъ ранъ.« Сообразно смыслу Соборныхъ опредъленій она вся направлена къ тому, чтобы, вселяя страхъ къ преступленію, спасти самихъ преступниковъ. Книга сія вмъсшъ съ книгою о единствъ Церкви разослана была по всъмъ Африканскимъ и Европейскимъ Церквамъ.

Когда Епископы послѣ праздника Пасхи по своему обыкновенію собрались въ Кареагенъ, Кипріанъ сосшавилъ (252) изъ нихъ

\*) Книга о падщихъ.

Соборь, зная изъ многихъ часшныхъ ошкровеній о гоненіи, угрожающемъ Церкви, и предвидя опасность, естьли мечь гонителей засшанеть Христіань раздъленными, онь предложилъ на немъ, всъхъ кающихся допусшить до собщенія съ върными, дабы Церковь, какъ говорилъ онъ, съ дъвственною чистопною могла явишься подъ вънецъ MVченическій. Предложеніе сіе было принящо единодушно, и кающіеся, ушъшенные шаковымъ снисхожденіемъ, пламенъли ревностію омыль своею кровію позоръ прежняго малодушія. Но перемъна опредъленія, съ такимъ постоянствомъ защищаемаго прежде самимъ Кипріаномъ, могла произвести соблазнъ, особенно чрезъ превратное истолкование оной со стороны Еретиковъ. Для предупрежденія сего зла Св. Кипріанъ въ посланіи къ Римской Церкви со всею подробностію и силою изложилъ причины, на основаніи KO**п**орыхъ Кароагенскій Соборъ почелъ HYжнымъ, оппитнипь прежнее опредъление. "Бу-"дучи извъщаемы"-писаль онъ-тичастыми ош-"кровеніями о гоненіи, угрожающемъ Церкви,

•) Письмо къ Римс. Церк.

"Вы положили дашь миръ живымъ, кощо-"рый былъ объщанъ только умирающимъ; "дабы кающіеся вышли на брань не безо-"ружными, а облеченными въ заслуги Іисуса. "Хрисша. Иначе, какъ намъ побуждашь ихъ "къ чашъ мученій, естьли они не содъла-"ются способными къ сему чревъ участіе "съ нами въ чашъ общенія? Надобно, любез-,ные братія, надобно быть великому разли-"чію между шъми, которые, отвергшись "Христа, пристали или къ Язычникамъ или "къ Ерешикамъ, и между шъми, кои со дня "своего паденія не престають повергаться "во прахъ предъ вращами Церкви: Естьли кающіеся мужественно сразятся со вра-, гомъ, изшедъ прошивъ него во вшорой "разъ, то намъ не для чего будетъ жалъть "о миръ, данномъ споль храбрымъ воинамъ. "Есшьли же (чего не дай Богъ!) найдушся "между ними шакіе, кои, шеперь прося ко-"варно мира, не окажушъ мужества на бра-"ни: шо они обманушъ не насъ, а самихъ "себя. Мы можемъ видънь шолько лица "кающихся: но есть Богь, испытующий серд-"ца. Впрочемъ злые не могушъ повредишь "въ семь случав добрымъ; напропивъ до-

281

"брые будушъ полезны для худыхъ. Изъ "опасенія, чшо нъкошорые, можешъ бышь, "снова падущъ на брани, несправедливо бы-"ло бы лишишь мира прочихъ, кои будушъ "сшоять до крови. Гораздо лучше даровать "миръ всъмъ сражающимся, дабы по невъ-"денію, кто паденгь изъ нихъ и кто усто-,ишъ, не былъ оставленъ безъ оружія тошъ, "кшо имвешъ бышь уввичанъ. Никшо не "говори, чшо, подвергшись мученію, будепть "крещенъ кровію, чшо онъ, получивъ награ-"ду за сіе опть Бога, не имвешть нужды въ "разръшеніи Епископа. Онъ не способенъ "къ сраженію, естьли не будетъ вооруженъ "Церковію. Душа, неукръпленная Свяшымъ "Причащеніемъ, слаба и беззащишна. Господь "Сказалъ: Коеда васб поведутв предв ца-"рей и владыко, то не заботьтесь о ,томб, тто вамб еоворить; ибо не вы бу-"дете еоворить, а Духв Отца Моего бу-"детб говорить вб васб. (Мато. 10, 19.) "Есшьли же Духъ Ощца долженъ говоришь "Въ швкъ, кои находящся въ состояния испо-"въдничесшва: то какъ можешъ бышь CIRO-"собенъ къ сему подвигу шонъ, кшо не при-"мирился съ Церковію? Ибо сей благій Духь

"нисходишъ въ душу посредсшвомъ палисшвъ, "коихъ Хранишельница Церковь..... При-"ломъ, весьма легко можентъ случинься, "что многіе, за мужественное исповъданіе "имени Христова подвергнись запючению въ "непроходимыя мъсша, впадушъ въ руки раз-"бойниковъ, или подвергнушся другой какой "опасносши жизни. Не намъ ли должно вмъ-,нишься въ гръхъ, есшьли сіи върные слуги "Христовы отойдуть изь сей жизни безь "напушсшвія Въры? Не припишешся ли намъ, "Пастырямъ, на страшномъ судъ Христо-"вомъ, или крайняя небрежносшь, или не-"простишельная жесшокосшь?.... По симъ-"то причинамъ разсудилось намъ, не безъ "внушенія Духа Божія, собрашь всъхъ вои-"новъ Хрисшовыхъ подъ однъ знамена, и дашь "каждому изъ нихъ оружіе. Кшо не одоб-"ришъ нашего снисхожденія; шошъ дасшъ "ошвъпть предъ Богомъ или въ жестокости ,,или въ невнимании ко спасению своихъ "брапий \*)." При семъ послани онправленъ былъ къ Корнелію и списокъ Епископовъ Африканскихъ, пребывшихъ върными Церкви и

\*) Собор. посланіе къ Римс. Клиру 57.

Кипріану, дабы онъ зналъ, къ кому въ Африяв, не нарушая мира съ Кипріаномъ, можно ему писащь и ощъ кого принимащь письма.

Въ сіе время появился въ Кареагенъ Привашъ, конорый былъ нъкогда Епископомъ въ Нумидіи, но за различныя пресшуплевія лишенъ сего сана приговоромъ девяносша Епископовъ, и который послъ сего безъ успъха домогался въ Ишаліи Римскаго Епископства \*). Окруженный лже-Епископами и лже-Пресвишерами, которые имъ безъ всякаго права возведены были на сін степени, онъ съ наглостію требовалъ отъ Кареагенскаго Собора, чинобы его дъло снова было разсмошрвно. Получивь ошказь, онь ошважился на неслыханное безспиылсиво: объявилъ Св. Кипріана недостойнымъ Епископсшва, и посвящилъ вмъсшо его Форшуната, одного изъ Ерешиковъ и личныхъ враговъ Свяшищеля. Новый Африканскій лже-Епископъ, не смотря на несчастнию участь, постигшую вь Италін Новаціана за подобное возмущение прошивъ законнаго Еписко-

\*) Письмо 59 къ Корнелію.

на, ошправилъ въ Римъ многочисленное посольство подъ начальствомъ Фелициссима, съ извъстіемъ о возшестви своемъ на Епископскій престолъ.

Кипріанъ и самъ немедленно опправиль къ Корнелію письмо сь Аколубомъ Фелиціаномъ, извъщая его о возмущении Приваша. Но Фелиціанъ замедлилъ на пути. Между тъмъ Фелициссимъ, прибывъ въ Римъ, явился съ письмами къ Корнелію. Сей, зная о содержанія ихъ по свойству лицъ, коими онъ писаны, сначала ошвергъ ихъ со всею важностію Епископа, и написаль о семъ къ Кипріану письмо, исполненное брашской любви и уваженія. Но посль, когда Фелициссимь, огорченный ошказомъ, упопребилъ угрозы, Корнелій началь колебаться, тьмъ паче, чпо не получаль опъ Кипріана никакихъ извъсшій о шакомъ дълъ, концорое касалось его и пришомъ съ шоль важной стороны. Написано другое письмо къ Кипріану, въ коемъ довольно выражалась нешвердосшь духа Корнеліева и его неудовольствіе на молчаніе Кипріана. Получивь его, Кипріань поспъшно оппвъчалъ. Благодаря Римскаго Епи-

Члсть XVII.

20

Digitized by Google

скопа за посшоянсшво, оказанное имъ въ началъ прошивъ Фелициссима, не одобряль послъдовавшаго за симъ малодушія, изъяснялъ причину своеѓо молчанія и описывалъ порочную жизнь Приваша, и его сообщниковъ \*). Корнелій вскоръ загладилъ свою слабосшь мужесшвеннымъ защищеніемъ Кипріана прошивъ враговъ, а въ послъдсшвіи мужесшвенною смершію за Хрисша въ зашоченіи. А скопище Приваша, не смошря на грозный видъ свой, вскоръ ослабъло до шого, чшо самъ начальникъ его принужденъ былъ пишашься милосшынею.

Избавившись ошъ внушренняго бѣдсшвія со стороны Приваша, Церковь Кареагенская подверглась всей шяжести внѣшнихъ золъ. Ужасная язва опустошала города и села. Чувство человѣколюбія, какъ обыкновенно бываетъ среди общественныхъ бѣдствій, пришупилось: живые равнодушно взирали на умирающихъ; непогребенные трупы наполняли домы, улицы и площади; не надѣясь сохранить жизни, не думали о тѣхъ, кои

\*) Письмо 59. къ Корнелію.

содѣлались жершвою смерши. Язычники, почишая сіе бѣдсшвіе наказаніемъ за презрѣніе, оказываемое Хрисшіанами богамъ, воздвигли на нихъ жесшокое гоненіе. Казалось, чшо небо и земля устремились на разруше-

ніе Церкви.

Кипріанъ, подобно Ангелу Хранишелю, явился среди позорища смерши. Будучи вознесенъ надъ страхомъ ея, онъ старался И въ другихъ возбуждать презрѣніе къ ней, но презръніе не безчувственное, а соединенное съ дълами любви и милосердія. Въ семъ намъреніи онъ написалъ два шракшаша о смертности и милостыни. Смершь обнажала суетту и ничтожество благъ земныхъ; Кипріанъ указывалъ въ милосердіи способъ придашь имъ цвну. "Прежде"-говорилъ онъ-"одни богашые обладали возможносшію ока-"зывать благодъянія, теперь сіе сдълалось ,,равно возможнымъ и для бъдныхъ. Требу-"юшся не деньги, а усердіе; ибо предмешомъ ,,благодъянія сдълались не живые, а умираю-"щіе, кошорые имѣюшъ нужду шолько въ "состраданіи и призрвніи, или мертвые, для "коихъ потребна одна могила. Вотъ случай"-

восклицаль Кипріань — "показашь Хрисшіа-"намъ свое исшинное досшоинсшво предъ "Язычниками. Просшрише руку помощи къ "шѣмъ, надъ коими шягошѣешъ рука смер-"ши. Не смошрише на лиц̀а сшраждущихъ; "они всѣ ваши брашія, дѣши единаго Ошца "небеснаго. Пусшь Язычники узнаюшъ, чшо "самая смершь не можешъ угасишь въ Хри-"сшіанинѣ любви ко врагамъ \*)."

Чшо касаешся до клевешы Язычниковь, яко бы язва и другія бъдсшвія, удручавшія Римскую Имперію, были казнію за осшавленіе Хрисшіанами боговь, шо Св. Кипріань для ошраженія ея написаль цълую книгу. Демешріань, къ коему она надписана, по мнънію нъкошорыхъ, быль шогдашнимъ Проконсуломъ Африки. Весьма върояшно. Ибо, есшьли Св. Кипріанъ ръшился шоржесшвенно обличищь заблужденія Язычниковъ, касашельно исшочника общесшвенныхъ бъдсшвій; що всего приличнъе было обрашищь сіе обличеніе къ главъ Африканскаго Язычесшва\*\*).

\*) Трак. о смерлиности и милоспиыни. \*\*) Книг. къ Деметріану.

Не смотря на сіе, Кареагенская чернь въ продолженіе гоненія, по обыкновенію своему, неоднократно требовала Кипріана на сраженіе со львами: но часъ его, назначенный Промысломъ, еще не пришелъ; онъ пережилъ и сіе гоненіе, которое вскоръ прекратилось,

Преемникомъ Корнелія въ Римскомъ Енископствѣ былъ Луцій, который вскорѣ по сдоемъ избраніи удостоился чести, исповѣдать имя Хриспово. Св. Кипріанъ, услышавъ о семъ, поздравилъ его посланіемъ съ сугубою честію Епископа и Исповѣдника \*).

Въ началъ слъдующаго года (253) варвары, напавъ на Нумидійскія обласши, плънили великое число Хрисшіанъ. Кипріанъ писалъ къ Нумидійскимъ Епископамъ о выкупъ ихъ, и, когда они извинялись недосшашкомъ своихъ имущесшвъ, открылъ для сего въ своей Церкви подписку. Народъ, побуждаемый примъромъ Епископа, дълалъ великія пожер-

\*) Письмо къ Луцію.

швованія, кошорыя немедленно ошправлены были въ Нумидію \*).

Вскорѣ за симъ писалъ Кипріанъ къ Цецилію о шаинсшвѣ Евхарисшіи. Поводомъ къ сему было погрѣшишельное обыкновеніе нѣкошорыхъ Пресвишеровъ и даже Епископовъ, упошребляшь при священнодѣйсшвіи вмѣсшо вина съ водою одну воду. Обыкновеніе сіе извиняли примѣромъ нѣкоего въ древносши Епископа, и шѣсными обсшояшельсшвами Церкви. Кипріанъ доказалъ, чпо примѣръ Епископа, упошребившаго одну воду или по незнанію, или по просшошѣ, недѣйсшвишеленъ, и чщо кровь и вода, изшекшія изъ ребра Спасишеля во время сшраданій, самымъ временемъ изшеченія своего показали, чшо гоненія не должны разлучашь ихъ \*\*).

Съ возвращеніемъ мира Церкви при концъ сего года (253) въ Кареагенъ снова сосшавился Соборъ подъ предсъдашельсшвомъ Кипріана, върояшно, для приведенія въ по-

\*) Письмо къ Нумид. Еписк. \*\*) Письмо къ Цецилію.

рядокъ двлъ Церковныхъ, разстро́енныхъ гоненіемъ. На немъ разрѣщены были нѣкоторые вопросы касательно крещенія младенцевъ. Желаніе Епископовъ и Пресвитеровъ, лишенныхъ своего званія за непостоянство во время гоненія, возвратить себѣ прежнія степени, объявлено незаконнымъ \*).

Начало слъдующаго года (254) для Кипріана было весьма непріянно. Онъ получилъ оскорбительное письмо опть нъкотораго Епископа Пупіана, прославившагося въ Декіево гоненіе исповѣданіемъ Хрисша. Βъ немъ обнаруживалось, что Пупіанъ до сего времени не можетъ увърить себя, чтобы Кипріанъ достоинъ былъ Епископства; что онъ почищалъ, и почищаешъ нечисшыми всъхъ шъхъ, кои повинующся Кипріану, и что Кипріанъ, по его мнѣнію, есть главная вина всъхъ несогласій, раздирающихъ Церковь. Не трудно было угадать, какимъ духомъ внушены были сіи клевешы Пупіану, обольщенному сообщниками Новаціана. Кипріанъ, предвидя всю опасность для Цер-

\*) Двян. Собор. писан. Св. Кипр.

кви, есшьли самые Епископы будушь сшоль легкомысленны и дерзки, какъ Пупіанъ, какъ бы забылъ на время свою умѣренносшь и возгремѣлъ прошивъ него со всею силою словесъ Божіихъ. Посланіе, ошправленное къ нему по сему случаю, весьма примѣчашельно по многимъ ошнощеніямъ. Вошъ оно.

"Θасцій Кипріанъ брашу Флоренцію Пу-"піану здравія желаешъ,

"Я полагалъ, что ты, любезный бранть! "давно перемѣнилъ мысли и раскаялся въ , шомъ, чщо внималъ шяжкимъ клевешамъ "на меня, Но изъ письма швоего вижу, чшо "ты совершенно таковъ же, каќовъ и былъ, "въришь со всъмъ легкомысліемъ шому же, , .,,чему и прежде върилъ, и какъ будто опа-"саясь зашьмить славу своего мученичества "сообщеніемъ со мною, прилѣжно вникаещь "въ мое поведеніе; презръвъ судъ Божій, же-"лаешь поставить самаго себя судіею не "полько надо мною, (ибо что за слава быть "моимъ судіею?) но и надъ самимъ Іисусомъ "Христомъ, дарующимъ своей Церкви Епи-"скоповъ и Пресвитеровъ. Такъ поступать,

Digitized by Google

4

"значишь не въришь самому Богу, значишъ "прошивишься Інсусу Хрисшу и Его Еванге-"лію. Онъ сказалъ: Не два ли воробья про-"даются за одинв ассарій, и ни одинв изв "нихъ не упадетъ безъ воли Отца небе-"снаео. (Мато. 10, 29.) Ты напротивъ ду-"маешь, что самые Священники поставля-,ются въ Церкви безъ воли Божіей. Ибо недостойными и ,,почишашь нечистыми "тьхъ, кои возводящся на сію сшепень, чшо "другое значишъ, какъ не въришь, что Свя-"ценники въ Церкви поставляются безъ во-"ли Божіей?.... Но ты лучше согласил-"ся слъпо слъдоващь внушеніямъ безумныхъ "враговъ Церкви, нежели въришь опредъле-"нію Божественнаго промысла и свидътель-"сптву моей совъсти: какъ будщо бы у вра-"говъ Церкви, лишенныхъ Духа Божія, мож-"но было найши чшо-либо, кромъ развра-"щенія сердца, лживаго языка, ядовитой не-"нависти и святотатственныхъ обмановъ!

"Пишешь, чпо Пресвишерамъ должно "бышь смиренными, изъ подражанія смире-"нію Господа и Его Апосшоловъ. Но смире-"ніе мое извъсшно всъмъ, не шолько бра-

, , шіямъ, но и Язычникамъ. Ты самъ уважалъ ,,и любиль меня за смиреніе, доколь не ош-"дълился ошъ Церкви и ошъ меня. Кщо ,изъ насъ далѣе ошъ смиренія, я ли, служа-,щій ежедневно брашіямъ, и съ радосшію "принимающій и упокоивающій всѣхъ, прихо-"дящихъ къ нашей Церкви; или шы, посинав-"ляющій себя Епископомъ Епископовъ и су-"діею судей?.... Когда Свяшому Павлу "было сказано: какъ шы злословишь Перво-"священника Божія? шо онъ извинялся не-"въдъніемъ, и не говорилъ болъе ни чего, "обиднаго для Первосвященника, хошя имълъ "право многое сказать противъ того, кто "осудилъ на распящіе Господа славы. Онъ ,почшиль въ семъ случав, шакъ сказашь, "птънь Первосвященства. А пы поступа-"ешь напрошивъ. Есшьли шы не върилъ моему Епископсшву до гоненія; шо долженъ "былъ повъришь оному посль гоненія. Ибо "то же самое гоненіе, которое вознесло ,,шебя на сшепень мученичества, меня под-"вергло лишенію имущества. Всенародно было чишано: Естьли кто имвето гто-ли-"бо, принадлежащее Цецилію Кипріану, "Христіанскому Епископу и проч. какъ

294

"будшо для шого, чшобы шь, кои не въри-"ли Богу, посшавившему Епископа, повърили "даїаволу, изгоняющему онаго.

"Съ великою горесшію и не для похвалы "упоминаю о семъ, видя, чшо шы посшавля-"ешь себя судіею самаго Іисуса Хрисша, ко-"торый о Апостолахъ и ихъ намъстникахъ, "Епископахъ, сказалъ: Кто васо слушаето, ,тото слушаето Меня, а кто отвереа-"етб васб, тотб отвергаетб Меня. (Лук. "10, 16.) Ошсюда-то произошли и происхо-"дяшъ всв ереси и разколы, чшо Епископъ, "кошорый одинъ долженъ распоряжащь Цер-"ковію, по причинъ буйной гордости нъко-,, торыхъ, подвергается презрънію, и удо-"стоенный Божественнаго избранія, почи-"тается недостойнымъ человъческаго одо-,бренія. Разсуди самъ, куда заводишъ шебя "гордосшь. Изъ швоихъ словъ выходишь, "чшо въ продолженіи шесши льшь ни браш-"сшво не имъло Епископа, ни народъ вождя, ,ни Церковь правишеля, ни Іисусь Хри-"тосъ строителя таинъ Его. Куда же смо-"трълъ Пупіанъ? для чего давно не произ-,,несъ суда на насъ, дабы шоликое число

",върныхъ, скончавщихся въ продолжение мо-"его Епископсшва, не ошошли безъ надежды "мира и спасения, и дабы осщающиеся въ "живыхъ не осшавались безъ даровъ Духа "Свяшаго, коего я не могъ имъ сообщишь, "Удосшой, удосшой благосклоннаго подшвер-"ждения швоею власшию мое Епископсшво; "окажи Іисусу Хрисшу благодъяние; дай од-"шарю и народу предсшоящеля....

"Жалуешься, что ты вналь въ сомнѣніе. "Но кого винишь въ семъ, какъ не швое легко-"мысліе, не швою безчесшную склонносшь, "слущать самыя нельпыя клеветы на браща, , не швою посшыдную страсть, защищать чу-"жую ложь, не швое невниманіе мудрымъ со-"въшамъ Соломона, кошорый говоришъ: Злый "послушаеть языка законопреступныхоз "праведный же не внимаеть устнамы "льстивымб. (Прип. 17, 4.) Почему не впа-"ли въ сіе сомнѣніе мученики, исполненные "Святаго Духа, готовые прейти путемъ "смерши предъ лице Інсуса Хрисша? Напроливь они писали ко мнь изъ шемницы, "именуя меня Епископомъ Божіимъ. Почему , не впали въ сіе сомньніе Епископы, мон

"сотрудники, которые всв различными обра-"зами удостоились исповъдать имя Христо-"во? Почему не впало въ сіе сомнѣніе шоли-"кое число Исповъдниковъ, покрышыхъ язва-"ми за Іисуса Христа,-чистыхъ дъвъ, слу-"жащихъ укоризною для житія Языческаго, — "благоговъйныхъ вдовъ, не знающихъ другаго "увеселенія, кромъ поста и молишвы? По-,чему не впало въ сіе сомнѣніе множество "Церквей, разсъянныхъ по всему міру, KO-, торыя состоять со мною въ согласіи И "любви? Естьли всъ сіи отъ сообщенія со "мною сдълались нечистыми, какъ ты суе-"мудрствуешь, и потеряли право на въчную "жизнь: то одинъ Пупіанъ, отрекающійся "отъ сообщенія со мною, остается чисть, "невиненъ, свяшъ; одинъ онъ будешъ. насе-"ляшь блаженныя жилища, угошованныя на "небесахъ для праведныхъ.

"Посшавляешь меня виною шого, что "часть стада Христова находится въ раз-"сѣяніи. Неправда! Истинные члены Церкви "Христовой всѣ соединены союзомъ любви "и мира, и составляють одно тѣло. Одни "тѣ блуждаютъ внѣ ограды, которыхъ на-

"длежало бы изгнашь вонъ, есшьли бы они "и были внушрь двора. Ибо сто же, естьли "нькоторые сдълались невърны? неужели "невърность ихб унистожито върность "Божію? никако! Бого върено, а всякой се-"ловъко лживо. (Рим. 3, 3. 4.) Когда нъ-,кошорые ученики, соблазнившись словами "Іисуса Хрисша, осшавили Его; по Онъ во-"прошалъ прочихъ учениковъ: не хошяшъ ли "и они ишпи? Пешръ именемъ всъхъ ош-"ввшствоваль: Господи! ко колц наль ,,итти? Ты имвешь елаголы высной жизни. "(Ioa. 6, 67.). Вопть законъ и уложение "исшинной Церкви! Она всегда съ Іисусомъ "Хрисшомъ. Гдъ Епископъ, шамъ и Церковь. "Епископъ въ Церкви, Церковь въ Епископъ. "Кшо не съ Епископомъ, шошъ внъ Цер-"кви. Напрасно обольщаюшъ себя нъкошо-"рые, думая священный союзъ съ Еписко-"помъ замънишь шайными союзами съ нъко-, торыми слабыми членами. Истинная Цер-"ковь нераздълима. Кшо въ брани съ гла-,вою, пошь не моженть бышь въ миръ съ "членами.

"По сему, любезный братъ, естьли ты,

"размысливъ прилъжнъе о величіи Бога, по "волъ коего поставляются Пресвитеры, и "оставивъ пагубную привычку, судить о до-"сшоинсшвъ Елископовъ по ложнымъ слу-"хамъ, а не по ошзыву Церкви, раскаешься "чистосердечно въ своей гордости, и пока-"жешь плоды, достойные покаянія: то я не "отрицаюсь возобновить съ тобою прежня-"го общенія, предоставляя впрочемъ себъ ,право ошложить сіе дотоль, пока не BÓ-"прошу Бога и не получу ошъ него наста-"вленія, какъ поступить съ тобою. Ибо я "не могу забышь шого, чшо мнь было ошкры-,, то, не могу забыть, что между прочимъ въ "ошкровеніи, мнъ данномъ, Богу угодно было "сказать и сіе: Кто не върито Іисусу Хри-"сту, содълавшему Священника, тото по-"върито Ему, истящему за Священника, "Илб содъланнаео. Знаю, что нъкоторымъ "всъ сновиденія кажущся пусшыми, всъ ви-"денія ложными. Но шакъ кажешся шолько ,шемъ, кои лучше соглашающся веришь че-"му нибудь на Священника, нежели Священ-"нику. Такъ и братья Іосифовы не върили "снамъ Іосифа. Но когда сны исполнились, "они со спиыдомъ принуждены были въришь.

"Не могу произнесши никакого суда на то, "чшо шы дълаль во время гоненія и во вре-"мя мира; ибо вижу, чшо шебъ хочешся "бышь моимъ судіею. —Вошъ, чшо я почель "нужнымъ написашь шебъ, въ чисшошъ со-"въсши и упованіи на Бога! Я́ имъю письмо "ошъ шебя; шы будешь имъшь мое письмо; "въ день суда предъ лицемъ Іисуса Хрисша "будешъ прочшено то и другое \*)." Неизвъсшно, какое дъйствіе произвело письмо сіе въ Пупіанъ; только въ сочиненіяхъ Кипріана, написанныхъ послѣ сего времени, не видно жалобъ на его возмущеніе. Въроятно, онъ обращился на пушь истины.

На Соборѣ, бывшемъ по обыкновенію послѣ праздника Пасхи, получено Кипріаномъ письмо ошъ Испанской Церкви, въ коемъ она просила совѣша касашельно Епископовъ, Василида и Марціала, линенныхъ ею Епископскаго сана за непосшоянсшво въ вѣрѣ во время гоненія, но домогавшихся удержашь оный, при содѣйсшвіи Римскаго Епископа Сшефана \*\*).

\*) Письмо 66 къ флор. Пупіану,
\*\*) Письмо къ Испанс. Церк.

\_ Въ слёдъ за симъ получено еще письмо оптъ Галликанскихъ, Испанскихъ и Англійскихъ Епископовъ, въ коемъ они жаловались на Стефана за то, что онъ, вопреки ихъ просьбъ, продолжаетъ держать сторону низверженныхъ Епископовъ, и просили Кипріана вразумить его посланіемъ. Кипріанъ немедленно подпивердилъ Соборомъ приговоръ Галликанскихъ царей на Василида и Марціала съ ихъ сообщниками. Въ слъдствіе чего отправлено было два посланія, одно къ симъ Церквамъ успокоивательное, другое къ Стефану совыцательное

Трудное дбло было и обличить Стефана въ погръшишельномъ сношении съ Ерепиками, и соблюсши уваженіе, кошорое принадлежало ему какъ предстоятелю Западныхъ Церквей.-Тъмъ непріяшнье были дъла сего рода Св. Кипріану, кошорый со всевозможнымъ шщаніемъ избъгалъ всъхъ случаевъ, въ коихъ могло выказывашься соблазнишельное превосходство одной Церкви предъ другою равною. Впрочемъ его благоразуміе и Христіанская кротость внушали ему такія выраженія, что письмо, опправленное къ Сте-

ЧАСТЬ ХУП.

фану, сполько же клонилось къ славъ обличаемаго, какъ и обличителя. Въ немъ непримышно ни мальйшихь следовь полновласшія судін, а везді слышань голось друга, кошорый, побуждаясь любовію, ошкрываеть ложь и показываешъ исшину. Между прочимъ Кипріанъ совъшовалъ Сшефану немедленно извесшинь Епископовь окружнымь посланіемь о законносши низвержения Василида и Марціала, объщаясь и самъ сдълань що же. Нужнымъ сіе находяль онъ по шому, чшо низверженные Ерепники хвалились, яко бы они находящся въ союзъ съ Римскою и Кареагенскою Церковію \*). Стефанъ вразумился, но онъ, какъ увидимъ, не проспишъ Кипріану сего вразумленія.-

Около сего времени (255) въ Африкѣ возникъ споръ о крещени Ерешиковъ. Нѣкшо Магнусъ, Епископъ Нумидійскій, 'спрашивалъ письменно Кипріана, нужно ли кресшишь и итъхъ Ерешиковъ, (прочихъ Ерешиковъ, въ слѣдсшвіе опредѣленіѣ Собора, бывнаго подъ предсѣдашельсшвомъ Агришина, предшесш-

\*) Письмо 68 къ Сшеф.

венника Кипріанова, кресшили) кошорые обращающся ошъ Новаціана \*). Кипріанъ, кошораго и примъръ предшесшвенника и духъ любимаго насшавника его Тершулліана \*\*), и, можешъ бышь, желаніе посшавишь оплошъ прошивъ усиливающейся секщы Новаціана, располагали въ семъ случав къ сшрогому образу мыслей, ошвъчалъ, чшо кающіеся Новаціане, подобно всъмъ прочимъ Ерешикамъ, должны бышь принимаемы въ Церковь посредсшвомъ крещенія \*\*\*).

Когда о споримомъ предмешѣ услышался голосъ первенсшвующаго Епископа, що прочіе голоса, дошолѣ раздѣленные, начали сливашься съ нимъ въ одинъ общесшвенный голосъ: но вмѣсшѣ съ симъ и голоса прошивниковъ сдѣлались слышнѣе, особливо въ Нумидіи. Пяшнадцашь Нумидійскихъ Епископовъ, не находя никакого способа прекрашиль разномысліе въ своихъ Епархіяхъ, обрашились къ Кипріану съ шребованіемъ помощи. Сей,

\*) Август. книг. 6 о крещении. \*\*) Смотр. книг. о скромности. \*\*\*) Письмо 69 къ Магнусу.

посль совъщанія съ сшарьйшинами изъ своихъ сошрудниковъ Кареагенскихъ, далъ Соберомъ опредъленіе, коимъ повелъвалось кресшишь всъхъ обращающихся опъ заблужденія къ исшинной Церкви. Опредъленіе сіе немедленно ошправлено въ Нумидію \*).

. Не смощря на то, что голосъ Кипріана подкръпленъ уже былъ годосами другихъ Епископовъ, нъкошорые даже изъ Кароагенскихъ Епископовъ не хошъли согласишься съ нимъ по двумъ причинамъ: по древнему обыкновенію, не повиторять крещенія надь. Еретиками, и по единству Св. крещенія. Кипріань, узнавъ о шаковомъ разномысліи отъ Луціана, своего Сопресвищера, написалъ письмо къ Квиншу, Мавришанскому Епископу, (въроящно принадлежавшему къ разномыслящимъ) въ коемъ ошвъчалъ на вышепредставленныя причины сообразно своему образу мыслей о крещеніи и Ерешикахъ, Главнымъ основаніемъ къ повшоренію крещенія надъ Ерениками служила для него увъренность, что внъ Церкви нъшъ Духа Божія, и слъдсшвенно нъшъ

\*) Письмо 70 къ Нум. Еписк.

исшинныхъ шаинсшвъ. При письмѣ оптравленъ къ Квиншу и списокъ Соборнаго посланія Кароагенской Церкви къ Нумидійскимъ Еписконамъ, дабы миъніе Кароагена сдълашь извъсшнымъ и въ Мавришаніи \*). Между шъмъ видя, чпо нъкопорые Епископы не убъждающся ни опредъленіемъ недавно бывшаго, ни важносшію прежняго Собора, дерпредшественникомъ его Агриппижаннаго номъ, и ушверждаясь на древнемъ обыкновеніи, существовавщемъ въ Церкви до Агриппина, учашъ, чшо для законнаго приня. тія Ерепиковъ въ нъдра Церкви, достаточно одного возложенія рукъ, Кипріанъ ръшился употребить другой способъ къ примиренію умовъ-написаль книгу о блаев терпь нія, Щадя совъсти разномыслящихь, не желая казащься предубъжденнымъ къ своему мнънію и чрезъ мъру насшойчивымъ, онъ ограничился въ ней общимъ разсужденіемъ о преимуществъ единомыслія предъ разномысліемъ и шолько слегка коснулся спорнаго предмета \*). Поелику успъхъ сего труда

\*) Письмо къ Квиншу 71. \*\*) Смощр. книг. о падшихъ.

не вполнъ [соошвъщствоваль его желанио, онъ принужденъ былъ вскоръ созвашь вый Соборь, на коемъ присушствовали уже

HO-

не одни Кареагенскіе, но и Мавриппанскіе и Нумидійскіе Епископы, въ обласши коихь особенно спорили о крещеніи. На семъ Соборъ снова разсмотръно и утверждено опредъленіе, кресшить обращающихся Ерепиковъ; часшное обыкновеніе нъкошорыхъ Церквей, не возвращаль обращающимся изъ ереси Епископамъ и Пресвитерамъ ихъ степеней, обращено въ общій законъ. По закону согласія и общенія, существовавшаго между Кареагенскою и Римскою Церковію, Кипріанъ извъстилъ о сихъ опредъленіяхъ послъднюю въ полной увъренности, что предстоятель ея Стефанъ своимъ согласіемъ съ ними введеть ихь въ употребленіе и въ Западныхъ Церквахъ \*). Но Спефанъ въ духъ своемъ уже былъ далекъ оптъ Кипріана. Несогласіе, произшедшее въ Кареагенской Церкви, показалось ему самымъ удобнымъ случаемъ къ уничиженію ея Епископа. Древнее обыкновеніе, не повторять крещенія надь Ерептиками,

\*) Письмо 72 къ Стеф.

могло служнить благовиднымъ предлогомъ, ошкрыщо пропивъ дъйсшвоващь всей Африканской Церкви, особенно прошивь главы ел, не обнаруживал впрочемъ личней недоброжедательства. Преднаго къ логъ сей шошчасъ упопребленъ въ дъло. Вмъсшо шого, чщобы, сохраняя уваженіе къ споль знаменишому Пасшырю, каковъ быль Кипріанъ, обнаружищь дружески свои сомнѣнія касашельно справедливосши его мнѣнія и посредствоиъ дружескихъ совъщаній безъ всякаго соблазна для Церкви согласишься съ нимъ въ исшинъ, Стефанъ, оцкрышо принявъ сторону прошивниковъ Кипріана, ошвъчаль Кареагенскому Собору обличишельною грамощою, въ коей, осуждая мнѣніе его касашельно крещенія Ерепиковь, угрожаль ошлученіемь ошь Церкви всъмъ Кареагенскимъ Епископамъ, не изключая и Кипріана \*). Такимъ образомъ, говорипть Авгусшинъ \*\*), два Епископа знаменишъйщихъ Церквей, Римской и Кареагенской, объ одномъ и шомъ же предметив ущверж-

\*) Смотр. письмо къ Помпею:

\*\*) Книг. проп. Пепиліана гл. 14.

дали совершенно прошивное. Сплефанъ ПОлагаль, что для законнаго принятія въ Церковь всъхъ вообще Ерепиковъ достаточно одного возложенія рукъ. Кипріанъ напрошивъ ушверждалъ, чшо должно кресшишь каждаго обращающагося Ерепика. Испины надлежало искашь въ срединъ между сими двумя крайностями, какъ и дъйствительно Церковь въ послъдстви времени нашла ее вдѣсь, положивъ закономъ кресшишь щолько шѣхъ Ерешиковъ, кои неправо мыслили объ основныхъ догмашахъ Христіанешва. Но Кипріанъ дъйствовалъ въ простотъ сердца и по чистому отвращенію ко всему Еретическому. А Стефанъ своимъ высокомърнымъ пономъ ясно обнаруживалъ, что онъ пользуешся случаемъ выказашь свое нерасположеніе къ прежнему увъщашелю своему. По сему, хошя въ послъдствіи почшено нужнымъ, огранцчишь мнъніе Кипріана касашельно повторенія крещенія, спорь его по сет му предмешу съ Сшефаномъ, обнаруживая всю умъренность и скромность его характера, особенно въ прошивоположносши СЪ высокомфріемъ послѣдняго, сосшавляещъ назидатиельнъйщую часть его дъяній.

Тяжело было для Кипріана видънь непрі яниносшь ошъ шой Церкви, которая недавно обязана была ему своимъ умиреніемъ! Но къ упѣшенію своему онъ зналь, что Римскій Клиръ и народъ не участвують въ неблагоразположени къ нему ихъ Епископа, и чито сіе неблагоразположеніе есшь слъдствіе личнаго неудовольствія противъ Heго. По сему, явившись на Соборъ, (онъ еще продолжался) хошя изъявилъ сильную скорбь и принесъ жалобу на гордость, съ которою Сшефанъ именовалъ себя Епископомъ Епископовъ; впрочемъ не ошчаялся въ будущемъ успъхъ дъла \*). Письмо Стефаново, столь оскорбительное для чести Кареагенской Церкви, извъстно было еще немногимъ; можно было надвяться, что Стефань церемънишъ свои мысли, и несогласіе прекращено будетъ въ самомъ началъ и безъ соблазна Церквей.

Но Стефанъ не котълъ чести, удовлетворить сей надеждъ. Не надъясь на силу прежняго обличенія, онъ произнесъ всена-

\*) Письмо къ Помпею 74.

родно приговоръ прошивъ Кареагенскаго Собора и предсъдашеля его Кипріана, и снова угрожалъ ему ошлученіемъ, есшьли онъ не перемънишъ своихъ мыслей. Узнавъ о согласіи Восшочныхъ Епископовъ съ Кипріаномъ въ разсужденіи крещенія Ерешиковъ, Сшефанъ писалъ и къ нимъ, угрожая шъмъ же \*). Съ другой сшороны нъкошорые изъ Африканскихъ Епископовъ, услышавъ о необыкновенномъ посланіи Сшефана къ ихъ предсъдашелю, изъявили письменно желаніе имъшь списки съ онаго \*\*). Не льзя было безъ соблазна скрыващь ошъ Церкви положеніе дъль: надлежало извъсшищь ее о посшупкахъ Сшефана, и дащь судъ на нихъ.

Впрочемъ Кипріанъ и въ семъ случав показалъ свое благоразуміе и умвренносшь. Зная, чшо упорное защищеніе шолько продолжаешъ борьбу, онъ не рвшился писащь особеннаго опроверженія на письмо Сшефана. Неумвренный шонъ, въ немъ господсшвовавшій, измвнялъ самъ себъ. Надвясь

- \*) Письмо фирмиліана 75.
- \*\*) Письмо къ Помперо 74,

на справедливосшь своего двла, онъ не усумнился даже обнародовать посланіе Стефана во всвхъ Африканскихъ Церквахъ, удовлешворившись шолько крашкими примъчаніями на нъкошорыя мъсша онаго \*). Пошомъ написаль посланіе къ фирмиліану, спларьйшему изъ Восшочныхъ Епископовъ, ушверждая его въ согласія съ собою и объясняя несправедливосшь Стефана. Наконецъдля успътнъйшаго защищенія свободы Кареагенской Церкви ошъ пришязаній Римскаго Епископа созванъ многочисленный Соборъ. Какъ будто предвидя въ поступкъ Стефана начало незаконнаго стремленія къ владычеству надъ всею Церковію, кошорое въ послъдствіи сдвлалось ошличишельною чершою Римской каоедры, Африканскіе Ошцы положили, чшобы никшо изъ Епископовъ не дерзалъ именовашь себя главою всвхъ Епископовъ и присвоять право суда надъ всею Церковію, И чшобы Церковь Кареагенская не искала суда у Церкви Римской. Списки съ сего опредвленія опправлены были ко всемъ Восшочнымъ Епископамъ, и къ самому Сшефану.

\*) Письмо къ Помпею.

По сему случаю надлежало ожидащь онгь высокомврія Сшефана еще печальныйшихь явленій для Церкви. Но Промыслу не угодно было подвергнушь ее сему искушенію, можешть бышь, опасныйшему изъ всвхъ, кошорыя она шогда прешерпьла. Ошкрывшееся гоненіе на Хрисшіанъ, въ началь коего Сшефанъ скончался, положило конецъ спорамъ \*). Св. Кипріану уже угошовляемъ быль рукою Провидьнія вънецъ мучениче-

\*) Бароній, заботясь о сохраненіи славы Стефана, или лучше, Римской казедры, говоришь, что Кипріань перемъниль вь послъдствіи свои мысли касашельно крещенія Ерешиковь; но Августинь, который могь знать и зналь сіе двло ввриве всякаго Баронія, утвердительно говорить (въ кн. о крещен.), что онь остался при своихъ мысляхъ. Хошя Церковь не приняла въ послъдствіи мнънія Кипріанова, такъ же какъ и Стефанова; впрочемъ естьли судипь спрого и безпристрастно, въ мизніи Кипріана болве истиннаго, нежели въ мивніц Сщефана, особенно еспьли смотръпь на Ерепиковь сь пой спороны, сь копорой смотръль онъ, - со спороны испинной Церкви, какъ единственной хранительницы даровъ Святаго Духа.

екій, но въ ожиданіи его онъ долженъ быль еще прославишь Боґа зашоченіемъ, дабы, какъ замѣчаешъ Поншій, сей великій подвижникъ, ошличившійся разнообразіемъ добродѣшелей, былъ ошличенъ и разнообразіемъ сшраданій.

Пашернъ Проконсулъ, явившись въ Кареагенъ съ повелъніемъ преслъдовашь Хрисшіанъ, немедленно велълъ предсшавишь къ себъ Кипріана. Когда сей безшрепешно явился, Проконсулъ началъ съ нимъ елъдующій разговоръ:

Прок. Августъйшіе Императоры, Валеріанъ и Галіенъ, возложили на меня обязанность принуждать Хрістіанъ къ поклоненію богамъ. И такъ я спрациваю щебя о тво-емъ имени и намъреніи: отвъчай.

Св. Кипріанъ съ важностію и смиреніемъ отвъчалъ: я Христіанинъ и Епископъ. Не знаю другаго Бога, кромъ того, который сощворилъ небо и землю, и море и все, что въ нихъ;-сему-тю Богу мы, Христіане, служимъ и покланяемся, моля Его не только.

о себѣ, но и о всѣхъ людяхъ, и о благоденсшвія самихъ Императоровъ.

Прок. И шакъ шы осшаещься непремъннымъ въ своемъ образъ мыслей?

Кипр. Благая воля, единожды познавъ Бога, не можешть перемънящься.

Прок. Значишъ, шы соглашаешься, по волъ Валеріана и Галіена, ошправишься въ заточеніе въ городъ Курубишъ.

Кипр. Согласень.

2

Прок. Но повельніе, мнь данное, касаешся не однихъ Епископовъ, но и Пресвишеровъ. А по сему желаю знашь ошъ шебя, кшо здъшніе Пресвишеры?

Кипр. Вы сами нашли полезнымъ издашь законъ прошивъ доносчиковъ на Хрисшіанъ. По сему я не могу шебѣ ошкрышь здвшнихъ Пресвишеровъ; впрочемъ шы можещь найши каждаго изъ нихъ въ его Церкви.

Прок. Но я намъренъ сдълащь розыскъ, не выважая изъ сего города.

Кипр. Върю. Но поелику правила наши возбраняющъ самимъ вызыващься на мученія, и пришомъ сіе несогласно и съ духомъ Римскаго правленія: що ни я не могу указащь шебъ Пресвишеровъ, ни они не могушть предсшавищь самихъ себя. Но есшьли щы ръщищься искащъ ихъ, що они безъ сомньнія найдущся.

Прок. Безъ сомнѣнія я найду ихъ, есшьли захочу; но мнѣ препоручено еще смошрѣшь, чшобы между Хрисшіанами не было никакихъ собраній, и чшобы шошъ, кшо не будешъ повиновашься сему полезному узаконенію, былъ наказываемъ смершію.

Кипр. Поступай, какь тебь повельно.-

Посль сего Проконсуль даль повельніе, започить Св. Кипріана въ Корубитъ \*). Вмъ-

\*) Страд. Св. Кипр. по древн. рук. кодекс. еdit. Johan, Охопіі 168а.

сшь съ нимъ отправился и Поншій Діаконъ, который въ послъдствіи описалъ жизнь Кипріана со времени вступленія его въ Христіанство.

Въ семъ случаѣ еще разъ оправдалась утьшишельная исшина, что тьмь, KOH ищулть царсшвія Божія и правды его, всеприлагается. Курубить, назначенный мъстомъ заточенія для Кипріана, не смотря на по, чпо его окружали сухія и безплодныя степи, по великому числу деревъ и источникамъ своимъ уподоблялся увеселительному саду \*). Гонители, думая удручить Кипріанову, симъ запиоченіемъ старость ему осшавили пріяшное опдохновеніе Впрочемъ послѣ непрестанныхъ трудовъ. добрая душа Св. Сшарца не пресшавала трудиться и въ изгнаніи. Онъ писаль по своему обыкновенію посланія, совъшоваль, одобрялъ, запрещалъ, умолялъ, и скончавая теченіе свое, еще заставляль радоваться върныхъ въ свътвни своемъ.

\*) Понтій въ жизн. Кипр.

Въ самомъ началъ пребыванія своего въ Курубищъ Св. Кипріанъ былъ предувъдомленъ о будущей участи своей видениемъ. Ему снилось, будшо юноша, коего величественный видъ свидъшельсшвовалъ о Ангельскомъ достоинствь, привель его къ Проконсулу. Сей посль обыкновеннаго допроса началь писать приговоръ. Юноша, который въ сіе время стояль позади Проконсула, различными знаками далъ выразумъшь Кипріану. чшо Проконсуль осудиль его на смершь. "Я"-говоришъ Св. Кипріанъ-,,немедленно обрашился къ нему съ усильнымъ прошеніемъ, чтобы исполнение приговора отложено было хошя на одинъ день, дабы я могъ привесши въ порядокъ свои дъла. Проконсулъ тронушый, какъ казалось, справедливосшію и неважностію моей просьбы, началь снова писашь на дощечкв. Изъ его вида я заключилъ уже, что онъ пишетъ что-либо' въ мою пользу. Юноша, который наблюдаль за пъвмъ, что пишетъ Проконсулъ, снова далъ мнв знашь, что мнв дается одинъ день на приведение въ порядокъ моихъ дълъ \*)."

\*) Понтій въ жизн. Св. Кипр. Часть XVII.

22

Digitized by Google

Не смотря на що, что видѣніе сіе было довольно темно, Св. Кипріанъ, который оття частаго сообщенія съ міромъ духовнымъ пріобрѣлъ способность проникащь въ смыслъ видѣній, безъ труда уразумѣлъ, что Промыслу угодно было отложить кончину его еще на одинъ годъ, означенный въ видѣніи днемъ. Собышіе, какъ свидѣтельствуетъ Понтій, очевидецъ защоченія и смерти Кипріана, совершенно оправдало таковое изъясненіе. Св. Кипріанъ принялъ мученическій вѣнецъ именно чрезъ годъ послѣ сего видѣнія, и въ топъ самый день, въ который оное было ему дано.

Подъ конецъ сего года (258) новый Проконсулъ предписалъ Кипріану возврашишься изъ своего зашоченія, и до окончательнаго приговора надъ нимъ бышь въ своихъ садахъ \*). Вскоръ за симъ получено изъ Рима повелѣніе усугубишь преслѣдованіе Христіанъ. Проконсулъ, находясь въ сіе время для поправленія здоровья въ Ушикъ, ошправилъ сшражей для приведенія шуда Кипріана. Но

\*) Понтій въ жизни Св. Кипр.

Кипріань еще разь выказаль характерь свойдълать добро такъ, чтобы изъ него выходило какъ можно болве пользы. Предвидя, чшо мученіе его гораздо назидащельнье будешь для его паствы, естьли его замучать въ Кареагенъ, онъ удалился изъ своего дотайное мъсто, давъ знать между ма въ шьмъ Проконсулу, чшо онъ готовъ предстать предъ него, только не въ Упикъ, а въ Кароагенъ. Изъ сего-то уединенія написано имъ послъднее письмо къ своей паствъ, въ кошоромъ онъ, увъщавая ее сохранять тишину и умъряя благочестивую ея ревность-страдать за Въру, объщаль по ошшесшвія своемъ ходашайсшвовашь за нее у престола Божіл \*).

По возвращения Проконсула въ Карсагенъ, Св. Кипріанъ немедленно возвращился въ свое жилище: Въ городъ' шошчась пронесся слухъ о угрожающей ему опасносния. Не шолько всъ върные; даже 'многіе изъ внашныхъ Язычниковъ собрались въ домъ Кипріана, и не желая лишиться шакого ве-

Digitized by Google

\*) Письмо 81 къ народу.

ликаго мужа, умоляли его спасши жизнь свою удаленіемъ, предлагая для сего надежныя мъсша. Но Кипріанъ, внявъ гласу Бога, призывающаго его къ Себъ, не могъ уже пользовашься ихъ усердіемъ. Между шемъ Проконсуль, опасаясь, чтобы Кипріань не употребилъ своей свободы для спасенія себя бъгсшвомъ, послалъ воиновъ взяшь его и привести къ себъ. Напрасное опасение! Кипріанъ, подражая великому образцу страдальцевь, самъ вышелъ на всшрвчу воинамь, и съ шоржесшвомъ, свойсшвеннымъ сшоль важному подвигу, каково исповъдание имени Христова, отправился въ Преторъ. Но Провсякой удовлетворительной консуль безь съ его стороны причины отложилъ судъ надъ Кипріаномъ до слъдующаго утра. Причина сія сокрывалась въ опредъленіи Промысла. Надлежало еще пройши одному дню, дабы исполнился годъ послъ видънія. Кипріана для провожденія ночи ошвели въ домъ Проконсула. Стражамъ дано, было повельніе пускать къ нему всякаго, кто пожелаеть. Собралось великое множество друзей и почишателей Кипріановыхъ. Народъ, опасаясь, чтобы въ продолжени ночи не быль похи-

щень любезный ихь Епископь, пробыль до самаго утра безь сна предь темницею. Такимь образомь ночь предь страданіемь Кипріана представляла собою ночь предь страданіемь Спасителя, которую върные такь же проводили безь сна. Св. Кипріань не умолкаль во все продолженіе ея, давая совѣты и утѣтенія оставляемой имь паствѣ. Оть избытка сердечныхъ чувствій такь полны были уста его, что онь желаль, чтобы. бесѣда его не иначе пресѣклась, какъ съ самою жизнію,

Наконець насшаль вождельнный для Кипріана день, шошь день, который не могь не быть посльднимь для него, хотя бы желали того всь Римскіе Прокунсулы. Окруженный безчисленною толпою върныхь, онь явился въ Преторь. Начался обыкновенный допрось: Ты ли Оасцій Кипріань? "Я." Ты ли быль Папою у святотатцевь? "Я." Ты ли быль Папою у святотатцевь? "Я." Благочестивьйшіе Императоры повельвають тебь принести богамь жертву. "Не могу." Размысли о участи, тебя ожидающей. "Поступай, какъ тебъ предписано; въ настояцемь случав ньть мьста размытленію."

Тогда Проконсуль, поговоривши съ совъщниками своими, сказаль, обрашясь къ Св. Кипріану: "Долго жилъ ты святотатственнымъ образомъ, совращая многихъ во слъдъ швоей злошворной Ереси и враждуя прошиву Римскихъ законовъ и боговъ. Самая снисходишельность благочестивъйшихъ Императоровъ, Валеріана и Галіена, не могла обрашишь щебя къ поклоненію богамъ. Бывъ виновникомь ужасныйщихь злодьяній, шы будешь служишь примъромъ для шъхъ, кои обольщены швоимъ коварсшвомъ; мудрованіе твое запечащльется твоею кровію." Такъ самое осуждение Кипріана выражало его славу, и Проконсуль, подобно Кајаов, невольно произнесь пророчество о утверждени Церкви его кровію! За симъ произнесъ окончательный приговорь; "Өасцій Кипріань осуждаешся умерешь ошъ меча." Св. Кипріанъ сказаль: Слава Богу. Народь, услышавь сіе, столько воспламенился ревностію страдать за Въру, чпо всъ воскликнули: и мы умремь со Св. Епископомь.

Воины, изведши изъ Претора Св. Кипріана, повели его на нѣкоторое мѣсщо, назы-

вавшееся Ксистою. Въ продолжении пуши онъ увъщавалъ върныхъ, не подвергашь себя мечу Язычниковъ безъ кужды. Досшития Ксисппы, сняль съ себя верхнюю одежду и ощдалъ находившимся при немъ Діаконамъ; потомъ, стоя на колънахъ, произнесъ краткую молишву; послѣ сего, завъщавъ дащь совершителю казни придцать сребренния ковъ, завязалъ себъ, по обыкновению казнимыхъ, глаза; рукц же, по штому же обыкно. венію, связаны были однимь изъ Діаконовь. Въ семъ положении съ обнаженной выею онъ долженъ былъ стоять дотоль, пока палачь не получить отъ Центуріона знака, совершинь ударь. Множесшво народа, опасаясь по причинъ птъсношы и опидаленносния поплерящь изъ вида Св. Кипріана, взл'взло на дерева, окружавщия мъсшо казни. Наконецъ знакъ поданъ – и свянгьйщая глава ощдъличистришаго щъла. Священные лась опгь осщанки Кипріана погребены въ близь-лежащемъ холмъ, съ поржествомъ приличнымъ усердію пасшвы, столь пламенно любившей своего Пасшыря. Такъ скончалъ шеченіе свое Священномученикъ Кипріанъ, проживши въ земной юдоли около 57, подвизавшийся въ

Хрисшіансшев 13, управлявши Африканскою Церковію 8 лешть! — Мученіе его совершилось 258 года, месяца Окшября, въ 18 день, при Имперащорахъ, Валеріане и Галіене.

На лицъ Кипріана, пишешъ Поншій, всегда сіяла радость, отсвъть души, обрътшей успокоеніе въ Богв. Во взорахъ его всегда выражалось нѣчшо величесшвенное, исторгающее благоговъніе. Видъвшіе Кипріана не знали, что болье возбуждаеть видь его: любовь или уваженіе; но чувствовали, чшо онъ вполнъ досшоинъ шого И другаго \*). Въ одеждъ Кипріана не примъшно было ни шой пышносши, кошорая совершевнеприлична почитателю, тъмъ паче, HO служишелю Распяшаго; ни шой небрежноспи и скудосши, которыя равно измвняють душь и тогда, какъ служатъ выраженіемъ ея духовной бъдносши, и шогда, какъ не прикрывають духовнаго богатства.

Та же умъренность видна и въ управленіи Церковію. Кипріанъ не могъ сносить въ

\*) Понтай въ жизн. Кипр.

подчиненныхъ своихъ непослушанія и гордосши, и изъ сихъ пороковъ изъяснялъ всъ внутреннія бъдствія, отъ коихъ страдала тогда Церковь. Но не могъ терпъть И того, когда Пастыри, забывъ себя самихъ, почишающъ волю свою непреложнымъ закономъ для пасомыхъ. Съ самаго начала Епископсвоего онъ поставилъ себѣ непресшва мѣннымъ правиломъ, ни чего не дѣлашь въ своей паствъ безъ совъта Пресвитеровь. Пользуясь ошличнымъ уваженіемъ всѣхъ Христіанскихъ Церквей, и подавая каждой изъ нихъ спасишельные совъшы, онъ не пренебрегалъ голосомъ самаго послъдняго члена Церкви, и не зналъ другаго шишла, кромъ смиреннаго нацменованія себя Сопресвитеромд.

Между ошпечашками духа Кипріанова и услугами его шогдашнему Хрисшіансшву должно почесшь его попеченіе о сохраненіи Хрисшіанъ ошъ произвольныхъ опасносшей со стороны гонишелей. Ревносшь, страдашь за Въру, столь похвальная сама по себъ, въ нъкоторыхъ близка была къ шому, чтобы обращиться въ страсшь. Св. Кипріанъ соб-

онвеннымъ примъромъ показалъ, чшо можно а иногда и должно скрывашься ошъ гоненія, Внушеніе сей исшины находилъ онъ сшолько нужнымъ по шогдашнимъ обсшояшельсшвамъ Церкви, чщо на пущи къ мъсшу казни снова завъщалъ върующимъ, не вызывашься безъ нужды на мученія,

Обсиюлиельсива Церкви, колеблемой шо внъшними, що внушренними бъдсшвіями, не позволили Св. Кипріану посвятить дарованій своихъ, по примъру другихъ Ошцевъ Церкви, на изъяснение Св. Писания. Всъ почти IINсанія его содержать поясненіе вопросовь, обращавщихся шогда въ споръ, и разръшеніе недоумѣній Церковныхъ. Впрочемъ нө смотря на то, что учение Христианское является въ нихъ въ приложении къ част. нымъ случаямъ, изъ всего видно, что Кипріанъ обладалъ глубокимъ познаніемъ умозрипельныхъ и дъящельныхъ исшинъ Хрисшіанской Въры. Хорошее приложение началъ еще болье ручается за основательное познаніе началь, нежели хорошее изложение оныхъ, Сдълавшись Хрисшіанскимъ Писашелемъ, Св. Кипріанъ совсѣмъ почши не пользовался му-

дросшію Языческою. Есшьли бы онъ въ некопорыхъ письмахъ не былъ принужденъ упо. мянуть о своемъ состояния въ Язычествъ, изъ его сочиненій не льзя было бы догадать. ся, что онъ до обращенія въ Христіанство былъ ученымъ Язычникомъ:-совершенство, коего недостатокъ такъ примътенъ въ пинъкоторыхъ Опцевъ, сдълавшихся саніяхъ Христіанами изъ Язычниковъ, Отличный даръ красноръчія видънъ во всъхъ произведеніяхъ Кипріана, но вездъ видно щакже, что онъ, по примъру Апостола, полагалъ досшоинство слова своего не еб убъдительных в словахо теловътеской мудрости, но во явленіи духа и силы, (1 Кор. 2, 3.) Изъ Духовныхъ Писателей Св. Кипріанъ любилъ. преимущественно Тертулліана \*). Отъ частаго чтенія сего Писателя въ Кипріанъ произошло нъкоторое нравственное содружество съ нимъ, кощорое простерлось И на ихъ сочиненія. Кипріанъ, подобно Тертулліану, по видимому, всегда выражается первыми, попавшимися ему словами; ощъ чего

\*) Требуя сочинение Териулл. Кипріань обыкновенно говориль: da Magistrum (подай Учителя);

слогъ его нѣсколько шяжелъ и не совсѣмъ обрабошанъ; за шо въ каждомъ выражении его видно сердце. Послѣ Лакшанція онъ долженъ занимашь первое мѣсшо между Западными Хрисшіанскими Писащелями,

Подобно всёмъ великимъ мужамъ Св. Кипріанъ имълъ много враговъ. Впрочемъ въ самой Исторіи не много такихъ Святителей, коихъ пасшва, любила бы съ шакою горячностію, какъ Св. Кипріана. Мы видъли уже, что она вмъстъ съ нимъ желада ищши подъ мечь. Еще сильнъе было сіе желаніе въ шехъ, кои, будучи удостоени ощъ Св. Кипріана близости къ нему, имъли случай видьть все величіе души его. Вотъ слова, коими Поншій заключаешь жизнеописаніе Св. Кипріана, и которыя столько же двлають чести жизнеописателю, какъ и самому Кипріану:-,,Не знаю, что мнъ дълать? "Сердце тое волнуется отъ полноты раз-"личныхъ чувствованій; душа моя какъ бы "раздълена на двое. Съ одной стороны объ-"емлеть радость о прославлени Священно-"мученика, съ другой я погружаюсь съ скорбь "чшо не послъдовалъ за нимъ. Не знаю, чшо

"мнѣ дѣлашь? Предашься ли скорби? Но на-"длежишъ шоржесшвовашь его побѣду! — "Радовашься ли о его побѣдѣ? Но я не уча-"сшвовалъ въ ней. —Впрочемъ скажу ошкро-"венно и въ просшошѣ сердца, скажу шо, "о чемъ вы уже знаеше: много радуюсь я "щоржесшву Кипріана, но еще болѣе скор-"блю, чщо не послѣдовалъ за нимъ \*)...."

) Понтій въ жизни Св. Кипріана.

## XII.

## й окайтеся.

Пріидоша же нецьш во то время пове дающе Ему (Інсусу) о Галилеехо, ихже кровь Пилато слеси со жертвали ихо. И отвещаво Іисусо реге имо: мните ли, ако Галилеане сіи ерешнейши паге всехо Галилеано бяху, яко тако пострадаша? Ни, елаголю вамо: но аще не покагтеся, вси такожде погибнете.

Или они осмнадесятё; на нихже падё столпо Силоамскій, и поби ихо, мните ли; ако тіи должныйши бяху паге всыхо живущихо Во Іерусалимы? Ни, елаголю вамо: но аще не покагтеся, вси такожде поги бнете. Лук. 13, 1—4.

Одинъ, исполненный силы и помазанія, Проповъдникъ, когда у него спросили, какимъ наипаче чувсшвомъ сердце его бываешъ проникнушо въ шо время, какъ шрсгашельное красноръчіе его видимо шоржесшвуешъ надъ слушашелями, исполняя ихъ глубокимъ умв-

Аёніемъ,—ошвьчалъ, чшо онъ никогда не всходилъ на казедру безъ сей сощрясающей мысли: "Можешъ бышь въ семъ храмѣ нахо-"дишся шакая душа, коей въ первый разъ "возвѣщена будешъ благая вѣсшь о Іисусѣ "Хрисшѣ; можешъ бышь есшь и шакая, ко-"шорая должна услышащь вѣсшь сію въ по-"слѣдній разъ!—"

Какого плода не льзя было бы ожидать оть слушанія Слова Божія, естьли бы и каждый изъ слушашелей входилъ въ храмъ съ сею мыслію: "Можешъ бышь Слово- спасенія будешь возв'ящено мні нікошорымь образомъ въ первый разъ: можешъ бышь, я ша душа, которая должна услышать его въ послъдній разъ!-Какъ? Не говорено ли мнъ, что сіе Слово есть глась самаго Бога, что оно есшь въсшь самая благая и причина величайшей радосши для всъхъ людей. (Лук. 2, 10.) И между шъмъ я донынъ принималъ его съ шакимъ пресшупныйъ равнодушіемъ! Не говорено ли мнѣ, что оно есть оружіе, сильное Богомъ для низложенія всякаго возношенія, взимающаеося на разумо Божій, н для плененія всякаго разума во послушанів

Христово? (2 Кор. 10, 4. 5.) И между шѣмѣ донынѣ оно шакъ мало дѣлало впечашлѣнія на мое сердце; и между шѣмъ, послѣ многокрашнаго чшенія его и слушанія, я все шошъ же! И шакъ, можешъ бышь, я доныи́ѣ не понялъ его надлежащимъ образомъ; можешъ бышь, увы! принадлежу къ числу шѣхъ злополучныхъ людей, кои изображены Господомъ въ пришчѣ о сѣяшелѣ, кошорые пріемлюшъ сѣмя Слова Божія, но безъ всякаго плода для себя и для другихъ; а по сему, можешъ бышь, Слово спасенія въ семъ ошношеніи будешъ возвѣщено мнѣ въ первый разъ."

Но шѣмъ паче Слово Божіе было бы плодошворно въ пріемлющихъ оное; есшьли бы каждый изъ слушашелей входилъ въ храмъ съ сею мыслію: "Можешъ бышь нынѣ я въ послѣдній разъ буду слышашь гласъ моего Спасишеля, въ послѣдній разъ буду званъ на вечерю Господню! Зрѣлище міра можешъ въ одно мгновеніе изчезнушь для меня; время лешипъ, образъ міра преходишъ, вѣчносшъ приближаешся, Господь грядещъ.... И шакъ нынѣ, нынѣ время

благопріяшно; нынѣ, нынѣ день моего спасенія."

Съ симъ-шо разположеніемъ сердца умоляю васъ, возлюбленные мои, внимашь гласу, который Спасишель міра просшираешъ нынъ къ вамъ. Исшины, заключающіяся въ шексшъ, нами избранномъ, таковы, чшо на размышленіе о нихъ должна бышь посвящаема вся жизнь; ибо опть размышленія о нихъ зависишъ цълая въчносшь.

Всъ люди не шаковы, каковыми бышь должны; всъ должны покаяшься, иначе всъ погибнушъ: вошъ великій урокъ, преподанный намъ въ нынъ чшенномъ Евангеліи.

٠:

А по сему, изъяснивъ въ немногихъ словахъ обстоятельства, соприкосновенныя нашему тексту, мы займемся великими истинами, въ немъ заключающимися. Сообразно сему, остановивъ вниманіе вате на семъ вопросѣ: Мните ли, ако Галилеане сіи ерѣшнѣйши пасе всѣхъ Галилеанъ баху, покажемъ, что мы всѣ грѣщники и всѣ имѣемъ нужду въ Часть XVII. 23

обращенія. Потомъ, отвъниснауя на вопросы въ чемъ состоитъ сущность обращенія? будемъ умолящь васъ, да испытаете самихъ себя, изъ числа ли вы обращенныхъ? Наконецъ заключимъ собесѣдованіе нате увѣреніемъ, что мы всѣ, при содѣйствіи благодати, можемъ обращиться и быть чадами Божінми.

О Слово Бога моего, любвеобильное Слово моего Спасишеля, Слово, сильное на разореніе всёхъ швердынь вражіихъ, пріиди и одушеви проповёдующаго и слушающихъ тебя; да внемлемъ шебѣ съ простютою младенценъ; со вниманіемъ существъ безсмертныхъ, да внемлемъ шакъ, какъ бы мы внимали шебѣ, простертые на одрѣ смерти, готовясь явиться предъ Судіею живыхъ и мертивыхъ! --

Господи Іисусе, Ты, конторый шошъ же и вчера и днесь и во въки, въщай Самъ душамъ симъ, и даруй мнъ возвъсшищь имъ весь совъшъ Божій о нихъ, возвъсшищь, яко ошъ Бога, и предъ Богомъ; буди съ нами, и исполни сердца и усша наши простошою и

помазаніемь души, Тебя любящей, Тебя ищущей и ничего не ищущей кромъ Тебя. Аминь.

Когда Господь нашъ произнесъ слова, составляющія взящый нами тексть, Его окружали многочисленныя шолпы народа, кошорому Онъ преподавалъ назидашельныя увъщанія о необходимости, бодрствовать надъ состояніемъ своей души, содъвать спасеніе ея, доколь есть время, доколь продолжается день. Вы, говориль Онь имь, лице неби и земли высте искушати; егда' узрите облакъ восходящь отъ sanaza, абіе елаголете, туга ерядеть: и бываеть тако. И веда юго выющо, глаголете, зной будеть: и бываеть. Времене же сеео како не иску= щаете? Что же и о себѣ не судите пра= ведное? Егда бо ерядеши сб соперникомб твоимв ко князю, на пути потщися избыти отв него: да не како привлегето тебе ко судіи, и судія тя предасто 'слузь, и слуга всадить тя вы темницу. Глаголю тебъ, не изыдеши оттуду, дондеже и послёднюю мёдницу воздаси. (Лук. 12, 54-59.) То есшь, какъ бы шакъ говорилъ Господы

Digitized by Google

335

"Существа безсмершныя, для чего не узнаете вы ващего времени, въ продолжени коего ожидаешъ васъ Спасишель? Вы имъеше соперника, который есть Богъ, коего вы толикокрашно оскорбляли; вы находишесь на пуши къ судилищу Христову; сей путь есть ваша настоящая жизнь. А по сему доколъ находищесь еще на пуши, спъшите примириться съ Богомъ, дабы вамъ не быть преданными ощъ него Судии въчному, и не явиться предъ симъ Судіею безъ всякой защиты и надежды, безъ всякаго приготовленія, съ однимъ шяжкимъ долгомъ гръховъ."

Въ сіе-шо время, какъ говоришъ Св. Евангелисшъ, пришли нѣкошорые и разсказали Іисусу Хрисшу о Галилеянахъ, кошорыхъ кровь Пилашъ смѣшалъ съ жершвами ихъ. Можешъ бышь, они хошѣли подшвердишь исшину увѣщанія Спасишелева, не ошлагашь своего снасенія на будущее время, указавъ на примѣръ сихъ несчасшныхъ людей, кошорые внезапно восхищены предъ судилище небеснаго Мздовоздаяшеля, когда они, безъ сомнѣнія, воображали пушь жизни своей еще весьма долгимъ. Или, можешъ бышь, будучи

356

Digitized by Google

весьма занящы произшесшвіемъ, возбудившимъ въ Іерусалимѣ всеобщее негодованіе, они желали знашь, какъ будешъ судишь Господь о несчасшныхъ Галилеянахъ и о ненависшномъ мучишелѣ ихъ, кошорый въ шо время уже засшавлялъ всю Іудею сшенашь подъ игомъ своей жесшокосщи.

Чшо касаешся до посшупка Пилаша, шо неизвъсшно за подлино, чшо побудило его отважишься на всенародное оскверненіе храма и нарушеніе святосши Богослуженія. Величавые и страсшные къ незави́симосши Галилеяне находились подъ правленіемъ Ирода Агриппы и зависили отъ Римлянъ только въ лицъ своего правителя. Подобно прочимъ Іудеямъ, они тысячами стекались въ Іерусалимъ на праздникъ Пасхи и Пятьдесятницы. И такъ весьма возможно, что тѣ изъ Галилеянъ, о которыхъ идетъ рѣчъ, подвигли на месть безчеловъчнаго правителя Іудеи какими-нибудь выраженіями своей свободы, несовмъстными съ его властолюбіемъ.

Около сего времени другое приключение, менье трогательное, но не менье гибель-

ное послано было Промысломъ для вразумленія Іерусалимлянъ въ необходимосши, безъ ошлагашельсшва содвлывашь свое спасеніе, Одна изъ бащней, кои возвыщались надъ прошокомъ Силоамскимъ, вдругъ обрушилась и погребла подъ развалинами своими осмынадцашь человъкъ,

Сіи оба произшествія, особенно первое, занимали тогда внимание всъхъ жишелей Ieрусалима, и безъ сомнѣнія были предмешомъ общихъ разговоровъ въ семъ просшранномъ городь. Изслъдывали причины того и другаго собышія; припоминали другь другу ихъ несчасшныя обстоящельства; любопышствовали, кшо именно и какъ содълался ихъ жершвою; раздълялись въ мнъніяхъ о въчной судьбъ сикъ жершвъ: между шъмъ какъ надлежало бы въ сихъ произшесщвіяхъ признашь единсшвенно милосердый гласъ Промысла, зовущаго къ покаянію, обрапниться къ самимъ себъ и испытать свою жизнь, такова ли она, чшобы можно было при подобныхъ приключеніяхъ съ надеждою явишься предъ ввчнаго Судію. Увы! въ то время, какъ Начальникъ жизни, явившись между человъками,

проходиль города и веси, проповъдуя покаяніе, въ шо время, шакъ какъ и нынъ, разнообразныя явленія міра видимаго похищади все вниманіе людей, не осшавляя имъ времени помыслишь о себъ самихъ.

Такъ шочно бываешъ и во всъ времена! Занимающся двлами, принадлежащими къ жизни, для того, чтобы среди сихъ занятій истребить мысль о конць ея; обращають вниманіе на суды Божіи, совершающіеся надъ ближними, для щого, чшобы не имъшь времени размыслишь о судь, всвхъ насъ ожидающемъ. Тогда какъ пошокъ времени въ быстромъ течени своемъ мчитъ напли упплыя лади въ бездну въчносши, мы, подобно несмысленнымъ дъшямъ, дюбуемся разнообразіемъ бъглыхъ каршинъ, кои поминушно представляющся взорамъ; между шъмъ какъ ихъ непреспанное измъненіе должно было бы вразумляшь насъ, съ какою поспъщностію мы приближаемся къ въчносши; должно было бы внушашь намъ, чпо мы, подобно ошцамъ нана землъ, пимъ, спранники и пришельцы что мы находимся на пуши къ судилищу, гдъ потребуютть во всемъ строгаго отче-

ша, и что по сему самому двло спасенія должно быть предметомъ всвхъ нашихъ попеченій.

Неръдко даже воображающъ, что надлежащимъ образомъ занимающся дъломъ Господнимъ, есшьли щолько принимающъ живое участіе во внъшнихъ произшествіяхъ, ошносящихся къ царству Божію. Удовлетворивъ любопыпиству, а иногда и страсти къ пересудамъ о какомъ нибудь Пилашъ, Иродъ или Кајафъ, оскверняющихъ свяшыню Церкви, или преслѣдующихъ испинныхъ поклонниковь въ духъ и исшинъ, думаютъ, что сдълали все, чего шребуюшъ обсшоящельсшва, нимало не вникая, и не почишая нужнымъ вликащь въ состояніе своей совѣсти, не извлекая изъ произшествій никакого заключенія къ перемьнь гръховной своей жизни.

Таково, върояшно, было расположение и сихъ людей, упоминаемыхъ въ Евангелии, кошорые для засвидътельствования предъ Спасителемъ участия, каковое принимаютъ они въ храмъ, въ Богослужении, и въ судьбъ бра-

ний своихъ Галилеянъ, разсказали Ему о шомъ, чино случилось съ послъдними во время ихъ жершвоприношенія.

Но обрашише вниманіе на ошвѣпть Спасишеля: изѣ него вы усмошрише, какъ должно извлекашь для себя пользу изъ великихъ судовъ Божіихъ, совершающихся предъ очами нашими надъ подобными намъ.

Мните ли, отвѣчалъ Господь Іисусъ, яко Галилеане сіи ервшныйши пасе всыхо Галилеань бяху, яко тако пострадаша? Ни, елаеолю вамв: но аще не покаетеся, вси такожде погибнете. И непосредственно за симъ, какъ бы опасаясь, дабы слушашели Его не подумали, что въ сихъ словахъ заключается частный приговоръ противъ Галилеянъ, и чшо они не подлежащъ сему приговору, Спаситель представилъ новый примъръ изъ среды самаго Іерусалима. Или они осмьнадесяте, на нихже паде столпо Силоамскій, и поби ихъ, мните ли, яко тіи должныши бяху паге всьхо живущихо во Іерусалимь? Ни, елаголю вамо: но аще не покастеся, еси такожде погибнете.

Какъ бы шакъ говориль Онъ: "Вы, по случаю Моей беседы, указали на смершь Галилеянь, коихь мечь Пилаща засшавиль внезапно ишпи предъ судъ Божій; вы всѣ возмущены симъ несчасшнымъ собыщіемъ, и, можешь бышь, некоторые изъ вась, превозносясь своимъ мнимымъ правовъріемъ, предубъжденные прошивъ сихъ чадъ Израиля, родившихся подъ другимъ правленіемъ и подъ инымъ небомъ, почишающъ смершь ихъ слъдствіемъ праведнаго суда Божія за нечистошу ихъ жершвъ: но Я говорю вамъ, чщо вы должны всъ подобныя произществія почишашь гласомъ Промысла, внущающимъ вамъ покаяніе. Не думайше, чшобы сіи Галилеяне, и чиюбы оные осменадцащь человъкъ были виновнъе всъхъ Галилеянъ и всъхъ жишелей Іерусалима. Нъшъ, говорю вамъ; вы всъ равно виновны, всв равно гръшны, всв равно имъеше нужду въ обращении; а по сему естьли не покаещесь, що всъ шакже погибнете: какъ они погибли для жизни настоящей, шакъ вы погибнеше для жизни будущей. И шакъ не полагайшесь съ шакою безразсудносшію на имя пошомковъ Авраамовыхъ; ибо не шошъ Іудей, кшо шаковъ по наружно-

342

епи; и всякъ, кто не родится свыще, не можетъ войпи въ царствіе Божіе."

Душа моя!... будь отнынъ внимательною при виде великихъ судовъ Божінхъ. Между півмъ, какъ сыны ввка сего, оглушенные шумомъ міра, ослъпленные разнообразнымъ блескомъ явленій, въ немъ произходящихъ, занимающся размышленіемъ о сихъ судахъ полько для препровожденія времени, шолько для того, читобы изрекать надъ орудіями и жершвами сихъ судовъ свои сужденія, большею частію жестокія, безразсудныя н во всъхъ случаяхъ безполезныя: шы, при видв ихъ спвши поставить себя въ присушствіе вѣчнаго Судіи, испытывай свое состояние и требуй отъ себя строгаго отчета въ дъяніяхъ и намъреніяхъ. Представь, чшо слово суда и надъ шобою можешъ шакже совершиться, какъ совершилось надъ другими, и вопроси себя: гошова ли щы къ стратному отчету? Громъ небеснаго правосудія гремить вокругь тебя и поражаеть: одинъ засыпаешъ въчнымъ сномъ на помъ ложь, на коемъ сосшавлялъ въ умъ планы для долговременной жизни; другой на въки за-

крываешъ взоры свои среди шумныхъ увеселеній, гдъ все призывало его къ наслажденію жизни: шамъ мирныя нъдра земли внезапно разверзающся и поглощающть шѣхъ, кои думали основашь на ней въчныя жилища; здъсь свиръпыя волны моря приносяшъ на хребшь своемъ вмъсшо богашсшва нищешу, И покрывають грады и веси; что, естьли бы Промыслу угодно было присоединить и тебя къ числу жершвъ, надъ коими совершаюшся сіи страшные суды? Можешь ли ты изыпи во срътеніе Жениха?-Естьли ты не чувствуеть на себъ тяжести гръховъ, естьли они изглажены върою и покаяніемъ; то шы безопасна, хошя бы вся вселенная подвиглась въ своемъ основаніи: но есшьли гръхи швои ошлучающъ шебя ошъ Бога; що горе, горе шебъ; шы должна опасашься каждой капли, съ небесъ падающей, каждой волны, приражающейся къ берегу, каждаго лакшя земли, попираемаго сшопами.

И такъ вникнемъ, Б. м. въ смыслъ великаго изреченія, коимъ Господь нашъ призываетъ насъ къ покаянію: Аще не покаетеся, еси такожде погибнете.

Digitized by Google

Призывание сіе ошносишся къ каждому изъ насъ, подобно какъ оно ошносидось ко всъмъ жишелямъ Іудеи, ко всъмъ людямъ, жившимъ прежде, насъ, равно какъ оно будешъ ошносишься и ко всвмъ пошомкамъ нашимъ, ко всемъ шемъ, кои будушъ жишь послѣ насъ. Не мнише, чшобы сіи Галилеяне, или оные осмьнадцащь человъкъ, были грышные всыхь обишателей Галилеи и Ieрусалима. Не мнише шакже, чшо обиташели Галилеи и Герусалима были гръшнъе людей нашего въка, обишателей нашей страны, нашего града. Нѣшъ, говорю вамъ во имя Іисуса Христа, нътъ, мы всъ должны обрашишься, или-погибнушь. Обращеніе не есшь часшная обязанносшь шолько нькошорыхъ людей; сей обязанносщи подлежащъ не одни Язычники, не одни порочные люди, опвергаемые обществомъ, осуждаемые народнымъ мнъніемъ. Въ обращеніи имъешъ нужду не одна Галилея, не одинъ Іерусалимъ; но весъ міръ, всѣ преступные пошомки преспупнаго Адама.

Въ словахъ Спасищеля заключается именио сей смыслъ. Необходимость обращенія

Digitized by Google

ŧ.

для всёхь и каждаго внушаешся на каждой спраницё Св. Писанія. Это такое ученіе, которое проповёдовалось посланниками Божіими опть начала міра и будепть проповёдоваться до его скончанія. Сіе — то ученіе повелёль Господь Апостоламъ возвёстить всей твари.

Всѣ Пророки, всѣ Апосплолы, всѣ Евангелисшы объявляющъ ръшишельно, чшо каждый сынъ Адама, обръзанный и необръзанный, крещенный и некрещенный, не прежде можешъ содълашься наслъдникомъ царсшвія небеснаго, какъ содълавъ перемъну въ своихъ навыкахъ, страстяхъ, желаніяхъ и мысляхъ, каковая перемъна называешся иногда возрождениемо, иногда обновлениемо Святаго Духа, иногда переменою сердца, иногда просто обращеніемо. Всъ Богодухновенные мужи увъряють нась, что мы по естеству находимся не въ шакомъ сосшояни, въ какомъ надлежишъ быннь сынамъ царсшвія; чшо мы по природъ являемся на свъшь поврежденными, наклонными ко злу, неспособными шворишь собственною силою добра; что мы всв есшественно подлежимъ гнъву Бо-

жію, осужденію смерши; чшо не въ наніей уже воль не погублящь себя (ибо мы давно погублены), но въ нашей шолько воль спаспи себя; чшо Господь нашъ Іисусъ Хрисшосъ по шожу и названъ симъ именемъ, чню. Онъ пришелъ взыскашь и спасши все погибшее; чшо вся Галилея виновна, весь Іерусалимъ гръщенъ, весь міръ повиненъ Богу, и чшо есшьли мы не покаемся; що всь должны погибнущь.

Такъ вѣщаепть намъ Слово испины! Но, Б. м. міръ, враждующій на Бога, никогда не коштълъ слышашъ сего въщанія. Прошивъ сего гласа любви, гласа сокрушающаго, но вмъсшъ и возсшановляющаго сокрушенное, врагъ душъ нашихъ всегда усиливался возбуждашъ гордосшъ бъдныхъ чадъ Адамовыхъ, изъ опасанія, какъ вразумляешъ Спасишель, сто бы они не устровали и не спаслись. (Лук. 8, 12.) Когда прародишелю нашему объявлено было непремъняемое опредъленіе: еб денб, еб онь же сито несо (ошъ древа), слертію злирещи, діаволь, вознамѣрившійся погубищь его, немедленно началъ внушащь ему: не слертію змерещи. Подо-

бнымъ образомъ и нынъ, когда Господь объявляешь намь вь словь своемь, сто единымв селовъкомв еръхв вв мірв вниде и ерехомо смерть; (Рим. 5, 15.) что мы, аще не покаемся, вси погибнемо: врагъ нашъ говориптъ намъ, что мы не смертію циремб. Господь возв'ящаеть намъ, что мы всъ должники, всъ виновны, всъ по естеству сыны гизва, и что Іисусъ Христосъ пришель для шого, дабы свободить нась ошь гнъва грядущаго, спасши погибшее; а врагъ силишся убъдить насъ, чшо мы никогда не погибали, чшо мы шочно шаковы, чемъ должны быть по своей природъ. Господь вопіеть къ намъ: примиритесь, примиритесь со Мною; а врагъ увъряентъ насъ, чито мирб и утверждение, увъряетъ, что миръ тамъ, гдъ царствуетъ всегубительство. (1 Oeccas. 5, 3.)

Но нужно ли осшанавливашься на доказашельсшвахъ исшины, которая лежишъ въ основании всъхъ исшинъ нашея Въры, то есшь, той исшины, что мы всъ гръшники, л по сему всъ имъемъ нужду въ покаянии? Аще кто не родится свыще, не можето

видети царствія Божія. Вошь первая проповъдь, слышанная Никодимомъ оптъ Господа: И когда сей пришель въ удивление оптъ ученія, коимъ исполненъ вешхій Завъшъ, Господь вопросиль его: Ты еси угитель Израилево, и сихо ли не въси? (Іоан. 3, 3. 10.) Кв языкамв послю тя, отверсти оги ихв, да обратятся изб тлы вб свътб, и отб области сатанины ко Богу, еже пріяти имб оставление гръховб, и достояние во святыхо: (Двян. 26, 18.) вотъ сущность норученія, возложеннаго на посланниковъ Божінхъ! Лъта убо невъдънія презирая Боеб, нынь повельваето селовькомо всьмо всюду покаятися: (Двя. 16, 30.) вошь содержаніе проповъди Апостола Павла въ Аоинахъ! О Христъ Іисусъ ни обръзание сто можето, ни необръзание, но нова тварь: (Гал. 6, 15.) вошъ сокращение учения, преподаннаго симъ же Апостоломъ Церкви Галатской! Нъсть разнствія, говоришь онь въ другомъ мвств; вси бо согръщища и лишени суть славы Божіей; да всяка уста заерь дятся и повинено будето весь міро Богови; нъсть разумъваяй или взыскаяй Бога, вси уклонишася, вкупъ непотребни быша, нъсть ЧАСТЬ XVII. 24

творяй благостыню, нъсть даже до едипаго; вси бо еслы естествомд гада енъва. (Рим. 3, 23. Еф. 2, 3.)

И шакъ надлежищъ обратиться, надлежищъ родиться свыше, надлежищъ обрѣзать сердце свое, надлежищъ стяжать новое сердце и духо ново, надлежищъ быть обновленнымо Духомо Святымо, надлежищъ преобразиться обновленіемо ума своего, надлежищъ совлещись ветхаго селовѣка и облещись во селовѣка новаго, надлежищъ прейти ото области сатанины ко Богу, надлежищъ содѣлаться новою тварію, надлежищъ покаяться, или надлежищъ погибнущь! —

Теперь я долженъ обрашишься къ вамъ, кои внимаеше мнъ, и умоляшь васъ, дабы вы сравнили сіи непремъняемые глаголы въчной исшины съ шъмъ, что произошло въ вашемъ сердцъ съ шъхъ поръ, какъ начали вы внимать проповъди Евангелія. Умоляю васъ вникнушь и замъшишь, сколь суешны и ничшожны въ сравненіи съ сими великими яспинами шъ поняшія, которыя многими со-

ставляются о Религи, о обращения сердца, о служения Богу въ духъ Інсуса Христа! Нъкоторыя вившнія двйствія, нвкоторые набожные поступки, при совершении коихъ душа можешъ оставащься и большею частію осшаешся хладною и недьяшельною; нькоторыя слабыя выраженія слабаго и угасающаго усердія; нъкошорыя бъглыя предположенія, найщи въ будущемъ благопріяшное время для своего обращенія: вопть все, чемъ обыкновенно думающъ удовлешворишь гласу Евангелія, зовущаго къ обращенію, въ чемъ хошяшъ заключишь сущносшь воскресенія ошъ мершвыхъ, силу перехода изъ обласши са**шанины қъ Богу! И шакъ я умоляю васъ** испышать самихъ себя, доколв есть время, испышать со всею твердостію, со всею подозришельностію къ своему состоянію души, решившейся посвятить себя Господу,испышань для того, чтобы видеть, куда должны привесть васъ ваши земныя заботы, ваши совершенно человъческія, нечисшыя связи, ваша привязанность къ міру, кошорый долженъ погибнушь. Благо вамъ, есшьли, испытывая собственное сердце, найдете, что оно право предб Богомб; ваше есть

царствів Божів; но естьли оно исполнено ворькой желги и находишся во узахо неправды, що горе, горе; нышь вамь во село царствь гасти и жребія! (Дья. 8, 21. 23.)

Но по какимъ признакамъ можно узнашь, что мы дъйствительно обращились; и въ чемъ состоятъ истинное обращеніе?--

Полный ошвыть на сей важный вопросъ засшавиль бы нась вышши изъ предъловъ крашкаго собесъдованія. По сему, не принимая на себя обязанности изложить въ подробности сущность и виды истиннаго обращенія, мы должны удовольсшвовашься крашкимъ начершаніемъ его существеннаго свойсшва, котораго однако же достаточно будеть для того, чтобы мы, обращая безпристрастный взорь на состояние своего сердца, могли увъришься въ шомъ, изъ числа ли мы обращенныхъ? Дабы облегчишь приложеніе сего описанія свойствъ истиннаго обращенія къ собственному состоянію каждаго, мы обрашимъ самое описание въ вопросы, близкіе къ сердцу каждаго изъ насъ.

Не предлагая еще сихъ вопросовъ, мы почитаемъ за необходимое привести вамъ на память то, чно составляеть отличительчерту истиннаго обращенія, и что ную многими совершенно забываешся ; весьма то есшь, что обращеніе есть двло сердца, что оно должно совершаться въ духъ. Естьли плопискіе родиписли бывающи недовольны и даже огорчающся самыми усердными выраженіями любви къ себъ своихъ дъшей, когда замвчають, что сіи выраженія суть плодь не сшолько сыновней любви, сколько принужденнаго исполненія долга, не столько нъжной привязанносши къ родишелямъ, сколько забошливости поддержать ихъ благосклонносшь для полученія лучшаго наслъдсшва и другихъ выгодъ: то не темъ ли паче Богъ, испытующій сердца и утробы, знающій все то, что происходить въ душь человъка, и знающій прежде, нежели человвкъ самъ узнаешъ о шомъ, не шъмъ ли паче Богъ ошвергнешъ служеніе, совершаемое въ духъ рабовъ и наемниковъ, отвратнитъ лице ошъ сердца, не имъющаго чистой любви къ Нему?

Сыне, говоритть Онъ, даждь ми сердие

твов. Возлюбиши Господа Бога твоего всёло сердцело твоило; не тако зрито Бого, якоже зрито селовъко; селовъко зрито на лице; Бого же зрито на сердце, и—аще раздащь вся имънія твоя, и аще предашь тъло твое во еже сожещи е, любве же не имаши, никая ти польза есть. (Прип. 23, 26. Мар. 12, 30. 1 Цар. 16, 7. 1 Кор. 13, 3.) Любви, любви требуещъ Богъ отъ своихъ щварей; любовь должна составлять истинное служение Ему: любовь есть жизнь небожителей; тодько любовь никогда не погибнещъ.

И такъ обращение есть дъло сердца, оно есть, по выражению Св. Писания, обновление образа Божия въ сердцъ человъка падтаго, есть перемъна сердца, есть обръзание сердца, отложение сердца каменнаео, послушание сердца, отищение сердца, любовь ко Боец во сердцъ, любовь сердетная.

Можешъ бышь, кому нибудь покажешся излишнимъ, чшо въ храмѣ Хрисшіанскомъ внушаюшся начала двяшельносши, сшоль ясныя сами по себѣ, и кошорыя каждымъ Хри-

стіаниномъ и безъ того всегда признаются за исшинныя: но именемъ всего, чшо шолько можешъ бышь для васъ любезно И важно, именемъ вашей души, въчносши И Бога, умоляю васъ бышь осторожными въ семъ опношени, недовърчивыми къ самимъ себь. Не подражайте великой толпь тьхъ несчасшныхъ Хрисшіанъ, кошорые, допуспивъ обольспипь себя внъшнему образу своей мнимо-незазорной жизни, осшающся въ гибельной увъренносши, чшо имъ не ошъ чего и не къ чему обращаться, потому полько, что они часто посъщаютъ храмы Божіи, участвують по обычаю въ таинствахъ, совершають нъкоторыя дъла набожности, между шемъ какъ любовь къ міру, привязанность къ его благамъ обдержитъ ихъ опть ногъ до главы, оптъ шъла до души и духа,между шъмъ какъ правила свъшскаго обращенія, желаніе-блистать въ свъть, страстьбышь идоломъ общаго уваженія сосшавляющь всю цёль ихъ жизни, даже ихъ Вёры.

И такъ именемъ Бога умоляю васъ, Христіане, испытайте самихъ себя. Помните, что сіи стратныя слова: Аще не покаете-

сл, еси такожде погибнете, вышли изъ успъ Самаго Того, кошорый осшавилъ пренебесную славу и низшелъ до глубины вашего разплъннаго есшества единственно для того, чтобы свободить васъ оптъ гнъва грядущаго, свободить посредствомъ чудесъ милосердія, которое превыше всъхъ небесъ, глубже всъхъ безднъ. Помыслите, что всъ нати занятія, всъ отличія, все просвъщеніе есть не что иное, какъ пышныя дътскія игрушки въ сравненіи съ важностію сего вопроса: Изъ числа ли я обращенныхъ? Одесную ли я стану, или отуюю?-Во Христъ ли я, или внъ Христа?-

Обратите все ваще вниманіе на слѣдующіе вопросы, кои я имѣю предложить вамъ.

Любише ли вы Бога? Возсшановленіе образа Его въ васъ составляещъ ли предмешъ всѣхъ вашихъ попеченій на землѣ, источникъ всѣхъ вашихъ дѣйсшвій, отраду всѣхъ вашихъ скорбей, основаніе всѣхъ вашихъ надеждъ? Грѣхъ содѣлывается ли для васъ часъ ошъ часу ненавистнѣе? Мысль, что вы оскорбляеще Бога, становится ли для ва-

инего сердца болће и болће ошягошишельною?.....

Любише ли вы Бога? И, какъ испинные чада Его, любише ли всъхъ чадъ вашего небеснаго Ощца? Имвете ли вы ту систую и нескверную предо Богомо и Отцемо въ ру, яже сія есть, еже постщати сирыхв и вдовицо во скорбехо ихо, и нескверна себе блюсти отв лира. (Іак. 1, 27.) Анбите ли вы твхъ, кои не любятъ васъ, или, подобно фарисеямъ, любите только любящихъ васъ?-Часто ли размышляете о будущемъ пришествіи Іисуса Христа. Пламенно ли желаете, чтобы царствіе Его скоръе открылось? Молитесь ли о пришествія Его съ тъмъ усердіемъ, которое прилично наслъдникамъ сего царсшвія? Всегда ли содрогаешся ваше сердце, когда вы видише, какъ сыны гнъва, чада погибели, раздирающъ нъдра Церкви Хрисшовой; и естьли они занимающь значительное, по понятію міра, мъспю, убъгаете ли дружества съ ними съ шою заботливостію, съ какою убъгали бы, есшьли бы они были врагами вашего ошечесшва, вашего семейства, вашего имени?-

Digitized by Google

357

Любище ли вы Бога? И ошъ полношы сердца говоряшъ ли ваши усша? Человѣкъ, пристрастный къ дъламъ политическимъ. непресшанно говоришь о произшествіяхь свъша; жена, преданная міру, о своихъ удовольстивіяхъ; промышленникъ-о своихъ счешахъ; сынъ, удаленный ошъ крова родишельскаго, супруга и машь, разлученныя съ предмешомъ ихъ нъжной любви, непресшанно въ разговорахъ своихъ обращающся къ любимому предметну, воспоминанія о коемъ пробужлаюшъ въ нихъ сладкія чувсшвованія: шакъ ли поступаете вы, кои удалены отъ обителей Отца небеснаго, кои обручены Божественному Жениху, у коихъ находится сокровище шамъ-за предълами небесъ? Воздыхаете ли о горнемъ градъ, и не сшыдитесь ли, когда примъчаютть ваши воздыханія? Чувсшвуеше ли прискорбіе при видъ толикаго числа людей, которые бы почли себя оскорбленными, есшьли бы кшо ошказалъ имъ въ имени Христіанъ, И которые однако же могушъ проводишь цълыедни, цълые мъсяцы, цълые годы съ своими родищелями, дъщьми, брашьями и друзьями, не говоря ни слова о своемъ Спаситель, о своемъ не-

бесномъ ошечесщвъ, о предмещахъ невидимыхъ и духовныхъ? Поражаешесь ли удивленіемъ, замѣчая, съ какимъ усердіемъ, съ какимъ непресшанно оживающимъ учасшіемъ разсказываюшъ и слушающъ разсказы о произшесшвіяхъ свѣша, совершенно удаленныхъ ошъ нашего круга, неимѣющихъ никакого ошношенія къ нашей судьбѣ, и съ какою напрощивъ неохощою, какъ рѣдко и какъ нерадиво судяшъ о Св. Писанія, о будущемъ пришесшвіи Іисуса Хрисша, о сшращномъ судѣ, о невидимомъ присушсшвіи Спасищеля между вѣрующими и о Его вѣчныхъ обѣщованіяхъ и угрозахъ?...,

Любише ли вы Бога? Въ Богѣ ли любише вашихъ чадъ, вашихъ родишелей, друзей и домашнихъ? Что въ отнотении къ нимъ нацболѣе озабочиваетъ васъ, наиболѣе радуетъ и оскорбляетъ? Болѣе ли вы занимаетесь ихъ преспѣяніемъ въ познаніи Іисуса Христа, возрастаніемъ въ познаніи Іисуса Христа, возрастаніемъ въ добрыхъ дѣлахъ, нежели успѣхами, какіе они дѣлаютъ въ познаніяхъ міра чувственнаго, въ достиженіи честей и достоинствъ, въ любви къ нимъ и уваженіи со стороны міра?

Любише ли вы Бога? И какъ сердце любящее ничего сполько не желаешъ, какъ соединишься съ возлюбленнымъ, разсмашривашь его чершы, внимашь ему, изъявляшь предъ нимъ свое пламенное усердіе: то шаковы ли вы въ ошношении къ Богу, вами любимому? Чувспивуете ли необходимую нужду, находише ли величайшее удовольствіе въ молишвенномъ собесъдовании съ Нимъ, въ семъ таинственномъ посъщении Возлюбленнаго, безъ чего не можетъ обойтись душа, истинно любящая? Небо ли то мъсто, гав сокрышо ваше сокровище и ваше сердце? Въчность, сей безбрежный океань, на который вы нъкогда не простирали ни одного взора, находишся ли шеперь непресшанно предъ очами вашими? Куда стремятся ваши мысли въ шо время, когда вашъ разсудокъ, утомленный своею правильностію въ сужденіяхъ, позволяетъ воображенію носиться по произволу, куда спіремятся онв, къ небу или къ земль? къ шварямъ, или къ Творцу? къ радостямъ преходящей жизни; или къ тому неистлвьающему насльдію, котораго 'никто не можеть ни похитить, ни повредить?-Слово Божіе составляеть ли для вась утьху

услажденіе? Слышишся ли въ вашемъ сердцѣ гласъ благаго Пасшыря, въ немъ глаголющаго? Предпочишаеше ли вы слышаніе сего гласа чшенію всѣхъ прочихъ книгъ, сколько бы ни глубокія, ни привлекашельныя заключались въ нихъ познанія? Дни празднесшвъ, сіи дни душевнаго успокоенія и духовной дѣяшельносши, кошорые людьми, преданными міру, проводяшся въ бо́льшемъ разсѣяніи, въ глубочайшемъ забвеніи Бога, нежели прочіе дни, посвящаюшся ли вами на размышленія свяшыя, на дѣла Богоугодныя?

Приложище, приложище В. м. сіи чершы къ самимъ себѣ, и узнайше по нимъ: обрашились ли вы къ Богу? Имѣеше ли шу любовь, безъ коей невозможно узрѣшь Бога Спасишеля, и безъ коей ваша вѣра есшь вѣра ложная, мершвая, бѣсовская? Обратитеся, шакъ взывалъ нѣкогда Богъ усшами Пророка къ народу своему, обратитеся, й шогда вы увидите, какое различіе лежду праведныло, и лежду беззаконныло, и лежду служащило Боеови, и неслужащило Елиу. (Мал. 3, 18.)

Но какъ должно совершашь обращение? Какъ перемънишь сердце свое? Какъ спаспися?

Сколько времени, какъ я, сшеная опть непостоянства моего сердца, и чувствуя нужду въ перемънъ образа своей жизни, возстаю противъ наклонностей, меня увлекающихъ, сколько времени, какъ я, при наспуплении каждаго поста, каждаго празднества, обращаюсь къ чтенію Библіи, занимаю себя благочесшивыми размышленіями, возобновляю свящыя намъренія, объты, клящвы,-и между шъмъ нахожу себя всегда однимъ и шъмъ же слабымъ, полнымъ зла и нечистоты, врагомъ Бога и своего спасенія! Дълаю подаянія нищимъ, но безъ духа любви, не съ совершенною охошою; занимаюсь чшеніемъ благочестивыхъ книгъ, но болѣе no долгу, нежели изъ желанія піого услажденія; которое произтекаеть изъ него; ставлю себя на молишву, но стою на ней большею частію безь вниманія, безь увъренности въ ея дъйственности. Говорю о своихъ гръхахъ; но не чувствую истиннаго раз-

каянія въ нихъ; говорю о Спасишелѣ, но безъ шой радосши, съ коею надлежало бы говоришь о Немъ спасаемому;—проклинаю суещу міра, но вмѣсшѣ съ симъ долженъ проклинашь и себя самаго, въ коемъ живещъ и rocnoдсшвуещъ проклинаемый міръ. И шакъ какъ могу я обращищься? Кщо поможещъ мнѣ перемѣнищь мое сердце? Какъ могу спасенъ быщи?

Внемлише, души труждающіяся и обремененныя, внемлише благой въсши Евангелія, приносящаго покой душамъ вашимъ. Вы желаете знать: Какъ можно достигнуть спасенія? Я буду ошвъчашь вамъ шъми же словами, коими Господь ошвѣчалъ ученикамъ своимъ, когда они спрашивали Его о семъ же предметь: У селовъко сів невозможно есть; у Бога же вся возможна. (Мато. 19, 25.) Здесь-то открывается вся благотворная сила Евангелія; здъсь-то познаещся, что оно содержить въсть самую благую для немощнаго человъка,-въсшь, чшо вы имъеше Спасишеля, кошорый для шого и пришель въ мірь, чшобы взыскашь и спасши погибшее; кошорый можето до конца спасти приходящихо грезб Него ко Богу, всееда живо сый, во еже ходатайствовати о нихо. (Евр. 4, 25.)

Такъ, Христіане, вы имъете Спасителя! Еео Бого возвысило во Нагальника и Спасителя именно для того, дабы дать грезо Него Израилю покаяніе и прощеніе еръхово. (Дъян. 5, 31.) Онъ заслужилъ намъ сіе прощеніе, сію способность къ покаянію;-заслужилъ своею кровію, предлагаетъ то и другое въ Словъ своемъ, совершаетъ благодашію Духа Святаго, которая изходатайствована Имъ у Бога Ощца.

Такъ, Христіане, вы имѣете Спасителя! Замѣшыте, Б. м. образъ, коимъ проповѣдуемъ мы вамъ необходимость обращенія: мы проповѣдуемъ оное вамъ, какъ отпущеніе грѣховъ, во имя Іисуса Христа. Мы проповѣдуемъ оное сообразно съ Словомъ крестнымъ, которое во всѣ времена было и должно быть для однихъ буйствомъ, для другихъ соблазномъ,-и которое однако же есть Божія премудрость и Вожія сила во спасеніе

всякому върующему, какъ говоришъ Апосшолъ Павелъ. (1 Кор. 1, 18.)

Мы проповъдуемъ вамъ покаяніе не такъ, проповъдуюшъ его послъдовашели какъ есшественной нравственности. Они, естьли вы попросите у нихъ совъта, какъ побъдить свой страсти, исправинь свое сердце, они, прельщенные Философіею и суешною лесшію, умствуя по спихіямъ міра, а не по Хрисшь, будущь ошвьчашь вамь: "Понуждайше себя, дабы сдълашься свяшыми; погашайше въ душъ своей всякое злое желаніе; усиливайшесь произвесши въ себъ любовь къ Богу; подражайще Павламъ, Тимовеямъ, и всъмъ добродъшельнымъ мужамъ, вамъ предшесшвовавшимъ." Такъ они будушъ ошвъчащь вамъ, не обращая вашего вниманія на Того, безъ коего мы не можемо творити нисесоже, и который одинъ можетъ содълать плодошворными наши усилія къ исправленію самихъ себя,-не обращая вниманія на Господа Інсуса.

Увы! сін люди, въ слъпой самонадъянносния своей, поступающъ шакже безразсудно, какъ Члсть XVII. 25

безразсудно поступиль бы топть, кщо, видя Іисуса Хрисша изнъляющаго больныхъ, воскрешающаго мертвыхъ, вообразилъ бы, что и онъ можетть производить подобныя чудеса, и, подражая Его ученію и дъйствіямъ, началъ бы ходить но притворамъ Виоезды, по гробницамъ Виоаніи и вопіять: "Разслабленные, вставайте съ своихъ одровъ и разходитесь здравыми но своимъ домамъ; мертвые, выходите изъ гробовъ, наполненныхъ ванимъ смрадомъ; подражайте оному разслабленному, который недавно изпълемъ, оному Лазарю, который недавно воскретенъ Інсусомъ.«

И мы, Б. м. и мы говоримъ вамъ: "Понуждайше себя къ добру"-и мы повельваемъ разслабленному всшашь и слъдоващь за Іисусомъ, и мы увѣщаваемъ подражань душамъ, искупленнымъ Его кровію, Павламъ, Тимоееямъ и другимъ: но наши увѣщанія сопровождающся живоносныйи словами Апосщольскими: Во иля Іисуса Христа Назорея востани и ходи; (Дъян. 9, 34.) но мы обращаемъ васъ ко Господу Інсусу, дабы сила Его 'совершалась въ вашей немощи, дабы сы олы-

Айсь, освятились и оправдались именений Господа нашего Іисуса и Духоліб Бога нашего; (1 Кор. 6, 11.) но мы, говорю, приводимъ васъ къ Іисусу, безъ коего никшо не можещъ пріяния къ Опщу, кошорый одинъ воскрещаенть и живнить мершевыхъ (Іон. 14, 6.)

И мы, подобно Апосшоламь, говоримь вамы: Обратитеся, но вместе съ симъ говоримъ, подобно имъ: и струйте во Еванееліе. Какъ въшвь не моженъ приносищь плода сама собою, ежели не будешь на лозв; шакъ и вы, есниьли не будетте во Хриспть. Онъ есть лоза, а вы вытви; кию пребываешь во Хрисшъ, и въ комъ пребываешъ Духъ Хрисшовъ, шошть принесешть многъ плодъ; но безъ Него вы ничего не можеше сдълашь. (Іоан. 15, 4. 5.) И мы говоримъ съ Апостноломъ: Усовершайте себя во вслкомо благоль авль: ноо безо святости никто не цеидито Бога; но вывств съ нимъ молимъ Бога, да совершито вы во всяколо Авль блаst, сотворити волю Его, творя во васо благоўгодное предв Нимо; Інсусв Христомб. (Евр. 13, 21.) И мы повторяемъ слова Гезекіцля: Сотворите себв

сердце ново, и духо ново, и сотворите вся ваповъди Господни: и вскую улираете доив Израилево? елаголето Господь; но вмъстъ съ нимъ повторяемъ и объщание Бога глаголющаго: И дамо вамо сердце ново, и духо ново дамо вамо, и отыму сердце каменное ото плоти вашея, и дамо вамо сердце плотяно, и духо Мой дамо во васо, и сотворю да во заповъдехо Моихо ходите, и суды Моя сохраните, и сотворите л. (18, 31. 36, 26. 27.)

И шакъ обращеніе, какъ сами вы видише, есшь дѣло Іисуса Хрисша и дѣло человѣка. Безъ сомнѣнія, эшо Лазарь, кошорый но гласу Спасишеля выходишъ изъ гроба; безъ сомнѣнія, эшо грѣшникъ, кошорый изходишть изъ гроба похошей и пороковъ, внявъ новелишельному гласу: Востани спяй, и воскресни отб мертвыхб, и освѣтитб тя Христосб: но эшо Богъ, Богъ, кошорый по великой милости своей, какъ говоришъ Апосщолъ Павелъ, насб мертвыхб преерѣшеньми сооживляетб Христомб. И сіе, продолжаешъ онъ, не отб васб, но Божій дарб. Того бо есмы твореніе, создани вб Христв Іисусв на дбла благая, лже прёжде уготова Богд, да во нихо ходимо. (Еф. 2, 8. 10.

Слъдовашельно обращеніе, скажеше вы, есть чудо! Такъ, Б. м. всякое истинное обращеніе есть истинное чудо Святаго Духа; и по сей-то именно причинъ обращенные называющся созданными ошъ Бога, рожденными ошъ Духа Свяшаго, чадами Божіими. Такъ, обращеніе есшь величайшее чудо; - и сіе чудо, непрестанно возобновляющееся въ Церкви Христовой, оплично опть чудесныхъ изцъленій и воскрешеній, о коихъ повъствуется въ Евангелія, только тъмъ, чшо сіи чудеса были внъшнія и видимыя, а обращение сердца есть чудо внутреннее, невидимое, и что оно по большой части совершается съ непримътною и продолжишельною постепенностію.

Такъ, Хрисшосъ есшь Начальникъ жизни и Спасишель, возвышенный Богомъ именно для шого, дабы дашь людямъ покаяніе и ощпущеніе грѣховъ! (Дѣян. 5, 31.)

Такь, Господя Інсусе, Ты живъ! Ты сказаль о Себь, чно Ты всегда шошъ же, вчера и нынв и во ввки; и мы ввруемъ, чно въ сію минушу, когда мы собрались во имя Твое, и процовьдуемъ слово Твое, Ты присущешвуень между нами и ложешь спасти до конца всвхъ насъ, приходящихо грезо Тебя ко Богу. (Евр. 7, 25.)

Такь, Хрисшіане, вы имвеше Спасишеля; Во имя сего-що Спасищеля, съ Евангеліемь въ рукахь заклинаю вась, кой внемлеше мнв, прінши къ сему всемогущему Спасишелю, кошорый незримо сшоишь посредв нась, щ посредсивемь монхь нечношыхь усшь призываешь вась къ себв, говоря: Или сы не хощете пріити ко Мив, да живото иліате? (Іоан. б, 40.) Такъ, мы посланники отб цилени Христа, и како бы Боеб убъждаето срезб насо, ото имени Христа просимо; примиритесь со Боеомо! (2 Кор. 5, 20.)

Мы видьли, чию на насъ всъхъ равно дежишъ обязанносшь, обрашишься къ Богу;

оспасися разсмотрънь, чно мы всъ имъемъ возможность къ совершению сего дъла.

Грядише убо ко Хрисшу души, шруждающіяся и обремененныя; кон воздыхаеше о помъ, чшобы имѣши новое сердце и духъ новый, грядище ко Хрисшу, исщочнику жизни. Но грядище не медля, ошъ сердца и съ дерзновеніемъ; грядише сію минушу, грядише ошъ всея души; грядише съ свободою дюдей, дерзающикъ о имени Его.

1. Такъ, Б, м, не оплагайше со дня на день спасенія вашего. Помыслише, съ какою бысшронною преходинть образъ міра сего, какъ мгновенно изчезающь всё радосши земныя, обворожающія взоръ вашъ и сердце. Помыслише, чню вамъ суждено, можешъ бышь, разсшашься съ жизнію шакже нечаянно, какъ Галилеянамъ, побицымъ въ Храмѣ, какъ птѣмъ несчасшнымъ, кои погребены подъ развалинами сщолпа Сидоамскаго. Помыслише, чню при выходѣ изъ сего храма, въ коемъ мы, въ присущешвіи Господа, приносимъ Ему жершву хвалы и благодаренія, можешъ бынь, нѣкошорыхъ изъ насъ ожидаенть.

Digitized by Google

371

смершь и гробъ. И шакъ не медлище примиришься съ Богомъ, пока еще находищесь на пущи, пока есщь время.

2. Грядише ко Хрисину ошъ сердца, съ твердою ръшимостію повиноваться вельніямъ Его и не оскорблящь болве Свяшаго Духа. Грядише, какъ шакія существа, кошорыя ничего не могушъ двлашь сами по себъ, но кошорыя все могушъ о укръиляющемъ ихъ Господъ Інсусъ. Хощеши ли здрава быти? могу и я сказашь каждому изъ васъ онгъ лица Інсуса Хрисша, – аще тто можеши евровати, вся возможна суть вврующему. (Іоан. 5, 8. Мар. 9, 23.) Но есшьли мы въримъ, що должны шакже и дъйсшвовашь, Подобно оному разслабленному, дерзая о силь глаголющаго шебь: востани и ходи, шы должень ошнынь шествовань по следамь Спасишеля. Господи, долженъ сказашь каждый изь нась, подобно Павлу, сто мя хощеши творити? Боже мой, я гошовь на все для славы имени Твоего; гошовъ прервашь всякую связь, ошешать ощъ всякаго удовольсшвія, изгнашь изъ ума всякую мысль, кон неблагоугодны Тебь. Есшьли я кого

чымь обидыль, то ныны же возвращу вчетверо: (Лук. 10, 8.) Господи, сто мя хощещи творити?

3. Наконецъ, Б. м. грядище ко Хрисшу, свободно и съ дерзновеніемъ. Здѣсь — шо я особенно желалъ бы, чшобы слово Евангелія Его было понящо вами во всей силѣ; желалъ бы, чшо бы сіе слово, подобно мечу обоюду осшрому, проникло до раздѣленія духа и души ващей, до сосшавовъ и мозговъ.

Іисусъ Хрисшосъ призываешъ васъ. Онъ все прешерпѣлъ за васъ; все заслужилъ для васъ; все совершилъ: а по сему въ чемъ бы можно было вамъ сомнѣвашься? По. чему бы не имѣшь дѐрзновенія присшупащь къ Нему?

Знаю, какія сомнінія, какія опасенія могушь колебать вась въ семь случаь. (И какая душа, истинно возлюбившая Господа, была свободна оть сихъ сомніній?) Вы ожидаете пного времени, какъ будете въ состояніи найти въ своей жизни нічто такое, что бы оправдывало ваше дерзновеніе, безъ того, какъ вы думаете, безразсудное. "Госто-

ди ... говорише вы сами въ себъ-,,я върю при зываніямъ Евангелія; я увъренъ въ могущесшвъ моего Спасищедя; но я желаль бы обръсши въ себъ бодъе любви, болъе усердія, болье чистощы, Чувствую, что я еще не нивю права надъящься, чшобы на мнъ совершились сій величественныя обътованія Твоего милосердія, сін славныя объщованія Твоей любви." О, Б. м. ошложите, ощложище сіц сомнѣція, пораждаемыя гордымъ смиренномудріень; осшавьше, бросьше сіе скрышное, но всегда гибельное исканіе собсшвенной правды. Ахъ! когда вы пойдеще за Хрисшомъ, есшьяя будеше меданить дошолъ, нока сдълаетесь достойными послъдовать Ему? Когда вамъ можно будешъ ишни къ великому Врачу душъ, къ Искупишелю гръшниковъ, къ Спасишелю всего погибшаго, естьли вы рышищесь дожидаться щого, пока вы пересшанение бынь больными, гръпянками, погибними?-

Правда, намъ обълвлено, чито надлежнитъ родишься снова, дабы видынь царсшвіе Божіе; чию, есшьли мы не обраннямся до нояца нащей жизни, що непремънно погибнемъ; чию

въ будущей жизни никшо безъ свящости сердца не узрять Бога: но это объявление касаешся шолько будущей жизни. Здесь, въ продолженіе жизни насшоящей, когда благая въсшь спасенія возвъщается нищимъ, когда проповъдуется изцъленіе сокрушеннымъ, освобожденіе пленнымь, здесь для шого, дабы ишши ко Христу, требуешся одно искреннее чувство своей бъдности и немощи, одно пламенное желаніе духовнаго изцъленія. Эдесь, дабы инини ко Хриспиу, подобно Петру, шедшему по водамъ Генисарешскимъ, нужно смотрыть не на свою шяжесть, не на глубину водъ, ни на силу въшровъ, но на Івсуса, кошорый просшираешь къ намъ свою руку, взываешъ къ каждому изъ насъ: Пріиди маловъре, посто усумнълся еси? (Машо. 14, 29-31.) Здесь довольно съ Мышаремъ сказашь изъ глубины сердца: Боже, милостиво буди мне ерешнику, (Лук. 16, 13.) дабы услышашь вождельнный глась: Въра теоя спасе тя; изи еб миръ, (Мар. -5, 34.)

И накъ трядище къ своему Спасищелю, грядище шаковыми, каковы вы шеперь,-

помня, чшо Окъ призываешъ всъхъ шруждающихся и обремененныхъ, чшо Онъ Самъ совершишъ въ васъ що, чшо предлагаенть вамъ въ Словъ своемъ, что пріобрътено Его кровію-изкупленіе ошъ гръховъ;-помня, чщо Онъ самъ сказалъ: Грядущаго ко Мнв не изжени вонд. (Іоан. 6, 37.) Грядише, вопія съ Давидомъ: Изб елубины воззвахо ко Тебъ, Господи, Господи услыши еласв мой. Аще беззаконія назриши, кто постоить? Яко у Тебе отищение есть. (Псал. 130.) Такъ, Господи! я иду къ Тебъ, бъденъ и нищь и слѣпъ и нагъ; вмѣсто всѣхъ жершвъ приношу Тебъ сознаніе моего недостоинства, вмъсщо всъхъ правъ на Твое милосердіе имью одну мою бъдность и Твои объщованія. Господи, олый мя отб беззаконія мосво, и отищуся; Боже мой, созижди во мнв сердце листо и обнови во утробъ мой духо правый,

О, Б. м. есшьли вы будеше имѣшь таковое расположеніе духа, присшупая ко Господу; що я во имя неложнаго Бога могу увѣрищь васъ, чщо вы непремѣнно обрѣще-

ше миръ, чию молишвы ваши будущъ услышаны, вы обращищеся и получище спасеніе.

Въруйше въ Слово Божіе, въруйше въ примъръ. Свящыхъ всъхъ временъ и всъхъ мъсшъ. Такъ, а не иначе, обрашились и спасены гонишели Савлы, гръшницы Маріи, корысшолюбивые Закхеи. Такъ, а не иначе, обращены и спаслися ближайщие къ нашимъ. временамъ Святые. Каждый изъ нихъ, подобно Апосшолу Павлу, гошовъ сказашь вамъ: Върно слово и всякаео пріятія достойно, яко Іисусь Христось пріиде во мірь еръшники спасти, отд нихд же первый есль азб. Но сего рази помиловано быхб, за во мнв первомо покажето Іисусо Христось все долготерпъніе за образо хотящихо въровати Ему во жизнь въгную. (1 Тим. 1, 15. 16.) Въруйше, и шогда Господь исполнипть обътованія свои-подасть вамь отпущеніе гръховъ и обрашишъ сердце ваше. Тогда, при видѣ Іисуса, умирающаго за васъ въ мученіяхъ, ужасающихъ всю природу, Духъ Свящый возбудишь въ вашемъ сердцъ такое отвращение от грѣха, такую рътимость къ добру, такую любовь ко Спасителю, та-

кія свящыя чувешвованія и наміренія, преді комми самыя краснорічнныя убіжденія ки покаянію, самые трогательные уроки добродітели покажутся вамъ мідлю зейнащею, или кимваломо звугащимо. Тогда вы будете ділаться со дня на день болье кротики и смиренны; будетё совлекапіься веткаго человіка, и облекапіься, какь избранные Боікін, во милосердіе; благость, смиренномудріе, кротость; долготерпізніе, и миро Божій будето владысёствовать во сердцахо вашихо: (Кол. 3, 9. 12: 15.)

О Евангеліе! Божественная книга! какъ отрадна благая въсть, въ тебъ содержащаяся, для сердца гръшника, чувствующаго свое окаянство, ищущаго мира и свободы духовной! О дупіа моя, упіоляй жажду свою, упіоляй непрестанно, упіоляй безъ мъры; не насыщаясь сею водою, текущею въ животъ въчный!

Такъ, мы имъемъ Спасишеля, могущаго спасши насъ до конца! Что мы медлимъ итти къ Нему? Бъдные гръшники, несчастные смершные, сосуды скудельные, погубленные;

379

радосшно, какъ славно, какъ сладосшно предавашься Хрисшу! Какъ ошрадно слагашь всю шяжесшь вешхаго, пресшупнаго, прокляшаго есшесшва при подножіи Распяшаго!

Господи! Я изрёкъ имъ ошъ лица Твоего: Аще не обратитеся, вси погибнете; я изрекъ имъ: востани спяй, и воскресни отб мертвыхо, и освѣтито тя Христосо: но чшо могу я содѣлащь, какъ шолько насадить и напоить? Ты единъ, Господи, можешь возрастить насажденное; Ты единъ воскрешаешь мершвыхъ, спасаешь погибшихъ. Мы всѣ нечисшы, мершвы предъ Тобою. Соживи, молимъ Тебя, сооживи насъ Христомъ! Аминь.



## ОГЛАВЛЕНІЕ

СЕМНАДЦАТОЙ ЧАСТИ.

І. ПИСАНІЯ СВЯТЫХЪ ОТЦЕВЪ: г. Святаго Опща нашего Іуспина Апо-1 2, 2. Преподобнаго Опца нашего Өеодора, Епископа Едесскаго Сто весьма душеполезныхъ главъ 123. 3. Его же Умозришельное Слово. . . 178. **II. ХРИСТІАНСКОЕ УЧЕНІЕ:** .а. Что слъдуетъ изъ того, что Богъ 3. Слово въ день Срътенія Господня. 221. III. ДУХОВНАЯ ИСТОРІЯ: г. Крашкое Историческое свъдъніе о Св. Мученикъ, Іустинъ Философъ 3. а. Крашкое Историческое свъдъніе о Св. Өеодоръ, Епископъ Едесскомъ 121, 3. Жизнь Свящаго Священномученика Кипріана, Епископа Кареагенскаго 237. IV. НАЗИДАТЕЛЬНЫЯ РАЗМЫШЛЕНІЯ: 1. Желаніе Хрисшіанина въ новый годъ 109. э. Небо. . . . . . . . . . . . . . 1/184

## погръшности

ВЪ СЕМНАДЦАТОЙ ЧАСТИ.

Напегатано;

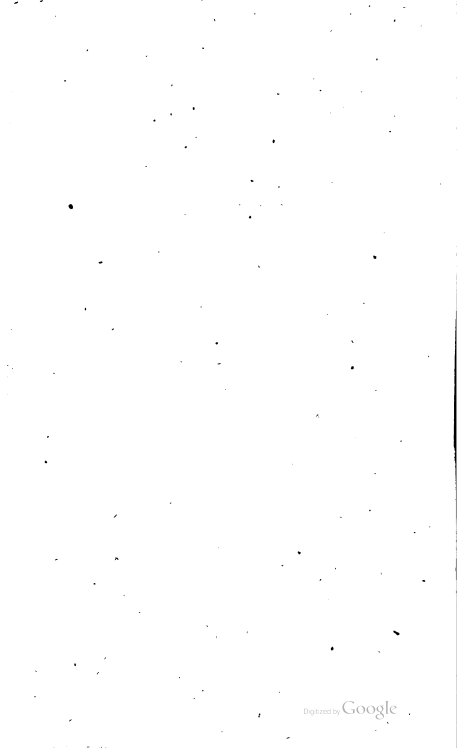
Читать должно:

Оптран. Спирок. 27 — 22 зравію 33 — 16 верспиц 64 — 8 Цяланть, 92 — 7 радиніссь 168 — 22 Маше. 17, 169 — 13 Діян. 8, 39. 183 — 4 по аругое. — — Ня апронияь 205 — 21 очищеній 210 — 18 провъдующь 214 — 24 ивлявать 231 — 10 ддя

эдравію верспіу Пилапть родишесь Маше. 7, Длян. 5, 41. по в другое. Напропиньь ощущеній проповьдующь изливать для







This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

de la contra la contractión

itized by Google

Please return promptly.

